Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

Traite BERAKHOT

Proposition de plan — Troisieme chapitre — Daf 21 a et b

21 a

| Guemara

[On avait vu que, selon Rav Ada bar Ahavah, on permet a un Ba’al Keri de réciter uniquement
mentalement (en pensées) le Shema’, afin qu'il s'occupe ou réfléchisse au méme sujet que ce que le Tzibur
accomplit, la lecture du Shema]

Pourtant, en ce qui concerne Shemoneh Esreh, nous ne nous préoccupons pas de faire en sorte que le
ba’al Keri occupe son esprit a la méme priére que le Tzibur !

e Cf. Mishnah : Si, pendant Shemoneh Esreh, un homme se souvient qu'il est un Ba'al Keri, il ne
cesse pas de prier, il dit plutét des bénédictions abrégées. Mais, s'il n'avait pas encore commencé,
il ne devrait pas commencer (méme en pensée) !
o Réponse 1 : Il doit s’engager dans Keri'at Shema avec le Tzibur, car il contient
I'acceptation de Ol Malchout Shamayim -- ceci ne s'applique pas @ Shemoneh Esreh.
= Birkat ha'Mazon n'accepte pas Ol Malchus Shamayim, pourtant notre Mishnah
dit qu'un Ba'al Keri le dit !
o Réponse n®2 : Il doit s'engager dans Keri'at Shema et Birkat ha'Mazon, car ils sont
mi'Oraita ; Shemoneh Esreh est seulement mi'Rabanan.

Rav Yehudah :

e Quelle est la source que mid’Oraita on doit bénir aprés avoir mangé ?
o "V'Achalta v'Savata u'Verachta."

e Quelle est la source que mid’Oraita on doit bénir avant d'apprendre la Torah ?
o "Ki Shem Hash-m Ekra Havu Godel I'Elokeinu."

e R. Yochanan : Un Kal va'Chomer de Birkat ha'Mazon enseigne que I'on doit bénir mid’Oraita
apreés avoir appris la Torah ; un Kal va'Chomer de Birkat ha'Torah enseigne que I'on doit bénir
mid’Oraita avant de manger !

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

o La Torah n'exige pas [explicitement] la bénédiction avant de manger, elle exige la
bénédiction aprés avoir mangé ; puisqu'elle exige la bénédiction avant d'apprendre la
Torah, d'autant plus qu'on doit bénir aprés avoir appris la Torah !

o La Torah n'exige pas [explicitement] la bénédiction aprés avoir appris la Torah, elle exige
la bénédiction avant d'apprendre la Torah ; puisqu'elle exige la bénédiction aprés avoir
mangé, d'autant plus qu'on doit bénir avant de manger !

= Objection 1 : Nous ne pouvons pas apprendre [a bénir] la Torah a partir du fait de
« manger », car manger est différent d’étudier la Torah, parce qu'on bénéficie
physiquement de la nourriture !

= Objection 2 : De méme étudier la Torah est différente de manger, parce qu'elle
donne la vie éternelle !

= Objection 3 (Mishnah) : Il bénit apres avoir mangé, mais pas avant de manger
(car ce dernier n'est qu'un mid'Rabanan).

e Or, R. Yochanan qui est un Amora ne peut contredire une mishna, il est
donc réfuté.

Rav Yehudah :

e Sion n'est pas sdr d’avoir récité le Keri'at Shema, il n'est pas nécessaire de le répéter;
e Siquelqu'un n'est pas sdr s'il a dit Emet v'Yatziv ou non, il doit le re-dire.
o Quelle est la raison ?
= Keri'at Shema est mide Rabanan, Emet v'Yatziv est au mid'Oraita.
e Rav Yosef: "Uv'Shachbecha uv'Kumecha" indique que I’on doit dire
Keri'at Shema mid’Oraita !
e Abaye : Cela se réfere a I'étude de la Torah.

Mishnah : Un Ba'al Keri doit penser aux Berachot avant Shema et aprés (c'est-a-dire Emet v'Yatziv), mais
ne les dit pas ; il bénit aprés avoir mangé, mais ne pense aux Berachot qu'avant de manger.

e SjiEmet v'Yatziv est mid’Oraita, il devrait le dire !
o [Sic'est seulement mi'Rabanan,] pourquoi le disons-nous ?

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

= Ce n'est pas pour mentionner Yetzi'at Mitzrayim - nous I'avons déja mentionné
dans Shema !

= Sjce n'est que mi'Rabanan, pourquoi le disons-nous ?

e (Ce n'est pas pour mentionner Yetzi'as Mitzrayim - nous I'avons déja

mentionné dans le Shema !
e Nous devrions dire Emet v'Yatziv et non Shema !
o Keri'at Shema est préférable, car cela inclut Kabalat Ol Malchout
Shamayim et Yetzi'at Mitzrayim.

R. Elazar :

e Sion n'est pas sdr d’avoir récité Keri'at Shema, il faut le dire ;
e Sil'on n'est pas sdr d'avoir prié ou non Shemoneh Esreh, il n'est pas nécessaire de prier a

nouveau.
o R. Yochanan : Si seulement nous pouvions prier toute la journée (pour se sortir de tout
doute) !

o Rav Yehudah : Si quelqu'un priait et se rappelait qu'il a déja prié, il s'arréte, méme au
milieu d'une Berachah.
= Mais on a interrogé Rabah bar Avuha sur celui qui s'est rendu compte qu'il disait
une Beracha de la Amida de la semaine pendant le Shabbat, et il a répondu qu'il
devait terminer la Beracha (et terminer ensuite la Amida du Shabbat) !

e La, c'est différent — en fait, la personne devrait dire toutes les Berachot
méme le Chabath ; mais les Chachamim ne lui ont pas imposé cette
obligation le Chabath ;

o Mais si quelqu'un a déja prié, il n'a pas besoin de prier a nouveau
/
o Rav Yehudah : Si quelqu'un avait prié seul et entrait dans une synagogue ou des gens
prient :
= S'il peut prier pour quelque chose de nouveau, il devrait prier avec eux ; sinon,
non.
= Rav Yehudah doit enseigner les deux lois :

e S'il avait seulement enseigné la premiere loi, on aurait pu penser que
c'est seulement si les deux fois ot il a recité la Amida il priait seul ou avec
un Tzibur, mais si celui qui priait seul peut maintenant prier avec un
Tzibur, c'est comme s'il n’avait pas prié

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

21b

e S'il avait seulement enseigné la seconde loi, on aurait pu penser que c'est
parce qu'il n'a pas encore commencé, mais s'il a commencé, il doit finir.

Rav Huna : Si on entrait dans une synagogue ol les gens prient (ont déja entamé la Amida) :

e S'il peut commencer et finir avant que le Shali'ach Tzibur (dans sa repitition de Shemoneh Esreh)
n'atteigne Modim, il doit commencer ; sinon, il ne doit pas commencer (il est plus important de
s'incliner avec le Tzibur a Modim que de prier ensemble avec le Tzibur).

e R. Yehoshua ben Levi : S'il peut commencer et finir avant que le Shali'ach Tzibur n'atteigne
Kedushah, il doit commencer ; sinon, il ne doit pas.

o Sur quoi se disputent-ils ?
=  Rav Huna soutient qu'un individu (priant avec un Tzibur) dit Kedushah (donc,
nous ne sommes pas préoccupés s'il ne peut pas le dire avec le Tzibur),
= R. Yehoshua ben Levi soutient qu'un individu ne dit pas Kedushah.
e Rav Ada bar Ahavah : Quelle est la source qui fait qu'un individu ne dit
pas Kedushah ?
o Nous apprenons de "v'Nikdashti b'Toch Bnei Yisrael" -- chaque
notion liée a la Kedushah nécessite dix hommes.
= Comment pouvons-nous apprendre cela du verset ?
e Ravnai, frére de R. Chiya bar Aba : Nous
apprenons d'un Gezeirah Shavah "Toch-Toch" :
o lestditici "v'Nikdashti b'Toch Bnei
Yisrael", comme il est dit a propos de
« Adat Korach "mi'Toch ha'Edah". Nous
apprenons "Edah-Edah" de "la'Edah
ha'Ra'ah ha'Zot", qui fait référence aux
Meraglim ;
o Tout comme la-bas, il y avait dix
(mauvais Meraglim), ici aussi il doit y
avoir dix (Juifs) pour constituer une
assemblée.
e Tous conviennent que nous n'interrompons pas Shemoneh Esreh pour répondre a Kedushah.

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

Interrompons-nous Shemoneh Esreh pour répondre a "Yehei Shemo ha'Gadol Mevorach" (en kaddish) ?

e Rav Dimi : On interrompt tout pour répondre a "Yehei Shemo ha'Gadol Mevorach", méme
Ma'aseh Merkavah (la prophétie de Yechezkel sur le char de Hash-m).
o La Halachah ne suit pas le Rav Dimi.

[A propos du Ba’al Kéri], la Mishnah précisait / R. Yehudah : Il bénit avant et apreés.

e Cela implique que R. Yehudah permet a un Ba'al Keri de dire Divrei Torah.
o Mais R. Yehoshua ben Levi a enseigné qu'il est interdit !
= |l est dit, cf. versets = l'apprentissage de la Torah est assimilé a Matan Torah ;
e Tout comme un Ba'al Keri ne pouvait pas participer a Matan Torah (c'est
pourquoi il a été ordonné a Bnei Yisrael de s'abstenir de toute relation
conjugale au préalable), il ne peut pas dire Divrei Torah.
o Peut-étre que R. Yehudah [argumente parce qu'il] n'interpréte
pas les Semoukhim (contiguité de versets).
= Rav Yosef a enseigné que tous interprétent les
Semoukhim dans le Sefer Devarim (parce que c'est une
répétition), méme l'opinion qui n'interprete pas les
Semoukhim dans le reste de la Torah.

e Quelle est la source qui fait que R. Yehudah
n'interpréte pas les Semoukhim dans le reste de
la Torah ?

o Beraita

= Ben Azai : cf. versets pour
enseigner qu'une sorciere est
lapidée, tout comme celui qui
commet la bestialité.

= R. Yehudah : Tu te permets de
condamner la sorciére a la
lapidation uniquement pour
cette juxtaposition ? ! Pourtant,
tu as de meilleures preuves...

= Au contraire, de méme que Ov
ve Yid'oni (sorciers qui invoquent

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

les morts) sont dans la catégorie
des sorciéeres -- la Torah
enseigne qu'elles sont lapidées,
et cela montre que toutes les
sorciéres sont lapidées.

e Quelle est la source que R. Yehudah interpréte
les Semuchim dans le Sefer Devarim ?
o Beraita

= R. Eliezer : Un homme peut se
marier avec une femme violée
ou séduite par son pére ou son
fils ;

= R. Yehudah lui interdit de se
marier avec une femme violée
ou séduite par son pere.

=  Rav Gidal : R. Yehudah apprend
de "Lo Yikach... v'Lo Yegaleh
Kenaf Aviv" -- un homme ne
peut pas prendre une femme qui
a eu une relation intime avec
son pere.

= Comment savons-nous qu'il
s'agit d'une femme que son pére
a violée ?

= Nous le savons gréce au verset
précédent / femme forcée

Puisque R. Yehudah interprete le principe des versets « Semoukhim » dans Devarim, il devrait
relier "v'Hodatam I'Vanecha..." a "Yom Asher Amadta", et interdire a un Ba'al Keri d'apprendre la
Torah, tout comme a Matan Torah
o R. Yehudah explique cette contiguité pour enseigner autre chose que R. Yehoshua ben
Levi a enseigné :
= R. Yehoshua ben Levi : Si quelqu'un enseigne la Torah a son fils, la Torah le
considére comme s'il avait recu la Torah du Sinai :

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :

Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)

Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »

www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)

Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

e (f. 2 versets précédents

(Si un homme a deux émissions de Zivah, il devient un Zav, et il ne peut pas devenir Tahor avant d'avoir
compté sept jours propres (c'est-a-dire sans émissions)).

e Nous avons une Mishnah : Les personnes suivantes doivent étre immergées (avant de dire Divrei
Torah) : un Zav qui a eu une émission séminale, une Nidah qui a émis de la semence masculine, et
une femme qui est devenue Nidah apres des relations ;

o R. Yehudah exempte.
= Jusque la, R. Yehudah exempte un Zav, car sa touma est antérieure et
I'immersion ne sera pas Metaher, mais il est d'accord qu'un Ba'al Keri [régulier]
doit s’immerger !
= Peut-étre que R. Yehouda exempte méme un Ba'al Keri, et la Mishnah discute
d'un Zav pour enseigner I'extrémité de I'opinion des Chachamim !

e Pourtant, regarde la fin de la Mishnah : Une femme qui est devenue une
Nidah aprés des relations...
o Pourquoi cette clause a-t-elle été enseignée ?
= Réponse 1 : Est-ce pour enseigner que les Chachamim
exigent qu'elle s'immerge ?
e Non, cela était évident. Ils exigent que méme un

Zav s'immerge, méme si cette immersion ne le
purifie pas, a fortiori pour une femme que cette
immersion aurait purifié (au moment du
rapport) car ce n’est qu’apres qu’elle a constaté
la Nida !

e Réponse 2 : C'est pour enseigner que R. Yehudah
I'exempte.

o Il 'exempte seulement parce que
I'immersion ne serait pas Metaher cette
femme maintenant que ‘elle a constaté
la Nida (elle doit encore attendre sept
jours), mais un Ba'al Keri est obligé !

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

= En fait, il faut corriger dans la Mishnah, R. Yehudah ne dit pas qu'un Ba'al Keri
bénit avant et aprés, mais plutédt qu'il pense (Meharher) aux bénédictions dans
son esprit.

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

