Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

Traite BERAKHOT

Proposition de plan — Troisieme chapitre — Daf 23 a et b

23 a

| Guemara

Beraita : Si pendant le Shemoneh Esreh on a commencé a uriner [de maniére incontrélée], on attend que
l'urine cesse, puis on reprend son Shemoneh Esreh.

=>» Dans quelle partie de Shemoneh Esreh retourne-t-il ?
o |Réponse 1 (Rav Chisda ou Rav Hamnuna) : Il revient au début ;
o |Réponse 2 (I'autre du Rav Chisda et du Rav Hamnuna) : il retourne a I'endroit ot il s'est
arrété ;
= Quel est le sujet de leur dispute ?
e Réponse1:
o Selon le premier avis, s'il a attendu suffisamment longtemps
pour terminer tout le Shemoneh Esreh, il revient au début ;
o selon le second avis, il revient a I'endroit ou il s'est arrété.
= Rav Ashi : Si c'est le cas, ils devraient dire qu'ils
argumentent seulement quand il a retardé assez
longtemps pour finir !

e Réponse 2 /Rav Ashi : S'il a retardé assez longtemps pour terminer, tous
s'accordent a dire qu'il revient au début ; ils discutent du moment ou il
n'a pas retardé assez longtemps pour terminer :

o La premiére opinion est que [puisqu'il avait manifestement un
fort besoin d'uriner], il était inapte a prier des le début, sa priére
n'est donc pas valide ;

o La seconde opinion est qu'il n'était pas inapte, sa priere est donc
valide.

= Beraita : Si quelqu'un ressent le besoin de faire ses
besoins, il ne peut pas prier ; s'il prie, sa priére est une
abomination.

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

e Version 1 (Rav Zevid ou Rav Yehudah) : Ce n'est
que s'il ne peut pas attendre (avant de se
soulager), mais s'il peut attendre, sa priere est
valable.

o Combien de temps doit-il pouvoir
attendre ?
= Rav Sheshes : Il doit pouvoir
attendre le temps qu'il faut pour
marcher une parsah (environ
quatre kilometres, soit 72
minutes).

e Version n°2 (suite de Beraita) : Ce n'est que s'il
ne peut pas attendre, mais s'il peut attendre, sa
priére est valable.

o Combien de temps doit-il pouvoir
attendre ?

= Rav Zevid : Il doit pouvoir
attendre le temps qu'il faut pour
marcher une parsah.

= R. Shmuel bar Nachmani : Si
quelqu'un ressent le besoin de
soulager ses intestins, il ne peut
pas prier -- "Hikon Likrat
Elokecha Yisrael." (on doit se
préparer pour prier I’Eternel)

R. Shmuel bar Nachmani : Qu'apprenons-nous de "Shemor Raglecha Ka'asher Telech El Beit Elokim" ?

=>» Réponse 1 : Protégez-vous du péché, de peur de pécher et de devoir aller au Mikdash pour
apporter un Korban.
o Rava interpreéte la suite du verset
= " U'Karov Lishmo'a" : écoute les Chachamim, qui apportent un Korban et se
repentent (s'ils péchent) ;
= "Mi'Tet ha'Kesilim Zevach" : ne soyez pas comme les imbéciles, qui pechent et
apportent un Korban sans se repentir.

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

= "Ki Einam Yod'im La'asot Ra" : [Ce morceau est étonnant] s’il en est ainsi, ce sont
des Tzadikim !

e Plutét, ce verset signifie ne soyez pas comme des imbéciles, qui pechent
et apportent un Korban, mais ne savent pas quel Korban apporter (ils ne
comprennent pas qu'ils ont péché et ont besoin d'apporter un Chatas) ;

e Hash-mdit : Ils ne peuvent pas distinguer le bien du mal, et pourtant ils
aménent un Korban devant Moi ?! Ca n’a pas de sens.

=>» Réponse 2 (Rav Ashi) : "Shemor Raglecha..." - ... surveillez votre corps (et les incommodations
qu’il peut avoir) lorsque vous vous tenez devant Moi en priére.

Beraita : Celui qui entre dans un Beit ha'Kisei (toilettes) pour se soulager doit enlever ses Téfilins quatre
Amot avant le Beit ha'Kisei.

=> Rav Acha bar Rav Huna :
o Cela ne s'applique qu'a un Beit ha'Kisei Kav'ua (il a déja été établi en tant que Beit
ha'Kisei, et il y a des excréments a cet endroit),
o Mais s'il utilise un Beit ha'Kisei Arai (qui n'a pas été utilisé auparavant), il n'a pas besoin
de les enlever a l'avance ;
= Ensuite, il doit s'éloigner de quatre Amot avant de mettre le Tefilin, car il a
transformé l'endroit en Beit ha'Kisei Kavu'a.

=> Peut-on entrer dans un Beit ha'Kisei Kavu'a avec de les Téfilin (sur la téte) pour uriner ?
o Réponse 1/ Ravina : C'est autorisé.
o Réponse 2 /Rav Ada bar Matna : C'est interdlit.
= Version 1 Rava : C’est interdit, de peur qu'il ne fasse ses gros besoins.
= Version 2 Rava : C'est interdit, de peur qu'il n’ait une flatulence.

=>» Beraita - Beit Shamai : Celui qui entre dans un Beit ha'Kisei enléve ses Tefilin quatre Amot devant
le Beit ha'Kisei, et les laisse dans une fenétre face au public ;
o Ensuite, il doit s'éloigner de quatre Amot avant d'enfiler les Téfilins.
o Beit Hillel dit qu'il entre dans le Beit ha'Kisei en tenant les Téfilin dans sa main ;
o R. Akiva dit qu'il entre en tenant les Téfiline dans son vétement.
= (C'est impossible ; peut-étre qu'il oubliera qu'elles sont dans son vétement et les
fera tomber !

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

e (’est vrai, il entre en tenant les Téfilins dans sa main et (c'est-a-dire
enveloppés) dans son vétement et les laisse dans une crevasse entre les
pierres dans le mur faisant face au Beit ha'Kisei.

Il ne doit pas les laisser dans une crevasse du mur face au public,

de peur que les passants ne les prennent, ce qui conduirait les

gens a le suspecter (comme dans l'épisode suivant) ;

o

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :

Un cas s'est produit, Ploni (un Talmid) a laissé ses Téfilins
dans une crevasse face au public. Une prostituée les a
prises, est venue au Beit Hamidrash et a prétendu que
Ploni les lui avait données pour ses services ; il est monté
sur le toit et est tombé raide mort. En conséquence,
Chachamim ont décrété qu'il fallait entrer dans le Beit
ha'Kisei en tenant sa Téfiline a la main et dans son
vétement.

Beraita : Au début, les gens enlevaient leur
Tefilin dans une crevasse face au Beit ha'Kisei ;
les souris les prenaient. Les Chachamim ont
décrété qu'il fallait les laisser dans une crevasse
face au public ; les passants avaient I'habitude
de les prendre. Ils ont décrété qu'il fallait entrer
en les tenant dans sa main et son vétement.

R. Meyasha : La Halachah est, on doit les
envelopper (dans les courroies) comme un Sefer
Torah et les tenir dans sa main droite en face de
son coeur.

Rav Yosef bar Minyomi : Ceci n'est autorisé que
sila sangle ne dépasse pas un Tefach de sa
main.

R. Yakov bar Acha : Cette décision (celle de R.
Meyasha) ne s'applique que sil'on a le temps de
les porter a nouveau pendant la journée. Sinon, il

e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.

Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)

e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),

o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a

jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

les met dans une boite dont l'intérieur/La
profondeur est au moins un Tefach (c'est une
séparation correcte du sol).

Rabah bar bar Chanah : Pendant la journée, la personne [qui entre dans un Beit ha'Kisei] doit les
envelopper comme un Sefer Torah et les tenir dans sa main en face de son coeur ; la nuit, il les met dans
un sac d'au moins un Tefach.

=>» Abaye : Le sac ne doit étre d’un Tefach que si son seul usage est les Téfiline (car elle leur est alors
subordonnée, sauf si elle est considérée comme un Ohel) ; sinon, il peut étre plus petit.
=>» Mar Zutra : De petits récipients en terre cuite (hermétiquement fermés) dans un Ohel ha'Met
protégent leur contenu de la Tum'ah (méme s'ils sont inférieurs a un Tefach).
=>» Rabah bar bar Chanah : Quand nous étions avec R. Yochanan et qu'il avait besoin d'aller au Beit
ha'Kisei :
o S'il tenait un Sefer d'Agadah, il nous le donnait a tenir ; s'il tenait un Tefilin, il ne nous le
donnait pas ;
o Il préférait les prendre avec lui ; puisque les Chachamim le permettaient, il voulait que les
Téfilin le protegent (des Mazikin).

23b

o Rava a témoigné de la méme maniere au sujet du Rav Nachman.

Beraita : On ne peut pas prier en tenant un Tefilin dans la main ou un Sefer Torah dans le bras.

e |l est également interdit d'uriner ou de dormir en tenant des téfilins, ni un sommeil fixe, ni une
sieste.
o Shmuel : Il en va de méme de tenir un couteau, de la monnaie, un récipient de nourriture
ou un bout de de pain.
=  Rava : La Halachah ne suit pas cette Beraita qui reflete I’avis de Beit Shamai ;
e Elle ne peut pas étre comme Beit Hillel - ils permettent de tenir les
Téfiline dans un Beit ha'Kisei Kavu'a, d'autant plus dans un Beit ha'Kisei
Arai (normalement, on ne prend pas la peine d'aller dans un Beit ha'Kisei
Kavu'a juste pour uriner) !
o [Mais, la beraita s’oppose-t-elle vraiment a Beit Hillel ? |
Pourtant une Beraita stipule : Les choses qui sont permises ici

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

(dans des toilettes permanentes) sont interdites la-bas (dans des
toilettes permanentes).
= |a beraita veut-elle parler des Téfiline ?

e Nous comprendrions seulement si la Beraita est
comme Beit Hillel - méme si les Téfilins sont
autorisées dans un Beit ha'Kisei Kavu'a, elles
sont interdites dans un Beit ha'Kisei Arai ;

e Mais cela ne peut pas étre comme I’avis de Beit
Shamai - ils ne les permettent pas du tout (dans
des toilettes permanentes) !

= e Beraita veut-elle parler plutét des mesures autorisées
pour se dénuder en allant aux toilettes (1 ou 2 Tefa’h)

e Pourtant la fin de la beraita précisait « Tu peux
m’opposer un Kal va'Chomer irréfutable » !

o SiBeraita 1 fait référence aux mesures
autorisées pour se dénuder en allant aux
toilettes, ce n'est pas a cause d'un Kal
va'Chomer, c'est a cause de leur
anatomie, la nature des choses !

= Rava est réfuté.

e Siles Téfilines sont autorisées dans un Beit ha'Kisei Kavu'a,
pourquoi sont-elles interdites dans un Beit ha'Kisei Arai ?
o Celui qui urine doit nettoyer les gouttes de ses
chaussures, donc il ne peut pas tenir les Téfilin ; cela
ne s'applique pas aux gros besoins

o C'est une bonne réponse. Pourquoi la Beraita dit-elle
qu'il est impossible de répondre au Kal va'Chomer ?

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

o Cela signifie que cette loi dépend d'une raison
particuliére, et non d'un Kal va'Chomer — car si on se
basait sur le Kal va'Chomer, on aurait pu autoriser les
Téfilin dans un lieu d’aisance provisoire, et on ne
pourrait pas le réfuter!

Beraita : Avant de commencer un bon repas, il faut marcher dix fois quatre Amot, ou quatre fois dix
Amot, et se soulager. (C'est une honte de devoir partir au milieu d'un repas).

e R.Yitzchak : On enleve ses Téfilins avant de commencer un repas consistent (de peur de se
saouler et de les déshonorer).
o Cen'est pas comme R. Chiya.

= R. Chiya : Il devrait les laisser sur la table ; c'est une bonne chose (afin qu'ils

soient préts a étre portés).
e Jusqu'a quand ne faut-il pas les porter lors d'un repas ?
o Rav Nachman bar Yitzchak : Jusqu'a ce qu'il dise Birkat
ha'Mazon.
= Beraita 1 : On peut envelopper son Téfilin et ses piéces
de monnaie dans [différentes parties de] son turban.
= Beraita 2 : On ne peut pas les emballer [ensemble].

e Beraita 2 discute du moment ol il a désigné le
turban pour les Tefilin, la Beraita 1 discute du
moment ou il ne I'a pas fait.

o Rav Chisda : Si un turban a été désigné
pour les Téfilin et utilisé pour Téfilin, il ne
peut pas étre utilisé pour les pieces ;

o S'il a été désigné mais pas [encore]
utilisé pour les Téfilin, ou utilisé mais pas
désigné pour les Téfilin, il peut étre
utilisé pour les piéces de monnaie.

= Abaye estime que la désignation
est importante ; il dit que si elle
a été désignée, méme sielle n'a
pas été utilisée, elle ne peut pas

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

étre utilisée pour les pieces de
monnaie ;

= Sielle a été utilisée pour les
Téfilin, elle peut étre utilisée
pour des pieces de monnaie, a
moins qu'elle n'ait été désignée
pour les Téfilin.

Rav Yosef brei d'Rav Nechunya : Peut-on lui mettre des Téfilin sous la téte (quand il dort la nuit) ?

e Je n'ai pas besoin de demander s’il peut lui mettre sous ses pieds, car c'est honteux.
e Rav Yehudah citant Shmuel : C'est permis, méme si sa femme est avec lui (et qu'ils peuvent avoir
des relations).
o Beraita : Il est interdit de mettre des Téfilin sous ses pieds, car c'est honteux ;
= Mais, sous la téte est autorisé ;
= Sisa femme est avec lui, c'est interdit, a moins qu'ils ne se trouvent a un endroit
ou trois Tefachim se trouvent au-dessus ou au-dessous de sa téte.
e  Shmuel est réfuté.
o Rava : Méme si Shmuel est réfuté, la Halachah le suit.
= Quelle en est la raison ?
= |l est préférable qu'ils soient bien gardés (des souris et
des voleurs), méme s'il y a déshonneur.

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

