Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

Traite BERAKHOT

Proposition de plan — Quatrieme chapitre — Daf 34 a et b

34 a

| Mishna

[Ceux qui disent "De bonnes personnes vous béniront"”, c'est la fagon de faire des hérétiques].

Si celui qui dirige la priére se trompe, quelqu'un d'autre prend sa place ; ce dernier ne doit pas refuser de
le faire a ce moment-la.

Cette nouvelle personne commence des le début de la bénédiction dans laquelle le premier s'est trompé.

Celui qui dirige la priere ne répond pas "Amen" aprés Birkat Kohanim, de peur de se tromper. (Nous
supposons qu'il prie par cceur, sans livre de priéres) ;

S'il est le seul Kohen, il ne récite pas de Birkat Kohanim.

S'il est siir de pouvoir réciter des Birkat Kohanim et de reprendre la priére, il peut le faire.

Guemara

Beraita :

e Sil'on demande a quelqu'un de diriger la priere, il doit [sentir qu'il n'en est pas digne, et] refuser
e S'il ne décline pas, il est comme un aliment cuisiné auquel on n'a pas ajouté de sel ;
e s'ildécline trop, il est comme un aliment qui a été gdché a cause d'un exceés de sel ;
o Voici comment il doit faire
= [a premiere fois [qu'on lui demande], il doit décliner ;
= La deuxiéme fois, il doit faire des mouvements comme un homme sur le point de
se lever;
= La troisieme fois, il doit y aller.

Beraita : Il y a trois choses qui sont mauvaises en grande quantité mais bonnes en petite quantité : la
levure (pour faire fermenter la pdte), le sel et le refus.

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg zatsal)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

Rav Huna :

e Sil'on s'est trompé dans I'une des trois premieres bénédictions, il faut revenir au début du
Shemoneh Esreh ;

e S'il s'est trompé dans I'une des bénédictions du milieu, il retourne a Chonen ha'Da'at (la premiére
des bénédictions du milieu) ;

e s'ils'est trompé dans I'une des trois dernieres bénédictions, il retourne a Avodah (la premiére des
trois derniéres).

o R. Asi: Nous ne sommes pas « contraints » par un ordre défini pour les bénédictions
intermdiaires (si I'une d'entre elles a été omise, on peut rattraper son erreur et pas
nécessaire de revenir en arriére).

= Rav Sheshet, contre Rav Houna - Mishnah : La nouvelle personne reprend au
début de la bénédiction dans laquelle le premier s'est trompé.
e Les bénédictions du milieu sont toutes considérées comme une seule (par
conséquent, "le début" fait référence a Chonen ha'Da'as).

Rav Yehudah : On ne doit pas demander ses besoins dans les trois premiéres ou les trois derniéres
bénédictions, seulement dans les bénédictions du milieu.

R. Chanina : On ne doit pas demander ses besoins dans les trois premiéres ou les trois derniéres
bénédictions, mais seulement dans les bénédictions du milieu

1. Dans les trois premiéres bénédictions, on est comme un esclave qui conte les louanges de son
maitre ;

2. Dans les bénédictions du milieu, on est comme un esclave qui demande une récompense @ son
maitre ;

3. Dans les trois derniéres bénédictions, on est comme un esclave qui remercie son maitre de lui
avoir donné, et il s'en va.

Beraita :

e Un cas s'est produit, un Talmid menant la priére devant R. Eliézer priait longuement.
e les autres Talmidim : Il prend trop de temps !
e R. Eliézer : Ce n'est pas aussi long que Moshé, qui a prié pendant quarante jours et
nuits -- "Arba'im ha'Yom v'Et Arba'im ha'Lailah" !

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg zatsal)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

e A un autre moment, un Talmide qui dirigeait la priére devant R. Eliézer priait rapidement.
o Les autres Talmidim : il prie trop vite !
o R. Eliézer : Ce n'est pas aussi court que Moshé (qui n'a dit que cing mots dans
sa priere pour Miriam) -- "Kel Na Refa Na Lah" !
= R. Yakov : Celui qui demande grédce pour quelqu'un d'autre n'a pas
besoin de mentionner le nom de ce dernier - nous constatons que
Moshé n'a pas mentionné le nom de Miriam.

Beraita : On s'incline devant les bénédictions suivantes :

e Audébut et ala fin de Avot (la premiére bénédiction),
e qudébut et ala fin de Modim.
o Sil'on veut s'incliner au début ou a la fin d'autres bénédictions, on lui apprend a ne pas le
faire.
= R. Shimon ben Pazi citant R. Yehoshua ben Levi : C'est la loi pour un particulier

simple ; mais un Kohen Gadol s'incline a la fin de chaque bénédiction ; le roi
s'incline au début et a la fin de chaque bénédiction (plus on est élevé, plus on doit
montrer son humilité).

= R.Yitzchak bar Nachmani citant R. Yehoshua ben Levi : C'est la loi pour un
particulier simple ; un Kohen Gadol s'incline au début de chaque bénédiction ; le
roi s'incline au début et ne se redresse pas (jusqu'a la fin) -- "va'Yehi k'Chalot
Shlomo Ié Hitpalel... Kam mi'Lifnei Mizbach Hash-m."

Beraita :

e "Kidah" désigne le fait de s'incliner et de poser son visage sur le sol -- "va'Tikod Bat Sheva Apayim
Eretz";
e "Kri'ah" est le fait de plier les genoux -- "mi'Kero'a Al Birkav" ;
e "Hishtachavah" est le fait de se prosterner sur les mains et les pieds -- "lé Hishtachavot Lecha
Artzah".
o R. Chiya brei d'Rav Huna : J'ai vu Abaye et Rava se pencher sur le cété (pendant la Nefilat
Apayim, c'est-a-dire Tachanun).
= Beraita 1 : Il est louable de s'incliner pendant la Hoda'ah (Modim).
= Pourtant nous avons une autre Beraita 2 qui qualifie ceci de « méprisable ».
Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg zatsal)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

e |l est louable de s'incliner au début du Modim, il est méprisable de
s'incliner a la fin.
o Rava s'incline au début et a la fin de Modim.
o Rabanan lui ont demandé : Pourquoi avez-vous fait cela ?
o Rava :J'aivule Rav Nachman et le Rav Sheshet le faire.
o Pourtant nous avons une Beraita 2 : Il est méprisable de s'incliner
pendant le Hoda'ah.
= [a, "Hoda'ah" fait référence a Hallel.
o Mais nous avons aussi une Beraita 3 qui dit : Il est méprisable de
s'incliner pendant la Hoda'ah ou pendant la Hoda'ah de Hallel.
= [a, "Hoda'ah" fait référence a la deuxieme bénédiction
de Birkat ha'Mazon.

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg zatsal)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

Mishnah

e Siquelqu'un a commis une erreur dans son Shemoneh Esreh, c'est mauvais signe pour lui ;
e Siun Shali'ach Tzibur a commis une erreur dans le Shemoneh Esreh, c'est un mauvais signe pour
la congrégation, car le Shali'ach d'une personne est comme lui.
e R. Chanina ben Dosa avait I'habitude de prier pour les malades ; il disait qui vivrait et qui ne
vivrait pas.
o Ses Talmidim lui demandaient : Comment savez-vous qui va vivre ?
o R. Chanina : Si ma priéere se déroule bien, je sais qu'elle est acceptée ; sinon, je sais qu'elle
n'est pas acceptée.

Guemara

Ou la personne s'est-elle trompée ?

e R. Chiya : Il s'est trompé a Avot
o Autre version : Beraita : Celui qui prie doit se concentrer sur toutes les bénédictions ; s'il
ne peut pas le faire, il doit se concentrer sur une seule.
= Dans quelle bénédiction doit-il se concentrer ?
= R. Chiya : Il devrait se concentrer a Avot.

A propos de la Mishnah : R. Chanina ben Dosa... (Si ma tefila sort facilement de ma bouche, je sais qu'elle
est acceptée).

e Quelle en est la source ?
o R. Yehoshua ben Levi : "Borei Niv Sefasayim (quand les mots coulent doucement) Shalom
Shalom la'Rachok vela'Karov u'Refativ."

R. Chiya bar Aba :

e Toutes les visions prophétiques consolatrices ou relatives a des récompenses (matérielles) ne
concernaient que celui qui se lie a un Talmid Chacham, a savoir :
o celui qui marie sa fille a un Talmid Chacham,
o ou quiveille aux affaires (parnassa) d'un Talmid Chacham,
o ou quilaisse un Talmid Chacham profiter de ses biens ;

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg zatsal)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

e Aucun prophéte n'a jamais eu de vision de la récompense dans le monde a venir pour un Talmid
Chacham -- "Ayin Lo Ra'atah Elokim Zoulatecha..."

e R. Chiya bar Aba : Toutes les prophéties de récompenses futures n'étaient que pour le temps de
Mashi'ach, mais aucun prophéte n'a jamais vu la récompense dans le Monde a venir -- "Ayin Lo
Ra'atah...”

o Ceci est en contradiction avec Shmuel :
= Shmuel : La seule différence entre ce monde et I'époque de Machia'h est que les

nations cesseront de régner sur Yisraél -- "Ki Lo Yechdal Evyon mi'Kerev ha'Aretz
(il y aura toujours des pauvres).

e R. Chiya bar Aba citant R. Yochanan : Les prophétes ont prophétisé sur la récompense qui
attendait Ba'alei Teshuvah, mais la récompense pour les Tzadikim qui n'ont jamais péché reléve
de "Ayin Lo Ra'atah..."

o Il n’est pas d’accord avec R. Avahu.
= (Cf. R. Avahu :

e Les Ba'alei Teshuvah ont une plus grande part dans le monde a venir que
les Tzadikim qui n'ont jamais péché -- "Shalom Shalom la'Rachok
vela'Karov", le Rachok (loin) vient avant le proche ;

e e "loin" est celui qui était loin de Hash-m (mais repenti), le "proche" est
celui qui était toujours proche.

e R. Yochanan explique que "loin" est celui qui était toujours loin du péché,
"proche" est celui qui était proche du péché et qui s'est éloigné.

Que signifie "Ayin Lo Ra'asah..." ?

e Réponse 1/R. Yehoshua ben Levi : C'est le vin qui a été gardé dans le raisin depuis les six jours de
la création (Chidushei Torah qui n'a jamais été révélé a personne).
e Réponse 2 /R. Shmuel bar Nachmani : C'est I’Eden, aucun étre créé ne I'a jamais vu.
o Ou était Adam ha'Rishon ?
= || était au Gan Eden.
e Peut-étre est-ce I'Eden lui-méme !
o "V'Nahar Yotzei me'Eden Ié Hashkot Et ha'Gan."
Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg zatsal)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

Traité Berakhot — Daf Hayomi Bs'd

Beraita : Un cas s'est produit, le fils de R. Gamliel est tombé malade ; il a envoyé deux Chachamim a R.
Chanina ben Dosa pour lui demander de prier pour lui. Quand R. Chanina les a vus arriver, il est allé a
I'étage supérieur et a prié ; il est descendu et leur a dit que la fiévre avait baissé.

e Chachamim : Etes-vous un prophéte ?

e R. Chanina : Je ne suis ni un prophéte ni le fils d'un prophéte ; j'ai une tradition, si ma Téfila de
Amida sort facilement de ma bouche, je sais qu’elle a été acceptée ; sinon, non.

e Les Chachamim ont noté I'heure, ils sont retournés voir R. Gamliel, qui a dit que c'était
exactement le moment ol la fiévre avait baissé.

Lorsque R. Chanina ben Dosa est allé apprendre de R. Yochanan ben Zakai, le fils de R. Yochanan est
tombé malade ; il a demandé a R. Chanina de prier pour lui. R. Chanina mit sa téte entre ses genoux, et le
fils s’est rétabli.

e R.Yochanan : Je pourrais mettre ma téte entre mes genoux toute la journée [et prier], et on ne
me répondrait pas !
o La femme [de R. Yochanan] : R. Chanina (qui est votre éleve) est-il plus grand que vous ? !
o R. Yochanan : Non, il est plutét comme un esclave devant le roi (il entre quand il veut), je
suis comme un noble devant le roi (qui n'entre pas si souvent).

R. Chiya bar Aba : On devrait prier dans une maison avec des fenétres -- "v'Chavin Petichan Lei..." [pour
voir le Ciel et ressentir I’lhumilité]

e Rav Kahana : Celui qui prie dans une vallée est effronté (il y a moins de peur de Hash-m /
d’humilité dans un endroit ouvert).
e Rav Kahana : Celui qui publie ses péchés est effronté : "Ashrei Nesuy Pesha ...."

Proposition de plan, d’ossature du daf.
Sources :
e Guemara, Editions Metivta, Artscroll, R. Steinsaltz (ed. Koren, ed.
Ramsay/Biblieurope/Bibliophane/FSJU)
e Ressources du site www.dafhayomi.fr (R. D. Maman, R. E. Abib, daf, résumé),
o www.dafyomi.co.il, notamment « Point by point »
e www.torah-box.com (cours de R. S. Bloch, R. N. Gardner, R. M. Fenech, R. E. Mimran...),
www.ahavatorah.fr (R. Rozenberg zatsal)
Me’hila par avance pour les erreurs éventuelles que j'ai pu commettre. Vous pouvez me les signaler a
jerome.touboul@gmail.com



http://www.dafhayomi.fr/
http://www.dafyomi.co.il/
http://www.torah-box.fr/
http://www.ahavatorah.fr/
mailto:jerome.touboul@gmail.com

