Torah-Box

diffusion du judaisme aux francophones

Brakhot page 13

Plan de la page :

e Interruptions dans le shéma
® Les bénédictions nécessitent-elles une intention ?
o Quelle intention valide la lecture du shéma ?

Remarques inspirées du Rav Rozenberg selon I'ordre de la page :

Début du deuxieme chapitre

Rachba: quand on parle de crainte, on parle de quelqu’un pour lequel il y a une obligation de crainte
comme son pére ou son Rav.

On ne parle pas d’un cas de réel pikouah nefech, il n’y a aucun danger immédiat, mais on parle de
quelqu’un de dangereux en général (Rachach) qui pourra me causer des dégats a long terme.

Imré Emet : lechem yhoud que I'on dit avant chaque mitzva a sa source ici, car tout démarre toujours
par prendre sur soi le joug divin.

Rav Yaacov Kaminetski explique le tosfot grace au Rambam qui dit qu’on peut éloigner quelqu’un
d’un issour dans la salle de bains et méme si on le formule en Hébreu. On en tire ici que se servir de
I’'Hébreu a déja une sainteté en soi (Kirkhtava), le Hatam sofer raméne que déja a Babel on ne servait
pas de I'Hébreu afin de le réserver pour la Torah et la Téfila, méme chose pour le yidish, le ladino ou
le judéo-arabe.

Tosfot : il lit dans le but de trouver des erreurs. Kiven libo signifie pour faire vraiment le shéma et pas
juste chercher les fautes. Gaon : quand on a une pensée contraire a s’acquitter, on ne s’acquitte pas,
comme justement pour celui qui veut juste corriger un parchemin.

Hai Gaon : il est évident que la Torah a été écrite en langue sainte. D’aprés le Rachba, la question de
la guémara est de savoir en quelle langue Moché a enseigné la Torah : en Hébreu seulement ou aussi
dans les autres langues ?

Tosfot : en ce qui concerne les lectures constituant des mitzvot de la Torah, on parle ici des parachiot
que I'on a 'obligation de lire comme Zakhor ou Para selon la plupart des décisionnaires.

Rav Yaakov Kaminetski : « Torah ze mikra », c’est le houmach que I'on a I'obligation de lire dans la
Torah dit Rachi (Brakhot 5). Tosfot répond que ce n’est écrit nulle part que la lecture de la Torah
chaque semaine est une mitzva déoraita, de la Torah. Mais il s’agit bien d’une mitzva d’étude de la
Torah.

On donne I"habitude aux enfants d’étudier le plus jeune age avec cceur, al levavrem, afin que plus
tard le seul fait de ne pas étudier soit associé pour eux a de I'ennui.

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

Torah-Box.c

diffusion du judaisme aux francophones

Chaagat arye : quelle partie de la lecture du shéma est une obligation de la Torah le 1 verset, le 1*
chapitre ou méme le second ?

Choulkhan arour arav : il faut allonger ses cavanot sur le daleth du Ehad.

Hafets Haim au nom de Rabi Israél Salanter : c’est simple de faire régner D... sur les quatre vents et
sur le monde entier, c’est plus difficile de le faire régner sur nous. Version du Bahag : il rajoute ilava
dans le Rachi, de faire régner Hachem sur soi.

On apprend ici chez Rabi la coutume de mettre la main sur ses yeux au moment de dire le shéma. Hai
Gaon : on fait cela pour ne pas paraitre bizarre devant les gens, car il faut normalement regarder de
chaque coté. Roch dit qu’on le fait pour étre bien concentré. Le Maharil dit qu’il faut le faire avec les
deux mains.

Chéérit matan : Moché a couvert son visage quand il a eu peur devant le buisson, a l'instar de la
lecture du shéma qui doit inspirer la crainte. Kaliver Rebbe : déclaration que I'on accepte le joug
divin les yeux fermés.

Le décret des sages est de rappeler la sortie d’Egypte de jour.
Gaon dit que Raba était tres malade quand on a posé la question a son fils.

Comment dire que Rabi a oublié des morceaux dans la michna ? Or le Rambam dit dans son
introduction a la michna que Rabi a été choisi par Hachem pour étre le rédacteur de la michna car il
était baal lachon, c’est-a-dire qu’il avait une grande maitrise du langage. Sa force résidait dans ses
qualités de contraction, qui rendait les idées était trés claires pour sa génération, mais avec la baisse
de niveau des générations il a fallu développer et rajouter des mots !

Panim Yafot apprend du passouk Maguid dvarav le yaacov, houkav ou michpatav lelsraél qu’il faut
déja un niveau Israél pour passer de la torah écrite a la Toarh oral qui va permettre de comprendre
bien les lois.

Tosfot apprend de la discussion entre Rabi Méir et Rabi Yehouda que I'on peut répondre au kadiche
et a la kédoucha dans le shéma, car ce n’est pas moins que répondre a qqun par crainte ou par
respect, mais entre la géoula et la téfila, on ne peut pas répondre, pas plus que dans la amida.

Le cours est disponible sur https://ahavatorah.fr/

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

