Torah-Box..

diffusion du judaisme aux francophones

Brakhot page 15

Plan de la page :

Propreté des mains avant la téfila

Entendre sa propre lecture du shéma

Implications pour les autres mitzvot comme la lecture de la méguila

Qu’en est-il pour le sourd qui peut communiquer ?

Bien séparer les lettres notamment si elles sont similaires en fin de mot et au début de celui
d’apres

Remarques inspirées du Rav Rozenberg selon I'ordre de la page :

Mé Chiloah : avant de prendre le joug divin il faut se vider la téte des choses de ce monde, se laver
les mains de tous les soupcons de vol

La guémara ne parle pas du tout de talith a mettre le matin. Le Rambam et le Tour ramene qu’il faut
faire attention a s’envelopper du talith durant la téfila. « A cet égard, ne pas se couvrir la téte et ne
pas mettre du tout un talith avant le mariage dans certaines communautés aschkénazes est
étonnant ».

Or saméah : on a la preuve de la guémara qu’il fallait se laver aussi les pieds comme le raméne le
Rambam, mais aujourd’hui avec nos chaussures cela n’a plus de conséquence pratique.

Rambam : avoir les mains sales bloque la téfila. Le Michna Broukha ramene cet avis et lui donne une
certaine force aussi.

Kaf ahaim : quel est le din si une personne est dans un endroit avec beaucoup de bruit ? Doit-il crier
le shéma afin de pouvoir s’entendre ? Ce commandement a-t-il un réalité ou cela suffit de le dire
juste a voix haute, méme si personne ne peut I'entendre.

Chvout Yaacov : si un officiant ne s’entend pas et que sa voix est audible, cela exempte les gens.

Bah : une personne lit la méguila tout en bouchant ses oreilles afin de ne pas étre perturbé, ceux qui
I’écoutent ont fait la mitzva.

Le Hafets Haim rapporte que dans les écoles laiques de son époque, les gens voulaient montrer que
les enfants y maitrisaient bien la grammaire a la différence des enfants orthodoxes, alors le Rav
aurait dit avec humour et force « dikdek vé lo koré lo yatsa » ceux qui font attention a chaque mot
mais ne lisent finalement pas le shéma n’ont pas fait la mitzva.

Lire les versets du shéma dans le désordre est invalidant. En revanche lire les trois chapitres dans le
désordre n’est pas invalidant. En général, I'absence de brakha n’invalide pas la mitzva qui a été faite.

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

Torah-Box.c

diffusion du judaisme aux francophones

Tosfot : disons simplement que I'enseignement sur le sourd qui n’entend pas ne va pas comme Rabi
Yéhouda ! on fait tellement d’effort pour I'attribuer a Rabi Yéhouda car plus loin on tranche comme
lui sur un enseignement similaire.

Halakha qu’il faut s’entendre lire le kriat chéma.

Rachi : asket, il faut se casser pour bien comprendre (Chéma) la Torah. Donc on pourrait étudier la
Torah juste en pensée d’apres cette idée. Or le Choulhan Aroukh dit qu’il n’y a pas besoin de birkat
atorah pour une étude en pensée donc cela ne serait pas une étude. Le Gaon est contre car « véagita
bo yomam valaila » et méme une pensée de Torah devrait étre encadrée par birkat atorah. Rav Haim
Kanievski rameéne I’avis du Rav de Brisk que la bénédiction de la Torah est une louange sur la Torah
elle-méme comme hefets, objet et tant qu’elle est en pensée, on n’est pas encore devant heftsa de
Torah. Bref, il faut qu’elle soit a minima matérialiser en mots pour nécessiter une bénédiction, afin
d’expliquer le choulhan aroukh. On comprend mieux ici pourquoi les femmes doivent aussi faire
birkat atorah alors qu’elles ne sont pas obligé de I'étudier, mais en tant qu’elles I'ont recu comme
heftsa detorah.

Tosfot : le chofar retentira au moment de la résurrection des morts. Kolé Kolot.

Imre émet : toutes les tefilot mortes vont aussi sortir de leur abime, il apprend par kal vahomer du
corps qui va lui aussi revenir a la vie, motsi miménou bkolé kolot, a fortiori pour quelque chose de
déja spirituel.

Cotnot Or : sur paracha de Vayéhi, les apikorsim disent pourquoi pleurer un mort si quelqu’un va
revivre ? Ces pleurs nous servent précisément pour faire le kal vahomer et répondre aux renégats sur
la résurrection des morts.

Rabénou Yona dans séfer ayra : attention partout a bien prononcer les lettres partout et cela est dit
dans le shéma principalement car il concerne tout le monde et méme des gens ignorants qui ne font
rien d’autres.

Tosfot : attention dit le Rif que I'on peut méme modifier profondément le sens en pronong¢ant mal ou
trop vite.

Le cours est disponible sur https://ahavatorah.fr/

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

