Torah-Box

diffusion du judaisme aux francophones

Brakhot page 16

Plan de la page :

Propreté des mains avant la téfila

Ou se reprendre en cas de doute dans la lecture du shéma

Le shéma et la priére des ouvriers au travail

Cas du marié et du onen qui sont dispensés de la lecture du shéma
Demandes en fin d’amida

Remarques inspirées du Rav Rozenberg selon I'ordre de la page :

La personne va échapper a I’enfer en prenant conscience de la grandeur d’Hachem en pronongant
chaque mot du shéma comme il convient il va changer son comportement.

Ein Yaacov : mesure pour mesure, la personne va se freiner pour lire le shéma correctement et cela
va laisser le temps au géhinom de se refroidir.

Tslah : tous les tsadikim font un passage en enfer, méme trés court et en ressortent en remontant
avec eux des méchants repentis qui ont fini leur peine. Pour ce passage, Hachem va leur refroidir
I’enfer grace a une lecture du shéma avec précision. On comprend mieux ici les larmes de Rabi
Yohanan ben Zakai avant de mourir (Brakhot 28b) sur son passage obligatoire au gehinom.

Orah Haim : quand quelgu’un étudie la Torah, il devient trés précautionneux sur les mitzvot donc
I’étude le fait passer du statut de coupable a celui de méritant. Rav Hida dit que de méme maniere
que le fleuve purifie 'homme malgré lui, la Torah purifie malgré Iui, celui qui tombe dedans.

Emet léyaacov : grand hidouch non retenu dans les poskim. Il est écrit oumanim pour dire qu’il s’agit
de vrais professionnels, habitués a travailler en hauteur, suffisamment poury lire le shéma avec
concentration, sans avoir peur de tomber.

Tosfot : une personne qui est s(ir de lui qu’il peut étre vraiment concentré, malgré une mitzva
importante comme son mariage, peut le faire, mais si cela n’est pas vrai, c’est juste de |'orgueil.

Rabi Akiva Eiger : la michna dit hatan patour que le marié est dispensé de la lecture du shéma mais
elle ne dit pas que cela lui est interdit, ainsi il n’y a pas de probléeme pour Raban Gamliel qui veut étre
plus stricte.

Zohar dans Pinhas dit qu’il y a 4 parachiot, en comptant le premier verset du shéma comme un
chapitre en soi.

Tosfot : les sages ont |la force d’arracher des bénédictions de la Torah du birkat amazon pour que les
gens ne soient pas angoissés par voler leur patron.

Rabbi Akiva Eiger et Rabi Yacov Emden interrogent Tosfot sur la quatrieme bénédiction du bircat
amazon atov véametiv qui n’est pas de la torah alors comment Tosfot peuvent dire que les sages

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

Torah-Box..

diffusion du judaisme aux francophones

enlévent une bénédiction de la Torah? Le Rav Rozenberg souligne que la guémara dit « S’ils ne
travaillent pas a I’heure, alors les travailleurs vont le faire bétikouna, comme il se doit. ». Pourquoi ne
pas parler de atov véamétiv ? car en fait les travailleurs I’enlévent d’eux-mémes et on parle de la
troisieme brakha boné yérouchalaim qu’ils vont rétablir selon son ordre habituel.

Lévouch : pourquoi on a intégré la troisieme brakha dans la seconde ? car on I'a appris par gzera
chava a la différence des deux premieres enseignées directement dans un passouk de la Torah.

Rav Hai Gaon : tout le monde ne peut pas dire qu’il est isténis/délicat, il faut que ce soit
quasi-pathologique.

Rachba : il est dit dans le Yérouchalmi qu’un éleve est proche du cceur de son Rav comme son fils, et
c’est la méme chose pour son esclave qui fait vraiment sa volonté.

Tiferet Israél : on n’accepte pas de condoléances pour des esclaves, de peur que ses enfants soient
considérés comme des héritiers en cas de conversion du pére et qu’ils prétendent a un héritage. Ici
Tavi était tellement cacher que personne n’avait de doute sur les condoléances présentées.

Maharsha : c’est déja un grand niveau de vivre honnétement du travail de ses mains (Brakhot 8), or
c’est écrit dans Guitin 11 que le maitre n’a pas I'obligation de nourrir I’esclave. Du fait qu’il I'a déja
acheté, il peut travailler pour le maitre sans dédommagement et ce dernier pourra se nourrir en
mendiant. Et ce serait le sens du texte ici, si déja pour des esclaves Tu dis qu’il a profité du travail de
ses mains, ce qui est déja un niveau, alors que laisses-Tu comme louanges pour les gens cachers...

Avotenou ce n’est pas avot, ce titre désignant exclusivement Avraham, Itshaqg et Yaacov.

"N : c’est la lecture du shéma, le Zohar dit que quand on lit le shéma on doit étre d’accord de donner
sa vie pour Hachem. Maharsha : le but premier de la lecture du shéma c’est I'étude de la Torah. Si la
personne fait bien le shéma et la téfila, c’est comme s’il avait amené un sacrifice au Temple comme
le souligne les graises du Téhilim 63.

Letova de Rabi Eliezer signifie selon le Rachach que I'on demande a Hachem de nous laisser que les
choses véritablement bonnes pour nous. Notre honte dit le Maharsha désigne la honte des fautes
gue nous avons faites.

Keren Ora : Rabi Zeira dans Baba Metsia 85 qui rentrait dans un four chaque 30 jours pour voir s’il
bralait ou pas, faisait cet exercice afin d’arriver au niveau d’Avraham qui était totalement pur, et de
ne pas avoir honte de lui. Il voulait vérifier chaque mois s’il était vraiment attaché a Avraham ou non.

La peur des fautes est beaucoup moins forte que I'amour de la Torah qui ameéne a la peur du Ciel, le
zohar parle pour le premiére de la peur d’en bas et pour la seconde de la peur d’en haut.

Comment on peut se permettre de faire toute cette liste de demandes ? Par le mérite de la priére en
groupe dont la force est exceptionnelle !

Le cours est disponible sur https://ahavatorah.fr/

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

