Torah-Box

diffusion du judaisme aux francophones

Brakhot page 18

Plan de la page :

Début du 3°™ chapitre

Obligations du onen, I'endeuillé qui attend d’enterrer son mort
Obligations de celui qui surveille le mort

Ne pas rendre jaloux les morts

Les morts sont-ils au courant de ce qu’il se passe chez les vivants ?

Remarques inspirées du Rav Rozenberg selon I'ordre de la page :

Sefer Hassidim : les gens ont peur d’étudier ce chapitre relatif aux lois du deuil, tout comme le traité
moed katan qui sont devenus met mitzva. Il faut prier qu’on y rentre en paix et qu’on en sorte en
paix.

Méiri : les accompagnateurs du mort sont dispensés de amida car ils sont toujours en déplacement.
Rambam : ils ne peuvent pas avoir de cavana suffisamment longue pour faire une amida compléte.

Talmid de rabénou Yona apprend d’ici que la mitzva de nihum avélim/consoler les endeuillés est une
mitzva de la torah raison pour laguelle on pourrait la lecture du shéma qui est déoraita (de la Torah).

Maguid Taalouma : dispensé min Atéfila et c’est évident, si on le dispense déja de lire le shéma !
Non, car d’aprés le Rambam, il y a une mitzva de la Torah de faire une amida par jour, d’ou Atéfila.

Magen Avraham : si le onen a lu la méguila, il doit la relire aprés I’enterrement car ce qu’il a fait ne
vaut rien. Orhot Yossef dit la méme chose pour I'allumage des bougies de hanouka ; il doit les
rallumer aprés I'enterrement.

Rambam : le onen est déja concerné par les lois du deuil d’ou I'interdiction ici de viande et de vin.
Rabénou Yona : le onen n’a pas de lois de deuil mais on a peur qu’il s’oublie durant le repas et en
oublie ses préparatifs pour le mort.

Tosfot : est-ce que le onen est dispensé des mitzvot ? oui pour s’occuper de I'enterrement. Et s’il est
dans un autre pays que le mort ? Tosfot explique que le statut de onan est un état ou il est trop
préoccupé, trop bouleversé pour s’occuper vraiment d’autres choses et ce méme si d’autres
s’occupent concretement des préparatifs de I'enterrement.

Rambam : si une personne lit le shéma alors qu’il surveillait un mort, cela ne vaut rien car mitzva aba
béavera, commandement dérivé d’une faute.

Le onen ou le gardien du mort ne sont pas concernés par la régle des 4 amot de distance avec le
mort.

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

Torah-Box..

diffusion du judaisme aux francophones

Tslah demande si on peut passer devant une tombe de femme avec des téfilines. Michna Broukha
tranche que c’est permis mais que cela est interdit sur le cercueil d’un enfant qui peut étre le gilgoul
d’un gadol.

Rav Mordehai Banet apprend d’ici qu’une téfila a deux est toujours mieux qu’une tefila dite seule, un
petit parfum de tefila en minian.

Tosfot : méme de dire des versets de la Torah par cceur serait interdit dans un cimetiere car cela
ressemble a porter le sefer Torah dans ses bras.

Kessef michné : méme de porter le séfer Torah est une mitzva et rentre dans le cadre de loeg larach,
c’est-a-dire que I'on se moque des défunts qui ne peuvent plus faire de mitzvot.

Zohar paracha ahare mot : segoula beet tsara d’aller faire une téfila avec un sefer torah dans un
cimetiére. Le Noda béyehouda pose la question de la possibilité de le faire et finalement I'interdit de
car le Zohar demande un séfer torah cacher et nous n’avons plus le niveau en termes de hasserot ou
yéterot (connaissance de savoir quand des youd) donc chev ve al taasse. |l vaut mieux s’abstenir.

Emet leyaacov n’interdit pas d’amener un sefer torah a cause du mort mais il s’agit d’'un endroit
d’impureté et ce n’est pas le kavod du sefer torah. Rambam dit d’ailleurs qu’on ne fait pas le shéma
dans un cimetiére car I’endroit n’est pas taor. Bahag : il doit accompagner le mort un minimum de 4
amot.

Rav Haim Benattar : il y a deux psoukim pour différencier le niveau d’investissement dans la |évaya
soit un simple accompagnement melavé, soit il se renseigne vraiment mekhabdo.

En mourant le Gaon tenait fermement ses tsitsit en disant qu’il allait bientét manquer cette mitzva
facile a réaliser dans ce monde-ci a tout instant et méme s’il y mettait toute ses forces, il ne pourra
plus la faire, pas méme une seule fois, dans le monde futur d’ou la tristesse du mort.

Maguid taalouma : on révise trois fois pour le hokhma, bina, védaat et en fin de compte on doit
atteindre le daat aprés ces révisions.

Tosfot : pourquoi le mort se fache alors qu’il porte lui-méme un talit ? car on enleve les fils pour
I'enterrer. Le Gaon est contre cet avis et a demandé a étre enterré avec un talit cacher et I’histoire
raconte qu’un de ses fils s’est déchiré quand on descendu son corps. On ne s’éloigne pas de la
coutume d’Israél !

Rachi dit que Benayahou ben yéhoyada a cassé la glace pour se tremper car il voulait étudier et il
était baal kéri, or la takana d’Ezra est venue bien plus tard ! Rabi Akiva Eiger dit qu’il faisait attention
a manger méme des houlin (nourriture profane/normale) en état de pureté. Maharsha : il a lutté
contre son yester ara qui était fort comme un lion et a réussi a aller se tremper. Le Ben ich Hai a
considéré gqu’il était la réincarnation du Benayahou ben Yéhoyada d’ou le nom de ses livres.

Tosfot yom tov : quelle est la souffrance sur le corps d’'un mort ? Cela ressemble a la peine de voir sa
maison br(lée, I'dme reste attachée a ce corps dans lequel elle a évolué. Ismah Moché : une partie
de I'ame reste avec le corps et donc c’est une vraie souffrance.

Tslah : on mettait des nattes de roseaux pour conserver plus longtemps le corps mais tant que le
corps est en bon état I’ame ne peut en sortir, comme ici pour se balader.

Du coup, son dinar a été un tres bel investissement !

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

- Torah-Box.c«

diffusion du judaisme aux francophones

Beth Yossef : ici il n’y a pas d’interdit d’interroger les morts car il ne fait aucune action.

Le Gaon dit que notre histoire se déroule la seconde nuit de Roch Hachana et pas le premier soir qui
n’est pas encore le temps du din puisqu’on sanctifie le mois la premiére nuit.

Conclusion du Rav Rozenberg sur cette histoire : méme quand on est mort, on ne change pas
grand-chose en termes de midot ! Pour preuve ces filles qui cherchent a épier le beth din.

Rambam dans hilkhot déot, il apprend d’ici gu’il faut protéger fortement I'argent des orphelins,
méme plus que son argent.

Le cours est disponible sur https://ahavatorah.fr/

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

