
 

Brakhot page 19 

Plan de la page : 
● Le respect dû aux sages en Torah 
● Cas d’excommunication d’une personne 
● Cas où l’on peut faire shéma en plein enterrement 
●  On ne fait pas de calcul quand il s’agit de l’honneur d’Hachem 

 

Remarques inspirées du Rav Rozenberg selon l’ordre de la page : 

Parler mal d’un talmid haham conduit en enfer. ​Méiri​ : parler d’un mort est plus grave que de parler 
d’ un vivant car il ne peut se défendre. 

Hatam sofer​ : on n’a jamais vu un sage voleur, ainsi notre guémara parle nécessairement d’un 
manque de largesse (lifnim méchourat adin). Le ​Hoze mi lublin​ faisait tachlih à Roch Hachana avec 
derrière lui le rav de Rimanov qui mimait qu’il ramassait les fautes jetées par son rav qui étaient déjà 
chères à ses yeux comme des mitzvot.  

La guémara ne dit pas que la personne s’est trompé en voyant son Rav car le sage peut fauter mais 
en revanche c’est grave de penser qu’il n’a pas déjà fait téchouva!! Le Rav est juste un être humain, 
mais sa Torah va l’aider à vite se reprendre.  

Nafak​  נפק: il est sorti. ​Tosfot yom tov​ : il s’est libéré de toutes ses activités pour se pencher sur le 
cas comme dans tsé oulmad. ​Mégadim Hadashim​ : à l’époque ils écrivaient des méguilat starim, 
sortes de résumés interdits au beth amidrach, dans lequel prévalait seulement la tradition orale. Du 
coup, il est sorti du beth amidrach pour regarder dans ces livres.  

Tosfot ​: ​dougma ichkoua​ signifie que dans le cas d’une convertie il ne jetait pas le papier réellement 
pour effacer le nom, mais c’était juste pour lui faire peur, pour l’exemple.  

La guémara nous dit qu’une fois durant les fêtes, on a pu dénombrer 1 200 000 personnes sur le 
parvis du Temple (Azara).  

Et qu’en est-il des 21 autres cas d’excommunication ? en fait c’est le nombre de cas dans les 
michnaiot où les sages ont parlé durement avec un tana seul (yahid) au point qu’il soit passible de 
nidouï comme Akhnaï selon Rabi Yéhoshoua ben Lévi.  

Proche de l’heure du shéma : 30 minutes avant l’heure de fin de la lecture du shéma.  

Taz​ : la notion d’adam hachouv ne s’applique plus de nos jours que dans les yeux de la personne 
elle-même pour s’imposer des choses plus strictes mais pas pour attendre des faveurs des autres ou 
qu’ils acceptent les mêmes règles que lui.  

Que signifie n’ouvrez pas la bouche du satan ? ​Maharsha​ : du même acabit que « odaat baal din ke 
mea edim damé », ses propos négatifs sur lui ont plus de force que ceux de cent témoins ! Autre 
explication, il y a un principe que la parole est créatrice (Brit krouta lasefataim). Il y a une force de la 

Retrouvez le feuillet sur ​www.torah-box.com/daf-hayomi 

http://www.torah-box.com/daf-hayomi


 
parole tout comme il y a un pouvoir de l’œil. Si on dit odaat baal din, alors il n’y rien à craindre dans 
les périodes sans procès mais si on dit brit krouta alors il faut faire attention sans cesse à ce que l’on 
dit. 

Une personne peut être à l’enterrement, participer à toute la procession et ne pas être dispensée de 
shéma car la personne n’est pas touchée vraiment, elle est venue juste pour voir. Tout dépend de 
l’intention première pour dire qu’il est ossek min amitzva, vraiment impliqué.  

D’après le ​Rambam​, on parle du vêtement du voisin qui contenait du chaatnez. ​Rabi Akiva Eiger​, 
dans mitassek (faute sans être conscient comme celui qui allume sans faire exprès chabat) reconnait 
qu’il est dispensé de sacrifice mais fait-il une faute ? Il conclut de ce Rambam qu’il fait d’évidence une 
faute, c’est pourquoi on lui enlève son vêtement. 

Or Zaroua​ : ils ont sauté entre les tombes car problème d’utiliser les affaires du mort et assour 
beanaa, interdit d’en tirer profit.  

Emek davar​ : on prend les exemples de Pessah ou de Mila car ces commandements font le lien entre 
HM et le peuple et elles ne résistent pas devant un mort esseulé.  

 

Le cours est disponible sur ​https://ahavatorah.fr/  

Retrouvez le feuillet sur ​www.torah-box.com/daf-hayomi 

https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

