Torah-Box

diffusion du judaisme aux francophones

Brakhot page 21

Plan de la page :

Décret d’Ezra sur celui qui a perdu sa semence
S’interrompre dans le shéma ou dans la amida
La priere en minian

Validation des juxtapositions

Remargques inspirées du Rav Rozenberg selon I'ordre de la page :

Tosfot dit au nom de Rabénou Hananael qu’une pensée n’équivaut pas a une parole, a I'instar de rav
Hisda. Le Shaagat Aryé dit que cette question concerne avant tout le shéma dans lequel il est écrit
« védibarta bam », tu en parleras constamment. Cependant, il pense que s’il n’est pas explicitement
ordonné de dire, une pensée suffirait pour s’acquitter, comme pour les bénédictions. Talmide
rabénou Yona dit que si une personne se léve la nuit pour boire, avec des mains sales, sans
possibilité de se les laver, qu’il pense la brakha plut6ét que de la dire dans cet état!

Rabi Akiva Eiger : le shéma est un din de dibour et pour ne pas se couper des gens, on peut le faire
en pensée alors qu’on est encore baal kéri (avant le mikvé). Alors que la tefila a besoin de dibour et
les sages disent que s’il ne peut le faire en le disant, qu’il s’en abstienne car ce n’est pas du tout du
méme ordre que l'acceptation du joug du Ciel. Il ne s’agit que de demandes et la téfila est
simplement un commandement derabanan. A priori qu’il ne démarre pas.

Rambam pense que la téfila est déoraita notamment en cas de souffrance.

Maharsha : toute la Torah dans son entier révéle le nom d’Hachem, c’est-a-dire que chaque mot de
la Torah est un nom d’Hachem comme le rameéne le Zohar a de nombreuses reprises. Ceci explique
mieux le texte « véanahnou yodéé chéméha » dans le bircat atorah rajoute Rav Margaliot.

Hatam sofer : pourquoi la Torah a demandé spécifiquement une brakha apreés le repas et une brakha
avant |’étude ? Pour épouser la nature humaine. Avant de manger, la personne fera volontiers une
brakha mais aprés s’étre rassasié, il risque de s’en dispenser. C'est totalement I'inverse pour I'étude.
Au début, on a du mal a s’y mettre d’ou le besoin d’'une brakha mais aprés avoir plongé dans la
pensée de la Torah on aura facilement le go(t de bénir Hachem pour ce bienfait.

Rif : dans le cas ou il a déja prié, il doit s’arréter car la téfila vient en remplacement des tmidim et on
ne doit pas rajouter sur le korban tamid, sur le sacrifice quotidien. Raavad : pas besoin de s’arréter,
gu’il transforme juste maintenant sa priere en nédava, offrande. Le Rif s’oppose a cette idée qu’on
pourrait avoir une moitié de tefila obligatoire et I'autre moitié facultative.

J’ai vu dans un sefer que les bné bé Rav en viennent a se tromper dans la version de la amida du
chabat cra ils sont toujours plongés dans I'étude.

La amida du chabat a été raccourcie par les sages pour que :
o Les fideles puissent rentrent plus t6t chez eux ;

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

Torah-Box..

diffusion du judaisme aux francophones

® Pour ne pas peiner les gens avec des demandes sur la parnassa entre autres, qui peuvent leur
rappeler que leur situation n’est pas optimale.

Que signifie qu’il innove dans sa téfila ?
e Rif/Rambam : dans chaque brakha de la amida, il doit rajouter quelque chose ;
e Tour : il doit rajouter un élément nouveau dans une seule brakha ;
® Roch: si entre sa priere a la maison et maintenant, il y a eu un changement chez lui
nécessitant une nouvelle brakha, il peut refaire sa téfila.

Tosfot : le Modim derabanan n’a pas de vraie source dans la guémara, méme la référence ramenée
dans Sota 40 serait liée a une décision des fidéles et pas une émanation des sages.

Autre discussion ramenée par Tosfot sur le comportement a avoir quand on entend la gédoucha
alors qu’on est soi-méme dans la amida :
e Rachi: on s’arréte pour écouter
e Rabénou Tam/Rl: on ne s’arréte pas car d’aprés le din de « chomea kéoné », celui qui
écoute est comme s'il répondait, c’est encore pire car il interrompt sa amida !
Le Steipeler dit que tout dépend de I'appréciation de kéoné, est-ce qu’il répond vraiment ? |l s’agirait
plutét d’un kéilou, comme s’il répondait et ce n’est pas réel (proche de Rachi).

Tosfot raméne également dans un yérouchalmi que certains avaient I’habitude de faire moussaf avec
18 brakhot comme pour les amidot de la semaine.

Rav Moché Feinstein apprend de la gzéra chava tokh/tokh pour définir le minian que pour dire le
kadich ou la kédoucha on peut associer des gens trés éloignés des principes de la Torah, du niveau
final des explorateurs (cette mauvaise assemblée).

Magen Avraham : de |3, on apprend que si on entend simulatanément amen yéhé chémé raba et la
kédoucha, on répondra en premier au kadich (par exemple au kotel !)

Biour halacha : s'il peut finir sa amida avant la kédoucha, il démarre sa amida, sinon il attend la
kédoucha. Il pose la question de celui qui prie tres lentement et qui est en retard, doit-il attendre la
kédoucha et perdre la téfila en groupe ?

Rachba : d’aprés Rabi Youshoua ben Levi, cette juxtaposition est un ekech complet et I'interdit pour
un baal kéri est de la Torah.

On pourrait toutefois interpréter les smoukhim dans Dévarim. Tosfot explique que méme d’apres
Rabi Yéhuda, on pourrait tenir compte des juxtapositions dans le cas ou le verset est moufné,
parfaitement disponible pour une interprétation. Or dans le livre de dévarim tout est disponible par
excellence car il s’agit d’'une répétition de Moché.

Raavan: il n'y a pas d’ordre chronologique dans la Torah, du coup on ne peut rien apprendre des
juxtapositions en dehors du 5°™ livre organisé comme il se doit par Moché Rabénou.

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

%" Torah-Box.com

L diffusion du judaisme aux francophones

|
IR
B

Maguid Taalouma : pourquoi on appelle celui qui a perdu sa semence baal kéri ? Car la Torah quand
elle mentionne ce cas parle de Mikré, c’est-a-dire quelque chose qui arrive...le baal kéri est le sujet
de cet incident jusque dans son appellation.

Le cours est disponible sur https://ahavatorah.fr/

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

