Torah-Box

diffusion du judaisme aux francophones

Brakhot page 22

Plan de la page :

e Décret d’Ezra et son caractére obligatoire
o Dire le nom d’Hachem quand on étudie un verset
e L'option de se verser 9 kavim d’eau, dans quels cas ?

Remarques inspirées du Rav Rozenberg selon I'ordre de la page :

Le traité de déreh erets n’est pas considéré comme une étude proprement dite pour Rabi Yéhuda, de
méme que les brakhot du shéma. Le Bah apprend de la un din sur celui qui étudie devant quelqu’un
en train de faire la amida. Puisqu’il n’est pas assis pour rien et que son étude n’est pas un manque de
respect pour sa téfila, étant lui-méme occupé a faire les affaires d’Hachem, il pourrait s’assoir devant
quelqu’un en priére. Toutefois, le Bah précise que ce n’est pas le cas s'il étudie le traité de
bienséance que I'on n’étudie pas dans la peur, dans la crainte, dans le tremblement et dans la sueur
comme les autres paroles de Torah. Le Maharsha dit que cela ne s’appelle pas non plus Torah dans le
cadre d’un sioum.

Le Baal atourim apprend de ce passouk le fait de se balancer quand on prie, marque de ce
tremblement de I'étude.

Celui qui a eu une perte de semence, ne peut étudier sans se tremper au préalable dans un mikvé car
cela témoigne d’une certaine insouciance kalout roch.

Rabi Yaacov Hemden raméne que son pére Hacham Tzvi réprimandait les gens qui disaient des
versets sans mentionner le nom d’Hachem, ce que I'on apprend d’ici, a savoir que le baal kéri devait
s’en abstenir, c’est-a-dire que les autres devaient le prononcer.

Hayé Adam: méme si on cite simplement un morceau du verset, on peut mentionner le nom
d’Hachem. Rav Moché Feinstein écrit méme que c’est un manque de respect pour le verset de ne
pas mentionner le nom de divin, a I'exception de ceux qui enseignent aux jeunes enfants. Toutefois,
la coutume acceptée de nos jours est de ne pas le mentionner car visiblement on ne sent pas assez
proche de Lui pour cela...

Maguid Taalouma : Rabbi Yéhouda ben Bétéra souligne bien que la raison du décret n’avait rien a
voir avec de I'impureté mais était juste pour protéger les sages d’avoir trop de relations sexuelles
avec leurs femmes.

Comment a-t-on pu annuler le décret d’Ezra alors qu’on sait bien qu’on ne peut pas annuler un
décret antérieur sauf avec un beth din supérieur en intelligence ?

Rashba/Ritva : soit le décret n’a pas pris depuis le début, soit avec le temps la majorité des juifs ne
peuvent y obéir donc cela I’a annulé. Le Rambam cité dans Talmidé de rabenou Yona : je n’ai jamais
annulé pour moi le décret d’Ezra. Rav Moshé Feinstein : il faut obliger les gens a payer pour faire un
mikvé pour hommes a cause du décret d’Ezra. Un des baalé tosfot, Rabi Yaacov de maroie, a écrit

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

Torah-Box.c

diffusion du judaisme aux francophones

dans son Chéélot outchouvot min achamaim dans lequel il demande au Ciel la valeur du décret
d’Ezra: certes le commandement a été annulé mais si les officiants s’y tenaient cela pourrait
rapprocher la délivrance finale | Rav Wozner rapporte que c’est une ségoula pour se rappeler de son
étude, sachant en plus qu’aujourd’hui vu le nombre de mikvés, ce n’est pas difficile comme cela a pu
I’étre par le passé.

9 kavim représente 21 litres pour le hazon ich.

Ben Azai I’a enseigné dans la rue. D’apres le Maguid Taalouma, Ben Azai qui n’était pas marié avait le
pouvoir de le diffuser car il ne pouvait étre soupgonné de s’"aménager une facilité.

Le temps perdu pour aller au mikvé, Hachem le rajoutera a la personne en durée de vie.

Rav Tzvi mi Ziditchov : maim karim de valeur numérique met, les eaux froides se relient a la mort. En
fait en rentrant dans le mikvé, on coupe sa respiration et quand on ressort de I'eau, cela s’apparente
a une renaissance !

Tosfot ramene que certains commentateurs donnent la réduction de 9 Kabim afin d’étudier de peur
de perdre de I'étude, mais pour acquitter les autres par la téfila, il faut vraiment une tevila en cas de
perte de semence. Cela renforce vraiment la tradition des hassidim de se tremper chaque jour insiste
le rav Rozenberg!

Le Rl n’est pas d’accord et pense que cela n"'empéche jamais la téfila. Ainsi, celui qui se trempe la
veille de Kippour ne doit pas dire de brakha alors que le Tour pense le contraire. S’agit-il seulement
d’une coutume ? Rav Moshe Sternbuch explique qu’a I'époque du décret d’Ezra, on faisait une
bénédiction avant de se tremper comme pour tous les autres décrets des sages. Il explique la version
de Rav Saadia Gaon que le décret d’Ezra a été annulé toute I'année sauf la veille de yom kippour.

Il n’est pas interdit de dire le shéma devant des excréments de chien. L'interdit porte sur des
excréments humains, de poules ou d’ane.

Tosfot : on I'appelle racha s’il a prié dans un lieu connu pour ne pas étre propre.

Le cours est disponible sur https://ahavatorah.fr/

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

