
 

Brakhot page 22 

Plan de la page : 
● Décret d’Ezra et son caractère obligatoire 
● Dire le nom d’Hachem quand on étudie un verset 
● L’option de se verser 9 kavim d’eau, dans quels cas ? 

 

Remarques inspirées du Rav Rozenberg selon l’ordre de la page : 

Le traité de déreh erets n’est pas considéré comme une étude proprement dite pour Rabi Yéhuda, de                 
même que les brakhot du shéma. Le ​Bah apprend de là un din sur celui qui étudie devant quelqu’un                   
en train de faire la amida. Puisqu’il n’est pas assis pour rien et que son étude n’est pas un manque de                     
respect pour sa téfila, étant lui-même occupé à faire les affaires d’Hachem, il pourrait s’assoir devant                
quelqu’un en prière. Toutefois, le ​Bah précise que ce n’est pas le cas s’il étudie le traité de                  
bienséance que l’on n’étudie pas ​dans la peur, dans la crainte, dans le tremblement et dans la sueur                  
comme les autres paroles de Torah​. Le ​Maharsha dit que cela ne s’appelle pas non plus Torah dans le                   
cadre d’un sioum. 

Le ​Baal atourim apprend de ce passouk le fait de se balancer quand on prie, marque de ce                  
tremblement de l’étude.  

Celui qui a eu une perte de semence, ne peut étudier sans se tremper au préalable dans un mikvé car                    
cela témoigne d’une certaine insouciance kalout roch.  

Rabi Yaacov Hemden ramène que son père Hacham Tzvi réprimandait les gens qui disaient des               
versets sans mentionner le nom d’Hachem, ce que l’on apprend d’ici, à savoir que le baal kéri devait                  
s’en abstenir, c’est-à-dire que les autres devaient le prononcer.  

Hayé Adam​ : même si on cite simplement un morceau du verset, on peut mentionner le nom                
d’Hachem. ​Rav Moché Feinstein écrit même que c’est un manque de respect pour le verset de ne                 
pas mentionner le nom de divin, à l’exception de ceux qui enseignent aux jeunes enfants. Toutefois,                
la coutume acceptée de nos jours est de ne pas le mentionner car visiblement on ne sent pas assez                   
proche de Lui pour cela… 

Maguid Taalouma​ : Rabbi Yéhouda ben Bétéra souligne bien que la raison du décret n’avait rien à                
voir avec de l’impureté mais était juste pour protéger les sages d’avoir trop de relations sexuelles                
avec leurs femmes.  

Comment a-t-on pu annuler le décret d’Ezra alors qu’on sait bien qu’on ne peut pas annuler un                 
décret antérieur sauf avec un beth din supérieur en intelligence ? 

Rashba/Ritva​ : soit le décret n’a pas pris depuis le début, soit avec le temps la majorité des juifs ne                   
peuvent y obéir donc cela l’a annulé. Le ​Rambam cité dans Talmidé de rabenou Yona​ : je n’ai jamais                  
annulé pour moi le décret d’Ezra. ​Rav Moshé Feinstein​ : il faut obliger les gens à payer pour faire un                   
mikvé pour hommes à cause du décret d’Ezra. Un des baalé tosfot, Rabi Yaacov de maroie, a écrit                  

Retrouvez le feuillet sur ​www.torah-box.com/daf-hayomi 

http://www.torah-box.com/daf-hayomi


 
dans son Chéélot outchouvot min achamaïm dans lequel il demande au Ciel la valeur du décret                
d’Ezra : certes le commandement a été annulé mais si les officiants s’y tenaient cela pourrait               
rapprocher la délivrance finale ! ​Rav Wozner rapporte que c’est une ségoula pour se rappeler de son                
étude, sachant en plus qu’aujourd’hui vu le nombre de mikvés, ce n’est pas difficile comme cela a pu                  
l’être par le passé. 

9 kavim représente 21 litres pour le hazon ich.  

Ben Azaï l’a enseigné dans la rue​. D’après le ​Maguid Taalouma​, Ben Azai qui n’était pas marié avait le                   
pouvoir de le diffuser car il ne pouvait être soupçonné de s’aménager une facilité. 

Le temps perdu pour aller au mikvé, Hachem le rajoutera à la personne en durée de vie. 

Rav Tzvi mi Ziditchov​ : maïm karim de valeur numérique met, les eaux froides se relient à la mort. En                   
fait en rentrant dans le mikvé, on coupe sa respiration et quand on ressort de l’eau, cela s’apparente                  
à une renaissance ! 

Tosfot ramène que certains commentateurs donnent la réduction de 9 Kabim afin d’étudier de peur               
de perdre de l’étude, mais pour acquitter les autres par la téfila, il faut vraiment une tevila en cas de                    
perte de semence. Cela renforce vraiment la tradition des hassidim de se tremper chaque jour insiste               
le rav Rozenberg! 

Le ​RI n’est pas d’accord et pense que cela n’empêche jamais la téfila. Ainsi, celui qui se trempe la                   
veille de Kippour ne doit pas dire de brakha alors que le Tour pense le contraire. S’agit-il seulement                  
d’une coutume ? ​Rav Moshe Sternbuch explique qu’à l’époque du décret d’Ezra, on faisait une              
bénédiction avant de se tremper comme pour tous les autres décrets des sages. Il explique la version                 
de Rav Saadia Gaon que le décret d’Ezra a été annulé toute l’année sauf la veille de yom kippour.  

Il n’est pas interdit de dire le shéma devant des excréments de chien. L’interdit porte sur des                 
excréments humains, de poules ou d’âne.  

Tosfot​ : on l’appelle racha s’il a prié dans un lieu connu pour ne pas être propre.  

 

Le cours est disponible sur ​https://ahavatorah.fr/  

Retrouvez le feuillet sur ​www.torah-box.com/daf-hayomi 

https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

