Torah-Box..

diffusion du judaisme aux francophones

Brakhot page 23

Plan de la page :

Téfila et besoin d’aller aux toilettes

Comment enlever ses téfilin pour aller aux toilettes ?
Quelle protection pour les téfilin ?

La sainteté de la pochette de téfilin

Remargques inspirées du Rav Rozenberg selon I'ordre de la page :

Rachba : il peut prier sur place la ou il a uriné.
Rachi : interdit de prier a cet endroit, ressemble a tsoa, un excrément.

Roch : sa téfila passe juste a posteriori et il doit aller aux toilettes de préférence avant. Rif : permis
lehatrila de prier.

Temps d’attente minimale : chaa vehomech, 72 minutes dit le Michna Broukha. En fait, ce temps est
lié a la durée de la téfila. Cela donne le temps de faire une priére bien concentrée. Et incidemment, le
temps de digestion est le méme temps pour donner la limite de temps pour dire le bircat amazon.
Temps d’interruption, de coupure.

Tslah hidouch de chmouel bar nahmani : c’est préférable d’étre en retard a la téfila en groupe et de
se soulager méme si on pourrait patienter 72 min.

Einam yodiim laassot ra, ils ne savent pas réparer le mal.
Roch : l'interdit est de faire ses besoins avec les téfilines, mais pas de rentrer aux toilettes avec.

Ritva : les téfilines sont tres saintes mais elles ne prennent vraiment leur pleine sainteté lorsqu’elles
sont a leur place sur le bras et sur la téte du juif, d’ou la permission de Beth Hillel qu’on peut rentrer
avec les téfilin dans sa main aux toilettes.

Lachon azahav : il faut dire Omaniham békhorim ou il les pose dans des trous d’un mur proche des
toilettes.

Rav Yaacov Emden : la prostituée qui a volé les téfilin a inventé ce mensonge car elle allait se faire
attraper par la police et la meilleure défense c’est I'attaque.

A priori, on pourrait rentrer avec les téfilin aux toilettes et si en les laissant dehors par respect cela
conduit a un plus grand mépris des téfilin (vol, rats...) alors il vaut mieux les rentrer aux toilettes.

Rachba : dans chabat 61, il est écrit que les parachiot des téfilin sont couvertes par les boitiers mais il
y a le chin a recouvrir. Il s’agirait donc bien d’une boite dédiée, or ici il 'y a pas une hauteur de
téfah ?

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

Torah-Box.c

diffusion du judaisme aux francophones

Il y avait un interdit de coucher sur papier la torah orale, mais cela été permis pour les histoires
d’apres Yohanan, d’ou I'existence de sifré agadta de livres d’histoire.

Rabénou Yona : si les sages ont permis alors Rabi Yohanan ne veut donner a personne sa mitzva de
protéger les téfilin.

Gaon corrige Rachi de peur de faire tomber le sefer torah.

Beth Yossef : si la personne tient quelque chose en main qui ne lui demande pas de concentration, il
pourrait le tenir. D’autres interdisent de tenir tout objet durant la téfila.

Brisker Rav : le kal vahomer n’est pas une question logique mais simplement un outil de déduction ;
quand une chose légere est collée a une chose plus importante, alors on en déduit automatiquement
qgue cette derniere obéit a la méme réegle que la chose légére et méme si c’est illogique dans le
jugement ! C’'est simplement un des 13 outils d’analyse de la Torah.

Rachi: ce n’est pas kavod de se lever au milieu du repas. Les Richonim disent que cette marche
initiale est une question de santé.

Rachach : manihan al choulhano, on peut garder les téfilin sur la téte. Le Rambam pense que dés
maim ahahonim on peut remettre ses téfilin.

Les sages disent que méme sur un repose pied il est permis de déposer ses téfilin sans probleme de
respect pour eux.

Netsiv : Rava avait de nombreux employés de maison et quand il appelle Rav Amnouna fils de Rav
Yossef, ce dernier savait d’avance que cela a une implication halachique pratique !

Principe du Rachbam énuméré dans Baba Batra 52b : quand la guémara dit deux fois tiouvta, c’est de
suite repoussé ! Or ici, il y a deux fois tiouvta et pourtant on tranche comme Chmouel !? La guémara
peut trancher comme elle le souhaite, mais pour un beth din, on doit interdire en présence de deux
tiouvta (Maarats Hayout). Le Roch Yossef dit que Rava savait que cette braita ne venait pas de Rav
Hyia et de Rav Oshaya, il s’agissait donc d’une braita ayant moins d’autorité.

Pné Yéshoua : une braita un peu plus haut permet déja d’emmener les téfilin aux toilettes donc en
fait c’est une opposition entre deux braitot.

Roch : un amora peut trancher sur une braita. Kessef Michné : théoriquement, il n’y pas de probleme
a ce qu’un amora s’oppose a un tana mais les amora se savent plus petits et s’autolimitent.

Le cours est disponible sur https://ahavatorah.fr/

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

