Torah-Box

diffusion du judaisme aux francophones

Brakhot page 4

Plan de la page :

L'heure précise de la mi-nuit ; Hatsot.

David demande une protection d’Hachem car il est pieux

Pourquoi les sages ont fixé minuit comme limite pour le chéma ?

Faire suivre la amida directement a la bénédiction de la délivrance, géoula létefila

Remarques inspirées du Rav Rozenberg selon l'ordre de la page :

Intéressant de comprendre la nature humaine. Malgré les morts de leurs premiers nés, les Egyptiens
diront que les propos de Moshe étaient infondés car la plaie ne s’est pas déclenchée tout a fait a
minuit ! Le Pné Yéshoua n’y croit pas, il parle de davar zar, une chose étrange.

Méiri : tant qu’on n’est pas slr a 100%, on doit dire « je ne sais pas » a la maniere de Moché sur
Hatsot. Méme explication du Hazon ich qui enjoint de ne pas confondre une hypothése avec une
certitude.

« Protége-moi car je suis pieux. ». Quel est le sens de cette demande du Roi David ?

1. De peur gqu'’il devienne trop orgueilleux (Maarats Haiout) ;

2. Afin qu’Hachem protege sa santé car il dort trés peu, notamment pour sauver les couples ;

3. David mérite le titre de hassid sur les affaires de Nidda car ce genre de choses, il ne les a pas
appris chez son pére a l'inverse des affaires politiques. (Maamar Esther)

Torat Hashlamim : on apprend d’ici que I'on peut trancher sur des points de nidda avec du sang
encore humide.

Rav Abrahamski : la Roi David veut montrer ici que les affaires de nida ne sont pas quelque chose
d’indigne, méme si au départ ces choses apparaissent comme peu reluisantes. Sujets halachiques
légitimes méme en plein palais royal.

Rav Shlomo Schreiber souligne que David Hamelekh a été nommé roi, or habituellement un roi
s’occupe de grandes choses et c’est la justement la grandeur de David: malgré ses nouvelles
occupations, il garde en téte qu’il doit s’occuper encore d’affaires simples comme celle d’aider une
femme a retrouver son mari.

Noda biyéhouda : le plus important, c’est d’essayer de rendre pure une femme pour son mari et pas
de chercher a les sauver de la peine de karet. Il s’agit d’'un regard différent sur le monde que de la
pure halakha, un regard plus intime car le bon fonctionnement du couple est la base du peuple juif.

Le fils de David, Kilav ou Daniel, était treés grand, plus fort que le Rav de son pere, et pourtant on ne
sait rien sur lui alors. Preuve que les connaissances ne sont pas tout.

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

Torah-Box..

diffusion du judaisme aux francophones

Nombreux aharonim se demandent si on peut appeler son Rav par son nom ? David dit « Mefivochet
Rabi ». En complétant par la marque de respect Rabbi, il peut aussi dire son nom d’apres le Michne
lameleh alors que le Chah dit qu’il n’a pas droit. On peut dire que ce n’était pas son Rav principal, ou
bien comme le dit la guémara plus tard que le vrai nom de Mefivoshet était Ich Bochet et encore plus
gue ce surnom renforcait ce sentiment de honte qu'’il recherchait : « tu es mon rav car j’'accepte que
tu me fasses honte ».

Rav Avraham Falagi : pourquoi on I'appelait kilav et pas daniel, contre ceux qui disaient que c’était le
fils de Naval — il ressemblait a son pere totalement — koulo av.

A dix reprises dans la Torah, il y a des points sur un mot pour appeler a une explication.

Le décret des sages pour celui qui prie le chéma aprés minuit est lié a I'importance du chéma et au
fait que la priere du soir est souvent dépréciée. Rabénou Yona apprend d’ici qu’il est interdit de
retarder le temps de la lecture du chéma. Hatsot c’est déja la fin. Objectif : ne rien faire avant d’avoir
fait le chéma d’aprés rabenou Yona. Il compare les sages aux gardiens du palais royal. Ils tirent vite.

Rachba : pas d’accord de faire arvit au plus prés de la nuit tant que la personne ne mange pas.
Tosfot : on ne fait de pas de séouda tant qu’on n’a pas fait arvit.

Siman 235 dans Orah haim : Issour de manger méme un « petit bout » ? (afilou kima) — Troumat
adechen : méme un petit encas peut faire dormir. Magen Avraham interdit de consommer méme de
toutes petites portions avant d’avoir dit le chéma.

Il faut absolument protéger la priére du soir car d’apres Tosfot le réchout (« I'autorisation ») est le
plus faible niveau d’obligation dans I'ensemble des commandements qui passent quasiment tous
avant arvit.

Talmid rabénou Yona: on peut faire arvit toute la nuit. Cette immense plage horaire renforce le
yetser ara autour de cette mitzva...d’ou la force du décret.

Lier géoula letefila, la délivrance a la priere, cela remplit de confiance en D... et du coup on va faire
une trés forte priére et on va gagner son olam aba.

Tosfot : yirou enenou est-il une interruption ? Ce texte qui mentionne 18 fois le nom divin a été
inséré au profit des retardataires afin qu’ils ne finissent pas seuls dans des endroits dangereux. Ce
décret n’est pas ramenée dans la guemara et n’est pas acceptée en Israél. Attention de ne pas parler
entre geoula et tefila, cela est répété a deux reprises par Tosfot.

D’apres le Baer Etev, il faut dire la verset « lyou le ratson imré fi » doucement avec beaucoup de
kavana, surtout en fin d’amida. Il est trés important car il démarre par youd et finit par youd, le tout
en 42 lettres (comme Ana becoah ou le nombres d’apparitions du nom divin dans les téfilines).

Attention a ne pas croire que dire Achré trois fois par jour donne vraiment acces au monde futur ;
cela vient compléter un comportement irréprochable. L’alphabet présent en initiale de chaque verset
est une allusion a cette responsabilité d’aprés le Maharsha.

Oumasbiah le hol hai ratson— intéressant de voir que ’homme est le seul animal qui dispose d’autant
de sortes de nourriture.

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



http://www.torah-box.com/daf-hayomi

Torah-Box.c

diffusion du judaisme aux francophones

Somekh Hachem le khol anoflim (allusion au noun manquant) — parmi les douze fréres, seul Yossef a
la lettre samekh dans son nom, la lettre de l'unité. Le Kalover rebbe au nom du Megale
amoukot souligne que le deuxieme exil est d(i a la haine gratuite et seul le samekh va ramener le
tikoun atefila...

Mickael, prince céleste d’Israél, est plus fort que Gabriel car le hessed qu’il représente arrive en un
coup d’aile, Gavriel et son din a besoin de deux coups d’aile, Eliahou symbole de la sévérité ou de
I'ordre en a besoin de quatre quand I'ange de la mort accomplit ses missions en huit coups d’aile
(Vayvareh David : 8 contre les 8 rampants et contre les 8 rois d’Edom) mais en un seul coup d’aile en
cas d’épidémie. Le Maharcha y voit dans ce retard un cadeau divin, un temps supplémentaire pour
faire techouva. Dans Chem olam, le Hafets Haim souligne que cette guémara veut nous dire a quel
point un homme doit aller au bout de ses capacités propres, raison pour laquelle Mikhael ne va
accomplir sa mission qu’en un seul coup d’aile.

Le Talmid hacham n’a pas besoin de dire le kriat chema au lit car il révise sans cesse son étude
(Rachi). Il y a 2 objectifs de ce chéma : d’abord une protection durant la période de faiblesse du
sommeil (Rabenou Yona) et également pour qu’il dorme entouré de divré torah (Maguen Avraham).
Le Talmid hacham est donc celui qui a I'habitude de revoir sans cesse son étude, c’est pourquoi
Hachem a imposé a Moché de nombreuses révisions.

Le cours est disponible sur https://ahavatorah.fr/

Retrouvez le feuillet sur www.torah-box.com/daf-hayomi



https://ahavatorah.fr/
http://www.torah-box.com/daf-hayomi

