%7 Torah-Box.com

1 diffusion du judaisme aux francophones

Traité Edouyot
Michna 1 - Chapitre 5

NN DTN A
770 N NNIERAY N 717N |NT nwY
,N1721 07
.0mun 770 N1L,NNLVN 'RAY N
;17110 NX12
72 NJJNT N RXI'D V' DN
AN
,NMI0Y ,IN7 DNI
JNAY N1 QT3
MDIX 770 N2k
,NDI0Y N'NY NDINY NXQA DTN
DIPN]Y N7TAY 19N
NY2XNT7YW N)0L DT, NMI1 DT
/'"00N 'NAY N
:DMNIN 770 Nl
2'70 MMk AZINI
,N2102 X7V N2102 N'YAY NIND 71X
JNAY N N1TI
DX 770 Nl
.N210Q N7V1 N2102 '7IIN |'N
2AIRTY
:DNIN 'NAY N
TNV NINY
DX 770 Nl
NY NUXRY 19 7Y 9N
A la découverte du Beth Hamikdach

Un livre référence sur le Temple de Jérusalem. Une centaine d'illustrations et une description
encyclopédique du Beth Hamikdash et de son histoire.

Commandez : Tel. (Fr) : +33.1.80.91.62.91 - (Isr) : +972.77.466.03.32 - www.torah-box.com/editions


https://www.torah-box.com/editions/livre_345.html
https://www.torah-box.com/editions/livre_345.html
http://www.torah-box.com/editions

Torah-Box.con

diffusion du judaisme aux francophones

Rabbi Yehouda dit : [il y a] 6 cas ou Beth Chamai est transigeant et ou Beth Hillel est [plus] rigoureux :

1. Le sang [d’'une béte] névéla (d'une charogne) : Beth Chamai [considerent qu'il] n'impurifie pas ; et Beth Hillel
[pensent qu’lil impurifie. (Dans le Traité de Mena’hot 104a, Rabbi Yossé bar Rabbi Yehouda précise que Beth Hillel
ne considére que le sang d’'une névéla n'impurifie qu'a partir d'une quantité d'un revi'it (86 ml selon Rav Naé), car
une fois séché il arrive a un volume d’un kazayit — volume qui impurifie dans le cas d’'une viande névéla.)

2. L’ceuf d’'une [volaille] névéla (comme par exemple si on a procédé a la che’hita et que la volaille est devenue
névéla a cause d’'une che’hita mal opérée et on a trouvé un ceuf dans la volaille). Si on trouve [un ceuf] équivalent
au marché. (La coquille s’est bien formée) [I'ceuf] est permis ; sinon, (si la coquille n'a pas durcie complétement) il
(I'ceuf) est interdit & la consommation (comme la volaille sont il est issu), selon les paroles de Beth Chamai. Beth
Hillel I'interdisent (méme pour un ceuf bien formé.) Et [Beth Chamai] reconnaissent qu’un ceuf [trouvé dans une
volaille] téréfa est interdit [a la consommation] car il a été formé [de fagon] interdite.

3. Le Iépreux rend impur des objets par son crachat ou ses urines si ceux-ci sont encore humide, mais pas quand
ils sont secs. La zava rend impur des objets par son sang qu'il soit sec ou humide.

Le sang [des régles ou de la ziva] d’'une non-juive ; ou le sang qu’une Iépreuse voit aprés les jours de pureté, qui
sont 33 jours aprés la semaine d'impureté pour un garcon et 66 jours aprés les deux semaines pour une fille). Beth
Chamai considérent [le sang] pur (car une non-juive ne rend pas impur si elle est « nidda » ou « zava », comme il
est dit (Vayikra 15,2) : « parle aux enfants d'Israél [...] ». Et les Sages ont enseigné : les Bnot Israél rendent impur
en étant nidda ou zava, mais pas les non-juives mais les Sages ont décrété qu’elles soient considérées comme
des zavot en toutes circonstances, mais Beth Chamai pensent que les Sages n’ont pas décrété sur le « sang » des
non-juives, mais l'ont fait pour leur crachat ou leurs urines qui sont plus fréquents.

lls n'ont pas décrété sur le sang, pour que I'on sache que I'impureté n'est qu'un décret des Sages. Et qu'on n’en
vienne pas, a cause d'elle a brller de la terouma ou des saintetés.) Et Beth Hillel disent : [les Sages ont décrété
aussi sur le sang de la non-juive mais ils n’ont pas été aussi sévére que le sang d’'une Bat Israél qui rend impur
gu'il soit humide ou sec ; tandis que le sang d’une non-juive rend impur que s’il est humide mais pas sec], tout
comme le crachat (sa salive) ou les urines, (et cela suffit pour savoir que I'impureté n'est qu’un décret des Sages).

4. (De méme pour le sang d'une lépreuse pendant ses jours de purification : Beth Chamai pensent qu’il ne rend
pas impur comme une simple accouchée dont le sang ne rend pas impur pendant les jours de purification et Beth
Hillel pense qu'il rend impur seulement s'il est humide car elle est Iépreuse).

5. On peut consommer les fruits de la septieme année en remerciant « son propriétaire » ou sans « le remercier ».
(Etant donné que les fruits sont laissés a I'abandon I'année de la chemita pour tout le monde, Beth Chamai
pensent qu’on peut étre reconnaissant envers leur propriétaire pour les fruits qu’on a mangé dans son champ.

Mais on peut également entrer dans le champ de l'autre, y manger des fruits et ne pas remercier en retour le
propriétaire du champ.)

Et Beth Hillel disent : on ne mange que si on est [reconnaissant] du bien [qu'il nous prodigue]. (Et ce afin que la
personne ne s’habitue pas & entrer chez son voisin, méme une année qui n'est pas une année de chemita sans sa
permission.

6. Une gourde (en cuir) [dans laquelle on met de I'eau ou un autre liquide] (si la gourde s’est trouée) : Beth Chamali
disent : elle ne recevra I'impureté jusqu’a ce qu’'elle soit attachée avec une ficelle, que le cuir durcisse au point de
se maintenir si on retire la ficelle. (Une gourde trouée redevient pur et n'est plus susceptible de recevoir de
limpureté jusgu’a ce que le trou soit fixé avec une ficelle, et se maintienne ainsi. Le cuir durci a ce niveau-l3, et la
ficelle n'est plus indispensable pour maintenir le trou fermement) [il retrouve ainsi une utilisation normale.]

Beth Hillel disent : méme si [le trou] n’est pas resserré fermement (méme si le trou a été cousu et fermé, étant

donné qu’elle (la gourde) peut d’ores et déja contenir de I'eau comme auparavant, elle est susceptible de recevoir
de l'impureté.

i A la découverte du Beth Hamikdach

Un livre référence sur le Temple de Jérusalem. Une centaine d'illustrations et une description
encyclopédique du Beth Hamikdash et de son histoire.

Commandez : Tel. (Fr) : +33.1.80.91.62.91 - (Isr) : +972.77.466.03.32 - www.torah-box.com/editions


https://www.torah-box.com/editions/livre_345.html
https://www.torah-box.com/editions/livre_345.html
http://www.torah-box.com/editions
http://www.tcpdf.org

