
 Questions au Rav Dayan (tome 5)

Ces questions, vous vous les êtes posées un jour, ou vous vous les poserez dans l’avenir…

Commandez : Tel. (Fr) : +33.1.80.91.62.91 - (Isr) : +972.77.466.03.32 - www.torah-box.com/editions

Traité Édouyot

Michna 6 - Chapitre 4

חָבִית שֶׁלַּזֵּיתִים מְגֻלְגָּלִים,
בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים:

אֵינוּ צָרִיךְ לְנַקֵּב;
וּבֵית הֶלֵּל אוֹמְרִים:

צָרִיךְ לְנַקֵּב;
וּמוֹדִים,

שֶׁאִם נִקָּבָה וּסְתָמוּהָא שְׁמָרִים,
שֶׁהִיא טְהוֹרָה.

הַסָּךְ שֶׁמֶן טָהוֹר וְנִטָּמָא,
וְיָרַד וְטָבַל,

בֵּית שַׁמַּי אוֹמְרִים:
אַף עַל פִּי מְנַטֵּף,

טָהוֹר;
וּבֵית הֶלֵּל אוֹמְרִים:

כְּדֵי סִיכַת אֵבֶר קָטָן.
אִם הָיָה שֶׁמֶן טָמֵא מִתְּחִלָּתוֹ,

בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים:
כְּדֵי סִיכַת אֵבֶר קָטָן;
וּבֵית הֶלֵּל אוֹמְרִים:

מַשְׁקֶה טוֹפֵיחַ.
רְבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר מִשֵּׁם בֵּית הֶלֵּל:

טוֹפֵיחַ וּמַטְפִּיחַ.

[1er cas]

https://www.torah-box.com/editions/livre_317.html
https://www.torah-box.com/editions/livre_317.html
http://www.torah-box.com/editions


 Questions au Rav Dayan (tome 5)

Ces questions, vous vous les êtes posées un jour, ou vous vous les poserez dans l’avenir…

Commandez : Tel. (Fr) : +33.1.80.91.62.91 - (Isr) : +972.77.466.03.32 - www.torah-box.com/editions

(Il est écrit dans la Torah (Vayikra 11,34) : « De toute nourriture qui est mangeable sur laquelle viendrait de l’eau
deviendra impur ») – de là les Sages ont appris, que toute nourriture adaptée à l’homme ne peut contracter
d’impureté que si elle a été mouillée une fois par de l’eau. Cette condition s’appelle « hekhcher touma ».

Ceci n’est valable pas seulement avec de l’eau mais aussi avec un autre liquide, comme du vin ou de l’huile, «
rendre » susceptible l’aliment de contracter de l’impureté.

Cependant, l’eau ou les autres liquides ne peuvent véhiculer l’impureté que si le « propriétaire » est satisfait que
ces aliments soient mouillés, comme il est dit (Vayikra 11,38) : « Et si de l’eau a été jetée (?????? – youtane) sur
un végétal, et qu’il y tombe ensuite leur cadavre, il sera souillé pour vous ». Il est écrit ?????? (sans ?) et on lit
comme s’il y avait un ? (????).

De là les Sages ont déduit que l’eau qui s’est déposée est considérée comme si elle avait déposée volontairement
(?????? – yitène). Notre Michna traite (des margines) du mohal (sécrétions issues des olives) qui suent des olives
qui ont marinées dans le sel, si le propriétaire est satisfait d’avoir du mohal sur les olives, les fruits sont alors aptes
à recevoir de l’impureté, et il véhicule l’impureté comme un liquide).

Un tonneau d’olives marinées dans du sel Beth Chamaï disent : il est inutile de percer [le tonneau] (pour en faire
sortir le mohal et aussi montrer qu’il n’est pas intéressé à ce que les olives soient mouillées. Par conséquent les
olives ne deviennent pas conductrices d’impureté).

(Beth Chamaï est d’avis que le propriétaire n’est pas intéressé par ce mohal car puisque les olives sont destinées à
être consommées et que le mohal n’apporte rien de plus olives, au contraire elles se ramollissent trop et ne sont
plus mangeables, c’est pour cela que le mohal ne permet pas de rendre les olives capables de véhiculer de
l’impureté).

Et Beth Hillel disent : il faut percer [le tonneau] afin de prouver physiquement qu’il n’est pas intéressé par ce mohal,
l’orifice percé ayant pour but de laisser s’écouler le mohal à l’extérieur du tonneau. Pour Beth Hillel ce n’est qu’ainsi
que le mohal ne rend pas apte les olives à véhiculer l’impureté. Mais s’il n’a fait aucun geste prouvant qu’il n’est
pas intéressé à ce que les olives soient mouillées par le mohal, les olives sont alors aptes à véhiculer l’impureté).

(Certains expliquent que le fond de la discussion entre Beth Chamaï et Beth Hillel est de savoir si le mohal font
partie des liquides qui rendent les fruits aptes à communiquer l’impureté ou non. Considère-t-on le mohal comme
un jus de fruit ou comme de l’huile d’olive. Selon Beth Chamaï le mohal est comme du jus du fruit et par
conséquent il ne rend pas les fruits aptes à conduire l’impureté, mais selon Beth Hillel le mohal est comme de
l’huile d’olive et rend les fruits aptes à conduire l’impureté (Rachi – Yevamot 15b).

[Mais Beth Hillel] reconnaissent qui si on a percé le tonneau et que les résidus ont bouché le trou [percé] (et que le
mohal ne sort plus du tonneau), qu’elles sont pures (le mohal restant ne rendent pas les olives aptes à véhiculer
l’impureté), car on a déjà prouvé par le geste de percer le trou dans le tonneau qu’on n’était pas intéressé par le
mohal. Le mohal n’est donc pas par conséquent un facteur entraînant les olives à devenir des vecteurs
d’impureté.)

[2ème cas]

Celui qui s’est enduit [le corps] d’huile pure, et qui s’est lui-même rendu impur [alors que l’huile était encore sur lui].
[Par la suite], il est descendu se tremper [dans un mikwé, pour se purifier] ; Beth Chamaï dit : même s’il est encore
dégoulinant (l’huile coule encore de son corps après son immersion], elle (l’huile) est pure. (Bien que le seul liquide
qui puisse être purifié par un mikwé soit l’eau, cette huile devient pure car elle est négligeable par rapport au corps
qui s’est immergé.

En plongeant son corps, la personne à également purifié l’huile). Et Beth Hillel disent : [s’il reste de quoi] oindre un
petit membre (comme l’auriculaire, un membre ayant un volume inférieur à celui d’une olive) (Mais s’il reste sur le
corps plus que cette quantité, l’huile reste impure, car aucun liquide hormis l’eau ne se purifie au contact du
mikwé).

Si l’huile avec laquelle il s’est enduit le corps était impure au départ, Beth Chamaï dit : [que l’huile devient pure] s’il

https://www.torah-box.com/editions/livre_317.html
https://www.torah-box.com/editions/livre_317.html
http://www.torah-box.com/editions


 Questions au Rav Dayan (tome 5)

Ces questions, vous vous les êtes posées un jour, ou vous vous les poserez dans l’avenir…

Commandez : Tel. (Fr) : +33.1.80.91.62.91 - (Isr) : +972.77.466.03.32 - www.torah-box.com/editions

en reste de quoi oindre un petit membre (mais plus que cette quantité l’huile reste impure) ). Et Beth Hillel pense :
[que s’il reste sur le corps une quantité] d’huile capable d’humidifier une main, alors l’huile n’est pas purifiée par le
mikwé et reste impure.)

Rabbi Yehouda dit au nom de Beth Hillel : [si l’huile restante peut humidifier une main et cette main ainsi humide
peut à son tour humidifier un autre endroit, alors l’huile conserve son état d’impureté

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://www.torah-box.com/editions/livre_317.html
https://www.torah-box.com/editions/livre_317.html
http://www.torah-box.com/editions
http://www.tcpdf.org

