
AVOT OUBANIM Béchala’h - n°310 29 janv. - 11 Chevat 5786

1

Torah – chapitre 14, versets 30-31

Bonjour les enfants ! Cette semaine, la Torah nous raconte l’ouverture de la mer Rouge, la disparition 
des Égyptiens et le sauvetage des Bné Israël.

Le verset 30 nous dit : “En ce jour-là, Hachem 
sauva Israël de la main des Égyptiens.”

 Hachem n’avait-Il pas déjà sauvé les Bné Israël en les 
faisant sortir d’Égypte ? Pourquoi la Torah précise-t-
elle que c’est ce jour-là qu’Hachem les a sauvés ?

Le Or Ha’haïm Hakadoch explique que, même après 
la sortie d’Égypte, les Bné Israël n’étaient pas encore 
totalement libres. Ils avaient encore peur des Égyptiens. 

Ils n’étaient pas tranquilles. Ils se demandaient 
ce qui allait se passer. Après des dizaines et des 
dizaines d’années d’esclavage, la peur ne disparaît 
pas immédiatement.  Ce n’est que lorsqu’ils ont vu les 
Égyptiens noyés dans la mer que cette peur a disparu 
et qu’ils se sont enfin sentis libres. C’est pour cela que 
la Torah précise : “En ce jour-là, Hachem sauva Israël”, 
c’est-à-dire qu’Il les a aussi sauvés de la peur qui était 
encore en eux.

Béchala’h 5786

 Chabbath Chira



AVOT OUBANIM Béchala’h - n°310 29 janv. - 11 Chevat 5786

2

C’est pour cela que la Torah dit : “En ce jour-là, Hachem sauva Israël”, c’est-à-dire qu’Il les  
a délivrés aussi intérieurement, de la peur qui les accompagnait encore.

Suite de la page précédente

Le verset 31 poursuit : “Israël a vu la 
grande main qu’Hachem a exercée sur 
l’Égypte. Le peuple a craint Hachem, et ils 
ont cru en Hachem et en Moché, Son 
serviteur.”

 Jusqu’à présent, les Bné 
Israël ne craignaient-
ils pas Hachem ?

Le Or Ha’haïm 
Hakadoch explique 
qu’il existe plusieurs 
niveaux de crainte 
d’Hachem. Le premier 
niveau est la Yirat 
Ha’onech, la crainte de la 
punition. Ce niveau-là, les Bné 
Israël l’avaient déjà atteint lorsqu’ils ont 
vu les dix plaies d’Égypte qui ont frappé 
les Égyptiens, et ils ont eu peur d’être eux-
mêmes frappés s’ils faisaient le mal. Mais 
il existe un niveau plus élevé, la Yirat 
Haromemout, la crainte devant la grandeur 
d’Hachem. C’est à cela que fait allusion la 
Torah lorsqu’elle dit qu’Israël a vu la grande 
main d’Hachem.

La Torah ajoute ensuite : “Et les Bné Israël 
ont cru en Hachem.”

 Jusqu’à présent, les Bné Israël ne croyaient-
ils pas en Hachem ?

Le Or ha’Haïm Hakadoch explique que, 
même dans la Émouna, la foi en Hachem, 
il existe plusieurs niveaux. Lorsqu’ils sont 
sortis d’Égypte, les Bné Israël croyaient 
bien sûr en Hachem. Mais ils avaient encore 
un pincement au cœur. Ils se demandaient 
comment ils allaient survivre dans le désert, 

car les maigres provisions qu’ils avaient avec 
eux n’étaient pas suffisantes. Mais lorsqu’ils 
ont vu qu’Hachem les a grandement sauvés, 

alors qu’ils étaient bloqués devant 
la mer et qu’il n’y avait aucune 

possibilité de sauvetage, 
leur Émouna a grandi. 

À ce moment-là, leur 
foi a fait un bond en 
avant. Ils ont compris 
que, même dans 
le désert, Hachem 

trouvera toujours le moyen 
de les sauver.

Enfin, la Torah précise qu’ils ont 
aussi cru en Moché.

 Jusqu’à présent, les Bné Israël ne croyaient-
ils pas en Moché ?

Ils savaient déjà que Moché était le fidèle 
serviteur d’Hachem. Mais ils se demandaient 
quelles étaient les limites des pouvoirs 
qu’Hachem lui avait accordés. Lorsqu’ils 
ont vu que Moché a ouvert la mer devant 
eux, leur regard sur lui a changé. Ils ont 
compris qu’Hachem avait donné à Moché 
des pouvoirs sans limite.

La Torah nous apprend que la sortie 
d’Égypte n’a pas tout réglé en un instant. 
Les Bné Israël étaient sortis d’Égypte, mais 
la peur était encore présente. Ils croyaient 
déjà en Hachem, mais leur foi pouvait 
encore grandir. Après ce qu’ils ont vu dans 
la mer Rouge, la peur a disparu, la crainte 
d’Hachem a atteint un niveau plus élevé, 
la foi en Hachem s’est renforcée, et la 
confiance en Moché est devenue complète.



AVOT OUBANIM Béchala’h - n°310 29 janv. - 11 Chevat 5786

3

La bénédiction sur les pépins et les graines – Tou Bichvat
Les enfants, dimanche soir, c’est Tou Bichvat ! Bé’ezrat 
Hachem, tout au long de la soirée de dimanche et 
de la journée de lundi, nous allons multiplier notre 
consommation de fruits en l’honneur de cette fête.

C’est donc une excellente occasion de continuer à 
approfondir notre étude des Brakhot. Pour être un peu 
original, nous n’allons pas seulement rappeler que la 
bénédiction sur les fruits de l’arbre est Boré Péri Ha‘ets, 
et celle sur les fruits de la terre Boré Péri Ha’adama. 
Nous allons étudier un cas un peu particulier : quelle 
bénédiction récite-t-on sur les graines de fruits, les 
pépins ?
Le Mé’haber (Rabbi Yossef Karo, l’auteur du Choul’han 
‘Aroukh) écrit que sur les pépins de fruits, s’ils sont doux, 
on récite la bénédiction Boré Péri Ha‘ets. Le Michna 
Beroura précise que lorsqu’on parle de pépins “doux”, il 
ne s’agit pas forcément de quelque chose de vraiment 
sucré. Il suffit qu’ils soient comestibles, c’est-à-dire que 
le fait de les croquer procure un certain plaisir, même 
léger. La raison est simple : selon le Mé’haber, les pépins 
peuvent être considérés comme faisant partie du fruit. 
Il faut toutefois bien préciser la situation : il s’agit d’une 
personne qui mange des pépins sans manger le fruit 
lui-même, soit parce qu’elle ne veut pas manger le fruit, 
soit parce qu’elle l’a mangé à un autre moment, plus tôt 
dans la journée ou un autre jour. Dans ce cas précis, si les 
pépins sont agréables à manger, la bénédiction à réciter 
sera Boré Péri Ha‘ets.

 De quels pépins parle-t-on concrètement ?
Par exemple, des pépins de pommes, que certains 
trouvent parfois bons à croquer, des pépins de poires, ou 
encore d’autres fruits dont les graines sont comestibles. 
Beaucoup se souviennent aussi que, enfants, ils cassaient 

le noyau de l’abricot pour en extraire l’amande. Il arrive 
que l’amande à l’intérieur de l’abricot soit douce et bonne 
à manger. Dans toutes ces situations, lorsqu’il s’agit de 
pépins encore agréables à consommer, on se trouve 
exactement dans le cas que nous venons d’étudier.

Toutefois, le Michna Beroura rapporte que de nombreux 
décisionnaires ne partagent pas l’avis du Mé’haber. Selon 
eux, on ne peut pas dire que le pépin ou le grain ait 
exactement le même statut que le fruit lui-même. Ils 
estiment que le pépin représente un stade inférieur au fruit 
et qu’il ne peut donc pas recevoir la même bénédiction. 
C’est pourquoi, d’après ces décisionnaires, on ne récite pas 
Boré Péri Ha‘ets sur les pépins, mais une bénédiction d’un 
cran en dessous, à savoir Boré Péri Ha’adama. Telle est 
également la conclusion du Gaon de Vilna. 

Le Cha’aré Téchouva va encore plus loin et rapporte 
une troisième opinion, selon laquelle les pépins ne sont 
pas considérés comme un fruit à part entière, et la 
bénédiction à réciter serait alors Chéhakol Nihya Bidvaro.

Face à ces divergences, certains décisionnaires conseillent, 
pour sortir de toute discussion et être certain d’agir 
correctement selon toutes les opinions, de réciter 
Chéhakol sur les pépins. Toutefois, le Michna Beroura 
précise que si quelqu’un s’en tient à l’avis du Mé’haber 
et récite Boré Péri Ha‘ets sur des pépins comestibles qui 
procurent un certain plaisir, il est sans aucun doute quitte 
de son obligation. En effet, la majorité des décisionnaires 
estiment, comme le Mé’haber, que le pépin est considéré 
comme faisant partie intégrante du fruit.
Le Mé’haber ajoute une précision importante : si les pépins 
sont amers, on ne récite aucune Brakha dessus. Pourquoi ? 
Parce que des pépins amers ne sont pas considérés 
comme un aliment. Même si quelqu’un décide malgré 

Choul’han ‘Aroukh, chapitre 202, Halakha 3

Voir suite en page suivante



AVOT OUBANIM Béchala’h - n°310 29 janv. - 11 Chevat 5786

4

tout de les croquer, puisqu’ils ne procurent 
aucun plaisir, on ne fait aucune Brakha. Cela 

concerne par exemple les pépins d’orange, de 
pamplemousse, de citron et d’autres agrumes 

du même type, qui sont clairement immangeables.

 Et si on rend ces pépins mangeables ?

Si ces pépins normalement immangeables sont 
préparés - par cuisson, grillade, confits ou par toute 
autre transformation - et qu’ils deviennent réellement 
mangeables, alors la Brakha à réciter sera Chéhakol 
Nihya Bidvaro.

Plusieurs Sages ont été étonnés par cette Halakha, 
car le Mé’haber semble se contredire. En effet, un 
peu plus loin, dans la Halakha 5, le Mé’haber parle 
des amandes amères. Et là, il écrit clairement que 
si on améliore ces amandes amères par la cuisson 
ou un autre procédé et qu’elles deviennent bonnes à 
manger, alors la Brakha est Boré Péri Ha‘ets. 

 Si une amande amère améliorée devient Ha‘ets, 
pourquoi un pépin amélioré ne deviendrait-il pas 
lui aussi Ha‘ets ?

Le Michna Beroura explique que le Mé’haber ne se 
contredit pas du tout. Une amande amère, c’est elle-
même le fruit. Quand elle est amère, c’est un fruit 
immangeable. Mais quand on enlève son amertume 
et qu’elle devient bonne à manger, on a de nouveau 
le fruit, et c’est pour cela qu’on récite Boré Péri Ha‘ets. 

Pour les pépins, c’est différent. Des pépins doux 
peuvent être considérés comme faisant partie du 
fruit. En revanche, des pépins amers ne sont pas du 
tout considérés comme étant le fruit. Donc, même 
si on les transforme pour les rendre mangeables, ils 
ne deviennent pas le fruit. C’est simplement quelque 
chose qui n’était pas mangeable et qui est devenu 
mangeable. C’est pourquoi la Halakha reste la 
suivante : les pépins d’orange, de pamplemousse, de 
citron ou tout autre pépin immangeable, s’ils ont été 
rendus mangeables par une cuisson, une grillade ou 
confits, la Brakha à réciter est Chéhakol Nihya Bidvaro.

Le ‘Hazon Ich complète cette explication en ajoutant 
un point très simple. Il explique que la grande 
majorité des pépins amers sont jetés à la poubelle. 
Rares sont ceux qui les conservent pour les cuire, les 

griller ou les confire. Or, dans la Halakha, on regarde 
ce que fait la majorité des gens. Puisque ces pépins 
sont presque toujours jetés, on ne peut pas leur 
donner le statut de fruit. C’est pour cela que, même 
lorsqu’ils sont rendus mangeables, leur Brakha reste 
Chéhakol.

Il existe un autre cas particulier : les graines de melon, 
de pastèque et de courge. On rapporte à ce sujet l’avis 
du Or Létsion, qui fait une distinction très claire. Si 
ces graines sont achetées en magasin, déjà préparées 
pour être mangées, on récitera dessus la Brakha Boré 
Péri Ha’adama. Pourquoi ? Parce que ces melons, 
pastèques ou courges ont été cultivés spécialement 
pour produire des graines. Dans ce cas, les graines 
ont une importance particulière. En revanche, les 
graines que l’on extrait soi-même d’un melon ou 
d’une pastèque achetés pour manger le fruit, même 
si on les fait sécher ou griller à la maison, ne sont pas 
considérées comme suffisamment importantes, et la 
Brakha à réciter sera Chéhakol Nihya Bidvaro.

Il existe enfin des graines qui ne proviennent pas 
d’un fruit, comme les graines de tournesol, qui 
proviennent d’une fleur. Le Or Létsion explique 
que sur les graines de tournesol, on récite Boré Péri 
Ha’adama. Pourquoi ? Parce que les graines font 
partie intégrante de la fleur de tournesol. Même si 
l’on fabrique de l’huile de tournesol à partir de ces 
graines, cette huile n’a pas le statut prestigieux de 
l’huile d’olive. L’huile de tournesol est considérée 
comme une transformation du grain, et c’est donc 
le grain lui-même qui est important. C’est pourquoi, 
lorsque l’on cultive le tournesol, on le cultive aussi 
pour ses graines, et la Brakha à réciter sur les graines 
de tournesol est Boré Péri Ha’adama.

Il existe encore de nombreuses autres graines : 
graines de sésame, graines de pavot, graines de lin, et 
bien d’autres. Pour chaque graine, il faut réfléchir à sa 
véritable identité, regarder comment elle est cultivée, 
comment elle est consommée, et parfois consulter les 
livres de Halakha ou interroger des grands Rabbanim. 
Ce dossier n’est pas un dossier complet. Il n’a pas pour 
but de donner toutes les réponses. Il a simplement 
voulu réveiller notre vigilance et notre réflexion 
autour des Brakhot à réciter sur les graines que nous 
consommons.

Suite de la page précédente



AVOT OUBANIM Béchala’h - n°310 29 janv. - 11 Chevat 5786

5

Nous poursuivons l’étude de la sixième Michna du sixième chapitre de Pirké Avot.  
Cette Michna ne nous enseigne plus comment acquérir la Torah, mais comment la 

conserver, comment faire en sorte que la Torah étudiée demeure en l’homme et ne 
s’efface pas avec le temps.

Pirké Avot – Chapitre 6, Michna 6 (suite)

Michna

Après avoir étudié les qualités précédentes, nous 
abordons maintenant les points 29 à 33.

29.  Ahouv
Être aimé. La Michna enseigne que, pour que la 
Torah soit étudiée et demeure en l’homme, il est 
indispensable qu’il soit Ahouv, c’est-à-dire aimé, 
apprécié des autres par ses bonnes manières et 
par la qualité de ses traits d’âme.

La Torah ne peut pas se maintenir durablement 
chez quelqu’un qui est dur, agressif 
ou désagréable. Au contraire, 
lorsqu’un homme adopte 
une conduite respectueuse, 
équilibrée et bienveillante, 
il crée en lui un climat 
intérieur favorable pour 
que la Torah s’enracine et 
demeure.
30.  Ohev Èt Hamakom

Aimer Hachem. Pour conserver 
la Torah, il faut également aimer 
Hachem. La Torah n’est pas un simple 
savoir intellectuel. Elle est la Torah d’Hachem. 
Lorsqu’un homme aime Hachem, il étudie Sa 
Torah avec amour, avec attachement et désir 
sincère. Or, une Torah étudiée avec amour pénètre 
plus profondément dans l’homme. Elle s’intègre 
à l’intérieur de lui et ne reste pas extérieure ou 
superficielle. Nos Sages enseignent que celui 
qui étudie la Torah par amour mérite même que 
les secrets de la Torah lui soient révélés. Mais 
surtout, cette Torah devient une partie de lui-
même, et il ne l’oublie pas facilement.

31.  Ohev Èt Habriyot
Aimer les créatures. Pour conserver la Torah, il 
faut aimer les créatures, c’est-à-dire aimer les 
hommes. Celui qui aime les autres cherche 
naturellement à les rapprocher de la Torah. Il 
partage des enseignements, transmet ce qu’il sait, 

parle de Torah avec bienveillance. Or, enseigner 
la Torah est l’un des moyens les plus efficaces 
pour la conserver. Car en enseignant, on répète, on 
reformule et on approfondit. Ainsi, en rapprochant 
les autres de la Torah, l’homme renforce et 
consolide la Torah qu’il a lui-même étudiée.

Certaines versions de la Michna mentionnent 
ici : Ohev Èt Hatsédakot, aimer la justice. Mais 
Rachi et le Gaon de Vilna ne retiennent pas 

cette version comme définitive. C’est 
pourquoi elle n’est pas comptée 

dans la numérotation.

32.  Ohev Èt Hato’hakhot

Aimer les reproches. 
Pour conserver la Torah, il 
faut aimer les reproches. 

Lorsqu’on lui adresse une 
remarque sincère, il écoute, 

reconnaît et accepte. Mieux 
encore, il remercie celui qui l’aide à se 

corriger ou à réparer un défaut. Une personne 
qui refuse toute critique se ferme et stagne. Une 
personne qui accepte les reproches progresse. Or, 
la Torah exige un travail constant sur soi. Celui 
qui accepte la remise en question crée en lui un 
espace où la Torah peut demeurer et se renforcer.

33.  Ohev Èt Hamécharim

Aimer la droiture. Pour conserver la Torah, il faut 
aimer les chemins droits. Cela signifie choisir 
systématiquement la voie de la droiture, de la 
clarté et de l’honnêteté. Il fuit les détours, les 
combines et les arrangements douteux. Il veut 
des choses nettes, propres et transparentes : une 
parole droite, des actes droits, des intentions 
droites. La Torah ne se maintient pas dans la 
confusion ou la duplicité. Elle ne demeure que là 
où règnent la droiture et la clarté.



AVOT OUBANIM Béchala’h - n°310 29 janv. - 11 Chevat 5786

6

Après le plaidoyer bouleversant de David, nous assistons maintenant à la 
réponse de Chaoul.

Le chapitre se referme ainsi, dans une séparation silencieuse et bouleversante, où chacun reprend sa route, 
tandis que le destin, lui, est déjà scellé.

Lorsque David eut achevé de parler, Chaoul 
s’écria : “Est-ce bien ta voix que j’entends, 

David, mon fils ?” Chaoul éleva la voix… et il 
pleura. Des pleurs profonds et sincères, venant des 
profondeurs de l’âme.

Puis, après avoir repris le dessus, après avoir dominé son 
émotion, il dit à David : “Tu es plus juste que moi, car 
toi, tu m’as fait du bien, et moi, je t’ai fait du mal. Tu 
viens de me montrer aujourd’hui le bien que tu m’as fait : 
Hachem m’avait livré entre tes mains, et tu ne m’as pas 
tué. Trouve-t-on un homme qui rencontre son ennemi 
et le laisse repartir librement, sain et sauf ? Est-ce que 
cela existe vraiment ?

Un acte d’une telle grandeur ne peut rester impayé. Un 
geste aussi élevé appelle nécessairement une réponse 
divine. Qu’Hachem te récompense pour ce que tu as 
fait pour moi aujourd’hui. Oui, qu’Il te récompense 
magnifiquement pour ce grand bien que tu m’as accordé 
en ce jour.”

Chaoul continue alors et dit : “Et maintenant, je sais que 
tu régneras.” Une question s’impose immédiatement : 
pourquoi maintenant ? Pourquoi est-ce précisément à cet 
instant que Chaoul dit : j’ai compris ? Jusqu’ici, Chaoul 
voyait des faits isolés. Mais à présent, tout se relie. Il 
repense à toutes les tentatives pour capturer David : les 
pièges, les embuscades, les stratagèmes les plus élaborés. 
À chaque fois, David lui échappait. Ce n’était plus une 
réussite ponctuelle, mais une constance troublante.

Et puis il y a cet épisode extrême, presque irréel : Chaoul 
entre dans la caverne pour faire ses besoins, sans savoir 
que David et ses hommes se trouvent précisément là, 
cachés dans l’ombre. À cet instant, Chaoul comprend que 
l’on a dépassé toutes les limites du hasard. Il se dit : “Ce 
n’est pas possible. Cet homme bénéficie d’une protection 
divine qui dépasse l’entendement.”

Si Hachem déjoue tous les pièges, s’Il protège David 
jusque dans la situation la plus dangereuse imaginable, 
ce n’est pas seulement pour le maintenir en vie. C’est 
pour le conduire. C’est alors que Chaoul peut dire, avec 
lucidité : “Et maintenant, je sais.” Maintenant, après cette 
accumulation de signes, après cet épisode qui dépasse 

toute logique humaine, Chaoul 
comprend que la réussite de 
David n’est pas la sienne, mais celle 
d’Hachem à travers lui. Et s’il en est ainsi, 
alors David n’est pas seulement destiné à survivre, 
il est destiné à régner.

Rachi rapporte alors un Midrach qui éclaire pleinement 
cette certitude. Chaoul se souvient de l’épisode où, après 
la faute liée à la guerre contre ‘Amalek, il avait tenté de 
retenir le prophète Chmouel, déchirant involontairement 
le pan de son manteau. Chmouel lui avait dit : “De la 
même manière que tu as déchiré mon manteau, Hachem 
a déchiré la royauté d’Israël de tes mains. Et celui qui un 
jour déchirera ton manteau, c’est lui qui te succédera.”

Lorsque David déchira le pan du manteau de Chaoul 
dans la grotte, tout devint clair. Chaoul comprend et dit 
à David : “Je sais que c’est toi.” Mais il ajoute encore : “Je 
sais non seulement que tu régneras, mais que la royauté 
restera entre tes mains. La Malkhout Israël restera entre 
tes mains, oui, le royaume d’Israël sera entre tes mains.”

Autrement dit, ce n’est pas seulement que David deviendra 
roi, mais qu’il saura porter la royauté, la préserver et la 
faire durer. Car la royauté ne tient pas uniquement à 
une couronne, mais à la qualité des actes, à la droiture 
du comportement, et à la fidélité constante à Hachem. 
C’est cela que Chaoul reconnaît chez David. Et c’est pour 
cela qu’il sait que, contrairement à lui, David ne perdra 
pas la royauté.

Chaoul conclut alors : “Et maintenant, jure-moi par 
Hachem que tu ne détruiras pas ma descendance après 
moi, que tu n’effaceras pas mon nom de la maison de 
mon père.” Chaoul n’exige pas une simple promesse, mais 
un serment, car il sait que David mesure pleinement 
la gravité d’un serment prononcé au nom d’Hachem. 
Préserver la descendance, c’est préserver le nom. Et 
tant que les enfants vivent, les pères continuent d’exister.

David accepte. Le texte précise que David jura à Chaoul. 
Alors Chaoul retourna chez lui, dans sa maison, dans 
son palais. Et David, avec ses hommes, remonta dans la 
Métsouda, là où ils avaient établi leur campement.

Chmouel I – Chapitre 24 (versets 17 à 23)

Chmouel
Prophètes



AVOT OUBANIM Béchala’h - n°310 29 janv. - 11 Chevat 5786

7

‘Ezra priait, se lamentait et pleurait, effondré sur le sol devant le Beth Hamikdach. Ce n’était pas 
une prière ordinaire. C’était une plainte venue du fond du cœur. ‘Ezra pleurait sur la faute du 

peuple, sur la trahison envers Hachem, sur l’identité d’Israël abîmée. Il était à terre, brisé, et ses 
larmes ne laissaient personne indifférent.

Peu à peu, des hommes s’approchent. Puis des femmes. 
Puis des enfants. Une grande foule se rassemble autour de 
lui. Non pas pour écouter un discours, mais parce que ses 
pleurs touchent les cœurs. Les larmes d’Ezra deviennent 
des larmes partagées. Un enfant pleure. Une 
femme sanglote. Un homme n’arrive plus à se 
retenir. Très vite, ce n’est plus seulement 
‘Ezra qui pleure. C’est tout le peuple. Tous 
se lamentent ensemble.

Au milieu de cette foule en pleurs, un 
homme se lève et prend la parole. C’est 
Chékhania ben Yé’hiel, issu de la famille 
de ‘Elam. Il parle avec courage et vérité : 
“Nous avons fauté. Nous avons trahi notre 
D.ieu. Nous avons pris des femmes étrangères, 
nous les avons intégrées au peuple d’Israël, et nous les 
avons même ramenées sur la terre d’Israël.”

Ces paroles sont dures, mais elles sont vraies. Puis 
Chékhania ajoute : “Et maintenant, tout n’est pas perdu. 
Il existe encore un espoir pour Israël, et il y a encore 
une réparation possible.” Quelle force il y a dans ce “et 
maintenant” ! Après avoir reconnu la faute, après avoir 
pleuré, après être tombé très bas… “et maintenant”, le 
peuple se redresse. Ce “et maintenant” dit au peuple 

d’Israël que la chute n’est pas la fin, que les larmes ne 
sont pas un arrêt, mais le début d’un nouveau chemin.

Chékhania continue alors : “Et maintenant, contractons 
une alliance avec notre D.ieu. Engageons-nous 

à faire ce que la Torah nous demande, 
selon la volonté d’Hachem, comme Il 

nous l’a rappelé plusieurs fois dans 
la Torah : ‘Ne te marie pas avec eux.’ 
Cette décision ne sera pas prise à la 
légère. Elle se fera avec le conseil 

de tous ceux qui craignent les Mitsvot 
d’Hachem.”

Puis Chékhania se tourne vers ‘Ezra, qui est 
toujours effondré à terre. Il lui parle avec force et 

confiance : “Lève-toi. Car c’est sur toi que repose toute 
cette responsabilité. Tu es notre chef. Nous sommes 
avec toi, et nous resterons avec toi pour t’aider. Sois 
fort et fais ce que tu juges juste de faire. Nous acceptons 
d’avance toutes les décisions que tu prendras.”

‘Ezra n’est plus seul. Celui qui pleurait à terre est 
maintenant appelé à se lever pour conduire la  
réparation d’Israël.

‘Ezra – Chapitre 10, versets 1 à 4

Le Cas de  
la semaine

Chmirat 
Halachone

en histoire

Sim’ha parle avec ‘Haya du père de Ra’hel, qui est 
médecin dans un grand hôpital de Tel Aviv. “Il 
étudie la Torah tous les jours pendant trois heures.”

Qu
es

ti
on Sim’ha se rend-elle 

coupable de Lachon Hara’ 
en parlant du père de 
Rah’el de cette façon ?

Réponse

Le ‘Hafets ‘Haïm nous enseigne : 
“Lorsqu’un homme dénigre son 
prochain, il est puni mesure 
pour mesure puisqu’on dit du 
mal de lui dans le ciel.” (Chemirat 
Halachon 2, 4)

Sim’ha peut parler sans aucun problème du père 
de Ra’hel de cette façon. Dire d’une personne qui 
travaille beaucoup qu’elle parvient à étudier la Torah 
trois heures par jour est élogieux.

Kétouvim
Hagiographes



AVOT OUBANIM Béchala’h - n°310 29 janv. - 11 Chevat 5786

8

Un jour, un habitant de la ville, qu’il connaissait 
vaguement, se présenta chez lui. Ce n’était pas un 
inconnu, mais pas non plus quelqu’un qu’il connaissait 
vraiment. Il demanda un prêt de 500 couronnes 
autrichiennes, pour quelques mois. À cette époque, 
ce n’était pas du tout une petite somme, comme si 
aujourd’hui quelqu’un empruntait près de 10 000 €.
L’homme expliqua qu’il avait besoin d’argent 
liquide en urgence. Pour rassurer le 
prêteur, il posa sur la table une bourse 
épaisse. À l’intérieur se trouvaient 
des bijoux en or, ornés de pierres 
précieuses, un véritable trésor. 
“Prenez-les en gage”, dit-il. “Si je 
ne vous rembourse pas, vous serez 
couvert.” Le bienfaiteur hésita. Il savait 
que cet homme n’était pas réellement 
riche. Il se dit qu’il s’agissait peut-être d’un 
héritage récent. Après réflexion, il accepta. Un 
document fut rédigé et il remit les 500 couronnes en 
argent liquide. 

Les mois passèrent. Le jour de l’échéance arriva… mais 
personne ne vint. Les jours devinrent des semaines. 
L’inquiétude s’installa. À contre-cœur, le bienfaiteur 
décida de faire évaluer les bijoux. Le joaillier jeta à peine 
un coup d’œil, fit quelques gestes précis, observa à la 
loupe, pesa… puis déclara : “Il n’y a ici ni or ni pierres 
précieuses. Tout est faux.” 

Ce fut un choc terrible. Être volé est une douleur. Mais 
être trompé ainsi, par quelqu’un de sa propre ville, par 
un Juif qu’il connaissait malgré tout, était une blessure 
bien plus profonde.

Très lié à un grand Talmid ‘Hakham de l’époque, Rabbi 
Dov Be’erich Reinman, il alla lui raconter toute l’histoire. 
Le sage l’écouta longuement, réfléchit… puis lui proposa 
une stratégie.

Quelques jours plus tard, une rumeur se répandit dans 
la ville : le bienfaiteur aurait été cambriolé, et parmi ce 
qui avait disparu figurait une bourse de bijoux d’une 
valeur de trois mille couronnes, reçue en gage pour 
un prêt. 

Cette rumeur parvint jusqu’au trompeur. Avant d’agir, 

il voulut se rassurer. Il se présenta chez le bienfaiteur, 
s’excusa du retard pris pour le remboursement et 
ajouta que, d’ici peu, il rendrait l’argent. Le bienfaiteur, 
fidèle au conseil reçu, répondit d’une voix hésitante, 
presque en bégayant : “Oh ! ce n’est pas urgent, vraiment 
pas… vous pouvez encore prendre votre temps…”

Ces paroles confirmèrent le trompeur dans son idée : 
la supercherie n’avait pas été découverte, 

et l’autre croyait réellement au vol de 
véritables bijoux. Rassuré, presque 

euphorique, il quitta la maison 
convaincu que son plan fonctionnait. 
Il se dépêcha alors de réunir les 500 
couronnes, vendant ce qu’il pouvait, 
cherchant de l’argent à droite et à 

gauche.

Quelques jours plus tard, presque en 
dansant, sûr de lui, il se présenta chez le 

bienfaiteur et frappa à la porte d’un coup ferme. 
Voyant l’homme abattu, courbé, le visage marqué, il 
déclara d’un ton autoritaire : “Voici le remboursement 
des 500 couronnes. Je réclame maintenant la restitution 
immédiate de mon gage.” Il jeta l’enveloppe sur la table, 
prêt à exiger ensuite les trois mille couronnes.

Mais soudain, le bienfaiteur sourit. Il se redressa, prit 
l’enveloppe et dit calmement : “Bien sûr. Veuillez 
patienter un instant.” Il se retira quelques secondes, 
puis revint avec la bourse. “Voici les bijoux que vous 
m’avez confiés. Rien ne manque. Vous pouvez vérifier. 
Merci pour le remboursement. Tout est en ordre.”

À cet instant, le trompeur comprit. Sa supercherie avait 
été déjouée. Son propre piège s’était refermé sur lui. 
Blême, incapable de dire un mot, il quitta la maison. Son 
larcin avait échoué.

Cette histoire nous rappelle la force singulière des 
Talmidé ‘Hakhamim. Pas seulement par leur savoir, mais 
par leur clairvoyance, leur finesse d’esprit, cette sagesse 
de la Torah qui permet de lire les situations humaines 
et de les retourner sans violence.

La Torah n’enseigne pas seulement des lois : elle donne 
une intelligence de la vie, capable de rétablir la justice 
même dans les situations les plus embrouillées.

Il y a environ 150 ans, en Autriche, vivait un Juif fortuné, connu dans toute la région pour sa 
générosité exceptionnelle. Il donnait largement à la Tsédaka et prêtait de l’argent avec bonté, 

sans jamais humilier ceux qui venaient à lui.



AVOT OUBANIM Béchala’h - n°310 29 janv. - 11 Chevat 5786

9

avotoubanim@torah-box.com+972 54 679 75 77

Responsable de la publication : David Choukroun

Rédaction : Rav Eliahou Uzan, Rav El’hanan Moché Smietanski (Guémara), Alexandre Rosemblum (Chemirat Halachon)

Mise en page : Dafna Uzan

La Guémara enseigne que lorsqu’un mineur est blessé, même s’il est sous la tutelle complète de son père, 
y compris sur le plan financier, l’indemnisation lui revient. La raison en est que cette somme constitue un 
dédommagement pour la douleur et la souffrance subies, et celles-ci concernent exclusivement l’enfant. 

Toutefois, étant donné qu’il s’agit d’un mineur, l’argent ne lui est pas remis directement. Il doit être investi dans 
un bien immobilier. Le père a alors le droit de jouir de l’usufruit de ce bien jusqu’à ce que l’enfant atteigne 
l’âge de la majorité.

En résumé, Monsieur Rizel, en tant que tuteur légal, devra utiliser la somme versée par l’assurance pour acquérir 
un bien au nom de son fils ‘Haïm. Ce bien reviendra pleinement à l’enfant à sa majorité, tandis que le père 
pourra bénéficier de son usufruit durant la minorité de son fils.

Réponse

 	 Baba Kama 87b depuis 
Eitivé Ha’hovel

 	 Choul’han ‘Aroukh ‘Hochen 
Michpat 424 7

A toi !À qui revient l’indemnisation : au père ou 
à l’enfant ? Un mineur est-il apte, selon la 
Halakha, à recevoir et détenir de l’argent ?

Question

‘Haïm, un enfant de dix ans, a été blessé lors d’un 
accident de voiture. 

À la suite de cet accident, une somme importante a été 
versée par l’assurance à titre de dédommagement. 
Son père, Monsieur Rizel, s’interroge sur l’attribution 
de cet argent selon la Torah. 

D’un côté, l’enfant est entièrement sous la tutelle 
de son père et dépend financièrement de lui, ce qui 

pourrait justifier que la somme revienne au père. 
D’un autre côté, c’est l’enfant qui a subi la blessure, 
la douleur et la gêne, sans que cela ne concerne 
directement le père ; l’indemnisation devrait donc 
lui revenir. Selon cette seconde possibilité, l’argent 
serait donc destiné à l’enfant lui-même. 

Face à cette problématique, Monsieur Rizel se 
tourne vers son Rav afin d’obtenir une décision.


