l >g)%” vamime . |
AVOT OUBAN

Béchala’h 5786

Chabbath Chira

Le moment hebdomadaire de partage, d'élévation et de joie des parents avec leurs enfants

Bonjour les enfants ! Cette semaine, la Torah nous raconte louverture de la mer Rouge, la disparition
des Egyptiens et le sauvetage des Bné Israél.

Le verset 30 nous dit : "En ce jour-la,Hachem |5 niétaient pas tranquilles. Ils se demandaient
sauva Israél de la main des Egyptiens’ ce qui allait se passer. Aprés des dizaines et des
dizaines d'années desclavage, la peur ne disparait
pas immédiatement. Ce n'est que lorsqu'ils ont vu les
Egyptiens noyés dans la mer que cette peur a disparu
et qu'ils se sont enfin sentis libres. Cest pour cela que
Le Or Hahaim Hakadoch explique que, méme aprés |3 Torah précise : “En ce jour-l3, Hachem sauva Israél’,
la sortie d'Egypte, les Bné Israél nétaient pas encore  cest-a-dire qu'll les a aussi sauvés de la peur qui était
totalement libres. Ils avaient encore peur des Eqyptiens.  encore en eux. )

\_

? Hachem n'avait-Il pas déja sauvé les Bné Israél en les
faisant sortir d’Eqypte ? Pourquoi la Torah précise-t-
elle que cest ce jour-la qu'Hachem les a sauveés ?

Suite en page 2

AVOT OUBANIM | Béchala’h-n°310 www.torah-box.com/avot-oubanim 29janv. - 11 Chevat 5786




.

Suite de la page précédente

/ )

Le verset 31 poursuit: “Israél a vu la car les maigres provisions qu'ils avaient avec
grande main qu’Hachem a exercée sur eux n‘étaient pas suffisantes. Mais lorsqu'ils
I'Egypte. Le peuple a craint Hachem, et ils ont vu qu'Hachem les a grandement sauvés,
ontcruen HachemetenMoché,Son _ — — — — __ alors quiils étaient bloqués devant

. » Py ~ 0on 0 q
serviteur. L g N la mer et qu'il n’y avait aucune
2 lusqu'a présent, les Bné / \\possibilité de sauvetage,
. y / = .

Israél ne craignaient- / 4 \ lef” T 2 f_qrandl.

ils pas Hachem ? ’/ £ \\Af 4 r:omentt—)la, (:eur

Y —— oi a fait un bond en
le Or Hahaim | B9 | .
i = avant. Ils ont compris

Hakadoch explique | J R

o ] | | que, méme dans
quil existe plusieurs .

. ; le désert, Hachem
niveaux de crainte A - L
e Lo prer R 4 |l'ouvera oujours le moyen
niveau est la VYirat € 1es sauver.

Haonech, la crainte de la N Enfin, la Torah précise qu'ils ont
punition. Ce niveau-la, les Bné aussi cru en Moché.

Israel l’a'vaient' deja atteint lQrsqu‘ils ontc ? Jusqu'a présent, les Bné Israél ne croyaient-
vu lfzs dix plaies d’Egypte qui ont frappé ils pas en Moché ?

les Egyptiens, et ils ont eu peur détre eux- . g .

o Sk e e ’ . Ils savaient déja que Moché était le fidele
mémes frappés s'ils faisaient le mal. Mais X , .. .
S . a0 . serviteur d’Hachem.Mais ils se demandaient
il existe un niveau plus éleve, la Yirat . . . .

. quelles étaient les limites des pouvoirs
Haromemout, |a crainte devant la grandeur , . . , -

, s . . qu'Hachem lui avait accordés. Lorsqu'ils

d’Hachem. Cest a cela que fait allusion la ,
, S ont vu que Moché a ouvert la mer devant
Torah lorsquielle dit qu’lsraél a vu la grande . ;
S eux, leur regard sur lui a changé. Ils ont
main d’Hachem. o . Al .
i . S compris qu'Hachem avait donné a Moché
La Torah ajoute ensuite : "Et les Bné Israél des pouvoirs sans limite.
ont cru en Hachem’ )
La Torah nous apprend que la sortie
? Jusqu'a présent, les Bné Israél ne croyaient- d’Egypte ma pas tout réglé en un instant.
ils pas en Hachem ? Les Bné Israél étaient sortis d’Eqypte, mais
Le Or ha'Haim Hakadoch explique que, la peur était encore présente. Ils croyaient
méme dans la Emouna, la foi en Hachem, déja en Hachem, mais leur foi pouvait
il existe plusieurs niveaux. Lorsqu’ils sont encore grandir. Apres ce qu'ils ont vu dans
sortis d’Egypte, les Bné Israél croyaient la mer Rouge, la peur a disparu, la crainte
bien sdr en Hachem. Mais ils avaient encore d’Hachem a atteint un niveau plus élevé,
un pincement au ceeur. Ils se demandaient la foi en Hachem sest renforcée, et la
comment ils allaient survivre dans le désert, confiance en Moché est devenue compléte.
Clest pour cela que la Torah dit : “En ce jour-1a, Hachem sauva Israél”, Cest-a-dire qu’ll les
a délivrés aussi intérieurement, de la peur qui les accompagnait encore.
/

AVOT OUBANIM | Béchala’h-n°310

www.torah-box.com/avot-oubanim

29janv. - 11 Chevat 5786




AVOT OUBANIM | Béchala’h-n°310

Les enfants, dimanche soir, cest Tou Bichvat! Béezrat
Hachem, tout au long de la soirée de dimanche et
de la journée de lundi, nous allons multiplier notre
consommation de fruits en I'honneur de cette féte.

Cest donc une excellente occasion de continuer a
approfondir notre étude des Brakhot. Pour étre un peu
original, nous n‘allons pas seulement rappeler que la
bénédiction sur les fruits de Uarbre est Boré Péri Haets,
et celle sur les fruits de la terre Boré Péri Haadama.
Nous allons étudier un cas un peu particulier : quelle
bénédiction récite-t-on sur les graines de fruits, les
pépins ?

Le Méhaber (Rabbi Yossef Karo, lauteur du Choul’han
Aroukh) écrit que sur les pépins de fruits, s'ils sont doux,
on récite la bénédiction Boré Péri Haets. Le Michna
Beroura précise que lorsquon parle de pépins “doux’, il
ne sagit pas forcément de quelque chose de vraiment
sucré. Il suffit qu'ils soient comestibles, Cest-a-dire que
le fait de les croquer procure un certain plaisir, méme
léger. La raison est simple : selon le Méhaber, les pépins
peuvent étre considérés comme faisant partie du fruit.
Il faut toutefois bien préciser la situation : il sagit dune
personne qui mange des pépins sans manger le fruit
lui-méme, soit parce quelle ne veut pas manger le fruit,
soit parce quelle 'a mangé a un autre moment, plus tot
dans la journée ou un autre jour. Dans ce cas précis, si les
pépins sont agréables a manger, la bénédiction a réciter
sera Boré Péri Haets.

De quels pépins parle-t-on concrétement ?

Par exemple, des pépins de pommes, que certains
trouvent parfois bons a croquer, des pépins de poires, ou
encore dautres fruits dont les graines sont comestibles.
Beaucoup se souviennent aussi que, enfants, ils cassaient

www.torah-box.com/avot-oubanim

le noyau de L'abricot pour en extraire l'amande. Il arrive
que l'amande a l'intérieur de l'abricot soit douce et bonne
a manger. Dans toutes ces situations, lorsqu'il sagit de
pépins encore agréables a consommer, on se trouve
exactement dans le cas que nous venons détudier.

Toutefois, le Michna Beroura rapporte que de nombreux
décisionnaires ne partagent pas lavis du Méhaber. Selon
eux, on ne peut pas dire que le pépin ou le grain ait
exactement le méme statut que le fruit lui-méme. Ils
estiment que le pépin représente un stade inférieur au fruit
et qu'il ne peut donc pas recevoir la méme bénédiction.
Cest pourquoi, d'aprés ces décisionnaires, on ne récite pas
Boré Péri Haets sur les pépins, mais une bénédiction d'un
cran en dessous, a savoir Boré Péri Haadama. Telle est
également la conclusion du Gaon de Vilna.

Le Chaaré Téchouva va encore plus loin et rapporte
une troisieme opinion, selon laquelle les pépins ne sont
pas considérés comme un fruit a part entiére, et la
bénédiction a réciter serait alors Chéhakol Nihya Bidvaro.

Face a ces divergences, certains décisionnaires conseillent,
pour sortir de toute discussion et étre certain d’agir
correctement selon toutes les opinions, de réciter
Chéhakol sur les pépins. Toutefois, le Michna Beroura
précise que si quelquun sen tient a lavis du Méhaber
et récite Boré Péri Haets sur des pépins comestibles qui
procurent un certain plaisir, il est sans aucun doute quitte
de son obligation. En effet, la majorité des décisionnaires
estiment, comme le Méhaber, que le pépin est considéré
comme faisant partie intégrante du fruit.

Le Mé’haber ajoute une précision importante : si les pépins
sont amers, on ne récite aucune Brakha dessus. Pourquoi ?
Parce que des pépins amers ne sont pas considérés
comme un aliment. Méme si quelquun décide malgré

29janv. - 11 Chevat 5786




v

tout de les croquer, puisqu'ils ne procurent
aucun plaisir, on ne fait aucune Brakha. Cela
concerne par exemple les pépins d'orange, de
pamplemousse, de citron et d'autres agrumes

du méme type, qui sont clairement immangeables.

Et si on rend ces pépins mangeables ?

Si- ces pépins normalement immangeables sont
préparés - par cuisson, grillade, confits ou par toute
autre transformation - et qu'ils deviennent réellement
mangeables, alors la Brakha a réciter sera Chéhakol
Nihya Bidvaro.

Plusieurs Sages ont été étonnés par cette Halakha,
car le Méhaber semble se contredire. En effet, un
peu plus loin, dans [a Halakha 5, le Méhaber parle
des amandes ameres. Et la, il écrit clairement que
si on améliore ces amandes améres par la cuisson
ou un autre procédé et quelles deviennent bonnes a
manger, alors la Brakha est Boré Péri Haets.

Si une amande amére améliorée devient Haets,

pourquoi un pépin amélioré ne deviendrait-il pas

lui aussi Haets ?
Le Michna Beroura explique que le Méhaber ne se
contredit pas du tout. Une amande amere, cest elle-
méme le fruit. Quand elle est amére, cest un fruit
immangeable. Mais quand on enléve son amertume
et quelle devient bonne a manger, on a de nouveau
le fruit, et cest pour cela quon récite Boré Péri Haets.

Pour les pépins, cest différent. Des pépins doux
peuvent étre considérés comme faisant partie du
fruit. En revanche, des pépins amers ne sont pas du
tout considérés comme étant le fruit. Donc, méme
si on les transforme pour les rendre mangeables, ils
ne deviennent pas le fruit. Cest simplement quelque
chose qui n'était pas mangeable et qui est devenu
mangeable. Cest pourquoi la Halakha reste la
suivante : les pépins dorange, de pamplemousse, de
citron ou tout autre pépin immangeable, s'ils ont été
rendus mangeables par une cuisson, une grillade ou
confits, [a Brakha a réciter est Chéhakol Nihya Bidvaro.

Le ‘Hazon Ich compléte cette explication en ajoutant
un point tres simple. Il explique que la grande
majorité des pépins amers sont jetés a la poubelle.
Rares sont ceux qui les conservent pour les cuire, les

N~ NI

griller ou les confire. Or, dans la Halakha, on regarde
ce que fait la majorité des gens. Puisque ces pépins
sont presque toujours jetés, on ne peut pas leur
donner le statut de fruit. Cest pour cela que, méme
lorsqu'ils sont rendus mangeables, leur Brakha reste
Chéhakol.

L existe un autre cas particulier : les graines de melon,
de pasteque et de courge. On rapporte a ce sujet lavis
du Or Létsion, qui fait une distinction trés claire. Si
ces graines sont achetées en magasin, déja préparées
pour étre mangées, on récitera dessus la Brakha Boré
Péri Haadama. Pourquoi ? Parce que ces melons,
pastéques ou courges ont été cultivés spécialement
pour produire des graines. Dans ce cas, les graines
ont une importance particuliére. En revanche, les
graines que lon extrait soi-méme dun melon ou
dune pastéque achetés pour manger le fruit, méme
si on les fait sécher ou griller a la maison, ne sont pas
considérées comme suffisamment importantes, et [a
Brakha a réciter sera Chéhakol Nihya Bidvaro.

Il existe enfin des graines qui ne proviennent pas
dun fruit, comme les graines de tournesol, qui
proviennent d’une fleur. Le Or Létsion explique
que sur les graines de tournesol, on récite Boré Péri
Haadama. Pourquoi ? Parce que les graines font
partie intégrante de la fleur de tournesol. Méme si
lon fabrique de huile de tournesol a partir de ces
graines, cette huile n'a pas le statut prestigieux de
Chuile d'olive. Lhuile de tournesol est considérée
comme une transformation du grain, et cest donc
le grain lui-méme qui est important. Cest pourquoi,
lorsque lon cultive le tournesol, on le cultive aussi
pour ses graines, et la Brakha a réciter sur les graines
de tournesol est Boré Péri Haadama.

Il existe encore de nombreuses autres graines :
graines de sésame, graines de pavot, graines de lin, et
bien d'autres. Pour chaque graine, il faut réfléchir a sa
véritable identité, regarder comment elle est cultivée,
comment elle est consommeée, et parfois consulter les
livres de Halakha ou interroger des grands Rabbanim.
Ce dossier n'est pas un dossier complet. Il n'a pas pour
but de donner toutes les réponses. Il a simplement
voulu réveiller notre vigilance et notre réflexion
autour des Brakhot a réciter sur les graines que nous
consommons.

AVOT OUBANIM | Béchala’h-n°310 www.torah-box.com/avot-oubanim

29janv. - 11 Chevat 5786




v

Pirké Avot - Chapitre 6, Michna 6 (suite)

Nous poursuivons létude de la sixieme Michna du sixieme chapitre de Pirké Avot.
Cette Michna ne nous enseigne plus comment acquérir la Torah, mais comment la
conserver, comment faire en sorte que la Torah étudiée demeure en 'homme et ne

Aprés avoir étudié les qualités précédentes, nous
abordons maintenant les points 29 a 33.

29. Ahouv

Etre aimé. La Michna enseigne que, pour que la
Torah soit étudiée et demeure en 'homme, il est
indispensable qu'il soit Ahouv, Cest-a-dire aimé,
apprécié des autres par ses bonnes maniéres et
par la qualité de ses traits d’ame.

La Torah ne peut pas se maintenir durablement

lorsquun  homme
une conduite respectueuse, ,
équilibrée et bienveillante, /
il crée en lui un climat !
intérieur favorable pour
que la Torah s'enracine et |\ W
demeure. \

30. Ohev Et Hamakom

Aimer Hachem. Pour conserver ™ __
la Torah, il faut également aimer  ~ ~
Hachem. La Torah nest pas un simple
savoir intellectuel. Elle est la Torah d’Hachem.
Lorsquun homme aime Hachem, il étudie Sa
Torah avec amour, avec attachement et désir
sincére. Or, une Torah étudiée avec amour pénétre
plus profondément dans 'homme. Elle s'integre
a lintérieur de lui et ne reste pas extérieure ou
superficielle. Nos Sages enseignent que celui
qui étudie la Torah par amour mérite méme que
les secrets de la Torah lui soient révélés. Mais
surtout, cette Torah devient une partie de lui-
méme, et il ne loublie pas facilement.

31. Ohev Et Habriyot

Aimer les créatures. Pour conserver la Torah, il
faut aimer les créatures, cest-a-dire aimer les
hommes. Celui qui aime les autres cherche
naturellement a les rapprocher de la Torah. Il
partage des enseignements, transmet ce qu'il sait,

sefface pas avec le temps.

chez quelquun qui est dur, agressif - == = =~ cette version comme définitive. Cest
N

parle de Torah avec bienveillance. Or, enseigner
la Torah est l'un des moyens les plus efficaces
pour la conserver. Car en enseignant, on répéte, on
reformule et on approfondit. Ainsi, en rapprochant
les autres de la Torah, 'homme renforce et
consolide la Torah qu'il a lui-méme étudiée.

Certaines versions de la Michna mentionnent
ici : Ohev Et Hatsédakot, aimer la justice. Mais
Rachi et le Gaon de Vilna ne retiennent pas

~\ pourquoi elle nest pas comptée
\ . .
\ dans la numérotation.

*, 32. Ohev Et Hatohakhot

\ Aimer les reproches.
) Pour conserver la Torah, il
I faut aimer les reproches.

Lorsquon lui adresse une
remarque sincére, il écoute,
reconnait et accepte. Mieux
encore, il remercie celui qui laide a se

corriger ou a réparer un défaut. Une personne
qui refuse toute critique se ferme et stagne. Une
personne qui accepte les reproches progresse. Or,
la Torah exige un travail constant sur soi. Celui
qui accepte la remise en question crée en lui un
espace ou la Torah peut demeurer et se renforcer.

33. Ohev Et Hamécharim

Aimer la droiture. Pour conserver la Torah, il faut
aimer les chemins droits. Cela signifie choisir
systématiquement la voie de la droiture, de la
clarté et de Uhonnéteté. Il fuit les détours, les
combines et les arrangements douteux. Il veut
des choses nettes, propres et transparentes : une
parole droite, des actes droits, des intentions
droites. La Torah ne se maintient pas dans la
confusion ou la duplicité. Elle ne demeure que la
ou régnent la droiture et la clarté.

AVOT OUBANIM | Béchala’h-n°310

www.torah-box.com/avot-oubanim

29janv. - 11 Chevat 5786




PROPHETES

v

Chmouel | - Chapitre 24 (versets 17 a 23)

Lorsque David eut achevé de parler, Chaoul
sécria : “Est-ce bien ta voix que jentends,

David, mon fils ?” Chaoul éleva la voix... et il
pleura. Des pleurs profonds et sincéres, venant des
profondeurs de 'ame.

Puis, aprés avoir repris le dessus, apres avoir dominé son
émotion, il dit & David : “Tu es plus juste que moi, car
toi, tu mas fait du bien, et moi, je tai fait du mal. Tu
viens de me montrer aujourd’hui le bien que tu m'as fait :
Hachem mavait livré entre tes mains, et tu ne mas pas
tué. Trouve-t-on un homme qui rencontre son ennemi
et le laisse repartir librement, sain et sauf ? Est-ce que
cela existe vraiment ?

Un acte dune telle grandeur ne peut rester impayé. Un
geste aussi élevé appelle nécessairement une réponse
divine. Qu'Hachem te récompense pour ce que tu as
fait pour moi aujourd’hui. Oui, qu’ll te récompense
magnifiquement pour ce grand bien que tu mas accordé
en ce jour”

Chaoul continue alors et dit : “Et maintenant, je sais que
tu régneras’ Une question s'impose immédiatement :
pourquoi maintenant ? Pourquoi est-ce précisément a cet
instant que Chaoul dit : jai compris ? Jusqu'ici, Chaoul
voyait des faits isolés. Mais a présent, tout se relie. Il
repense a toutes les tentatives pour capturer David : les
pieges, les embuscades, les stratagemes les plus élaborés.
A chaque fois, David lui échappait. Ce n®tait plus une
réussite ponctuelle, mais une constance troublante.

Et puis il y a cet épisode extréme, presque irréel : Chaoul
entre dans la caverne pour faire ses besoins, sans savoir
que David et ses hommes se trouvent précisément la,
cachés dans lombre. A cet instant, Chaoul comprend que
lon a dépassé toutes les limites du hasard. IL se dit : “Ce
nest pas possible. Cet homme bénéficie dune protection
divine qui dépasse lentendement”

Si Hachem déjoue tous les piéges, s'Il protége David
jusque dans la situation la plus dangereuse imaginable,
ce nest pas seulement pour le maintenir en vie. Cest
pour le conduire. Cest alors que Chaoul peut dire, avec
lucidité : “Et maintenant, je sais.” Maintenant, apres cette
accumulation de signes, aprés cet épisode qui dépasse

\\ Aprés le plaidoyer bouleversant de David, nous assistons maintenantala !
réponse de Chaoul. |

toute logique humaine, Chaoul \\
comprend que la réussite de N
David n'est pas la sienne, mais celle
d’Hachem a travers lui. Et s'il en est ainsi,

alors David n'est pas seulement destiné a survivre,
il est destiné a régner.

Rachi rapporte alors un Midrach qui éclaire pleinement
cette certitude. Chaoul se souvient de [épisode ou, aprés
la faute liée a la querre contre Amalek, il avait tenté de
retenir le prophéte Chmouel, déchirant involontairement
le pan de son manteau. Chmouel lui avait dit: “De la
méme maniére que tu as déchiré mon manteau, Hachem
a déchiré la royauté d’Israél de tes mains. Et celui qui un
jour déchirera ton manteau, cest lui qui te succédera’

Lorsque David déchira le pan du manteau de Chaoul
dans la grotte, tout devint clair. Chaoul comprend et dit
a David : “Je sais que clest toi.” Mais il ajoute encore : “Je
sais non seulement que tu régneras, mais que la royauté
restera entre tes mains. La Malkhout Israél restera entre
tes mains, oui, le royaume d’Israél sera entre tes mains.

Autrement dit, ce n'est pas seulement que David deviendra
roi, mais qu'il saura porter la royauté, la préserver et la
faire durer. Car la royauté ne tient pas uniquement a
une couronne, mais a la qualité des actes, a la droiture
du comportement, et a la fidélité constante a Hachem.
Cest cela que Chaoul reconnait chez David. Et cest pour
cela qu'il sait que, contrairement a lui, David ne perdra
pas la royauté.

Chaoul conclut alors: “Et maintenant, jure-moi par
Hachem que tu ne détruiras pas ma descendance apres
moi, que tu neffaceras pas mon nom de la maison de
mon peére.” Chaoul n'exige pas une simple promesse, mais
un serment, car il sait que David mesure pleinement
la gravité d'un serment prononcé au nom d’Hachem.
Préserver la descendance, cest préserver le nom. Et
tant que les enfants vivent, les péres continuent dexister.

David accepte. Le texte précise que David jura a Chaoul.
Alors Chaoul retourna chez lui, dans sa maison, dans
son palais. Et David, avec ses hommes, remonta dans la
Métsouda, |a ol ils avaient établi leur campement.

Le chapitre se referme ainsi, dans une séparation silencieuse et bouleversante, ol chacun reprend sa route,
tandis que le destin, lui, est déja scellé.

- J

AVOT OUBANIM | Béchala’h-n°310 www.torah-box.com/avot-oubanim

29janv. - 11 Chevat 5786




v

‘Ezra - Chapitre 10, versets 1 a 4

- ‘Ezra priait, se lamentait et pleurait, effondré sur le sol devant le Beth Hamikdach. Ce nétait pas
une priere ordinaire. Cétait une plainte venue du fond du cceur. ‘Ezra pleurait sur la faute du
peuple, sur la trahison envers Hachem, sur l'identité d’Israél abimée. Il était a terre, brisé, et ses

\, - HAGIOGRAPHES

~
~

Peu a peu, des hommes sapprochent. Puis des femmes.
Puis des enfants.Une grande foule se rassemble autour de
Lui. Non pas pour écouter un discours, mais parce que ses
pleurs touchent les cceurs. Les larmes d’Ezra deviennent
des larmes partagées. Un enfant pleure. Une
femme sanglote. Un homme narrive plus a se -~
retenir. Trés vite, ce nest plus seulement ,”, :
‘Ezra qui pleure. Cest tout le peuple. Tous //
se lamentent ensemble. I

Au milieu de cette foule en pleurs, un :
homme se léve et prend la parole. Cest '
Chékhania ben Yé'hiel, issu de la famille
de ‘Elam. Il parle avec courage et vérité :
“Nous avons fauté. Nous avons trahi notre <
D.ieu. Nous avons pris des femmes étrangeres,
nous les avons intégrées au peuple d’Israél, et nous les
avons méme ramenées sur la terre d’lsraél”

Ces paroles sont dures, mais elles sont vraies. Puis
Chékhania ajoute : “Et maintenant, tout n'est pas perdu.
Il existe encore un espoir pour Israél, et il y a encore
une réparation possible. Quelle force il y a dans ce ‘et
maintenant”! Apres avoir reconnu la faute, aprés avoir
pleuré, aprés étre tombé trés bas... ‘et maintenant”, le
\peuple se redresse. Ce ‘et maintenant” dit au peuple

- larmes ne laissaient personne indifférent.

d’Israél que la chute n'est pas la fin, que les larmes ne
sont pas un arrét, mais le début d'un nouveau chemin.

Chékhania continue alors : “Et maintenant, contractons

une alliance avec notre D.ieu. Engageons-nous
.~ a faire ce que la Torah nous demande,
_AL\\\selon la volonté d’Hachem, comme Il
- \\ nous l'a rappelé plusieurs fois dans
\ la Torah : ‘Ne te marie pas avec eux.
: Cette décision ne sera pas prise a la
I légere. Elle se fera avec le conseil
de tous ceux qui craignent les Mitsvot
d'Hachem’

Puis Chékhania se tourne vers ‘Ezra, qui est

toujours effondré a terre. IL lui parle avec force et
confiance : “Léve-toi. Car cest sur toi que repose toute
cette responsabilité. Tu es notre chef. Nous sommes
avec toi, et nous resterons avec toi pour taider. Sois
fort et fais ce que tu juges juste de faire. Nous acceptons
d’avance toutes les décisions que tu prendras.’

‘Ezra nest plus seul. Celui qui pleurait a terre est
maintenant appelé a se lever pour conduire la
réparation d’Israél. ),

Halachon 2, 4)

(Le ‘Hafets ‘Haim nous enseigne :

w p ™
“Lorsquun homme dénigre son " ! »

prochain, il est puni mesure
pour mesure puisquon dit du

kmal de lui dans le cieL”(Chemiratj

LE CAS DE (Sim’ha parle avec ‘Haya du pére de Ra’hel, qui esq
médecin dans un grand hopital de Tel Aviv. “IL)

LA SEMAINE

étudie la Torah tous les jours pendant trois heures.”

( Sim’'ha se rend-elle \

coupable de Lachon Hara’ %MM
en parlant du pére d

\ Rahel de cette fagon ?

AVOT OUBANIM | Béchala’h-n°310

QUESTION

24

www.torah-box.com/avot-oubanim

Sim’ha peut parler sans aucun probléme du pére
de Ra’hel de cette facon. Dire dune personne qui
travaille beaucoup quelle parvient a étudier la Torah
trois heures par jour est élogieux.

29 janv. - 11 Chevat 5786




v

Un jour, un habitant de la ville, qu'il connaissait
vaguement, se présenta chez lui. Ce n®était pas un
inconnu, mais pas non plus quelquun qu'il connaissait
vraiment. Il demanda un prét de 500 couronnes
autrichiennes, pour quelques mois. A cette époque,
e nétait pas du tout une petite somme, comme si
aujourd’hui quelqu'un empruntait prés de 10 000 €.

LChomme expliqua qu'il avait besoin dargent -
liquide en urgence. Pour rassurer le y
préteur, il posa sur la table une bourse )
épaisse. A lintérieur se trouvaient 7/
des bijoux en or, ornés de pierres ,/
précieuses, un véritable trésor. !
“Prenez-les en gage”, dit-il. “Si je l\
ne vous rembourse pas, vous serez
couvert.” Le bienfaiteur hésita. Il savait
que cet homme nétait pas réellement
riche. Il se dit qu'il s'agissait peut-étre d'un S~
héritage récent. Apres réflexion, il accepta. Un
document fut rédigé et il remit les 500 couronnes en
argent liquide.

7

Les mois passerent. Le jour de léchéance arriva... mais
personne ne vint. Les jours devinrent des semaines.
Linquiétude s'installa. A contre-cceur, le bienfaiteur
décida de faire évaluer les bijoux. Le joaillier jeta a peine
un coup deeil, fit quelques gestes précis, observa a la
loupe, pesa... puis déclara : “Il 'y a ici ni or ni pierres
précieuses. Tout est faux”

Ce fut un choc terrible. Etre volé est une douleur. Mais
étre trompé ainsi, par quelqu’un de sa propre ville, par
un Juif qu'il connaissait malgré tout, était une blessure
bien plus profonde.

Tres lié a un grand Talmid ‘Hakham de [époque, Rabbi
Dov Be'erich Reinman, il alla lui raconter toute U'histoire.
Le sage l'écouta longuement, réfléchit... puis lui proposa
une stratégie.

Quelques jours plus tard, une rumeur se répandit dans
la ville : le bienfaiteur aurait été cambriolé, et parmi ce
qui avait disparu figurait une bourse de bijoux d’une
valeur de trois mille couronnes, recue en gage pour
un prét.

Cette rumeur parvint jusquau trompeur. Avant d'agir,

.

IL'y a environ 150 ans, en Autriche, vivait un Juif fortuné, connu dans toute la région pour sa
générosité exceptionnelle. Il donnait largement a la Tsédaka et prétait de 'argent avec bonté,
sans jamais humilier ceux qui venaient a Lui.

il voulut se rassurer. IL se présenta chez le bienfaiteur,
sexcusa du retard pris pour le remboursement et
ajouta que, d'ici peu, il rendrait Largent. Le bienfaiteur,
fidele au conseil recu, répondit dune voix hésitante,
presque en bégayant : “Oh ! ce n'est pas urgent, vraiment
pas... vous pouvez encore prendre votre temps...”

Ces paroles confirmérent le trompeur dans son idée :
la supercherie mavait pas été découverte,
et lautre croyait réellement au vol de
N véritables bijoux. Rassuré, presque
v euphorique, il quitta la maison
\\ convaincu que son plan fonctionnait.
I Il se dépécha alors de réunir les 500
,' couronnes, vendant ce qu'il pouvait,
cherchant de largent a droite et a
gauche.

~

~
N

Quelques jours plus tard, presque en
dansant, sir de lui, il se présenta chez le
bienfaiteur et frappa a la porte d'un coup ferme.
Voyant 'homme abattu, courbé, le visage marqué, il
déclara dun ton autoritaire : “Voici le remboursement
des 500 couronnes. Je réclame maintenant la restitution
immeédiate de mon gage.’ I jeta lenveloppe sur la table,
prét a exiger ensuite les trois mille couronnes.

Mais soudain, le bienfaiteur sourit. Il se redressa, prit
lenveloppe et dit calmement: “Bien sir. Veuillez
patienter un instant” Il se retira quelques secondes,
puis revint avec la bourse. “Voici les bijoux que vous
mavez confiés. Rien ne manque. Vous pouvez vérifier.
Merci pour le remboursement. Tout est en ordre.

A cet instant, le trompeur comprit. Sa supercherie avait
été déjouée. Son propre piége sétait refermé sur lui.
Bléme, incapable de dire un mot, il quitta la maison. Son
larcin avait échoué.

Cette histoire nous rappelle la force singuliére des
Talmidé ‘Hakhamim. Pas seulement par leur savoir, mais
par leur clairvoyance, leur finesse d'esprit, cette sagesse
de la Torah qui permet de lire les situations humaines
et de les retourner sans violence.

La Torah nenseigne pas seulement des lois : elle donne
une intelligence de la vie, capable de rétablir la justice
méme dans les situations les plus embrouillées.

J

AVOT OUBANIM | Béchala’h-n°310

www.torah-box.com/avot-oubanim

29janv. - 11 Chevat 5786




Sous la direction spirituelle du Rav Eliahou Uzan

AVOT OUBANIM | Béchala’h-n°310

‘Haim, un enfant de dix ans, a été blessé lors d'un
accident de voiture.

Alasuite de cetaccident,une sommeimportanteaété

versée par l'assurance a titre de dédommagement.

Son pére, Monsieur Rizel, s'interroge sur lattribution
de cet argent selon la Torah.

Dun c6té, lenfant est entiérement sous la tutelle
de son pére et dépend financierement de Lui, ce qui

? ) Aqui revient lindemnisation : au pére ou
a lenfant 7 Un mineur est-il apte, selon la
Halakha, a recevoir et détenir de largent ?

pourrait justifier que la somme revienne au pére.
Dun autre coté, cest lenfant qui a subi la blessure,
la douleur et la géne, sans que cela ne concerne
directement le pére ; Uindemnisation devrait donc
lui revenir. Selon cette seconde possibilité, largent
serait donc destiné a lenfant lui-méme.

Face a cette problématique, Monsieur Rizel se
tourne vers son Rav afin dobtenir une décision.

Baba Kama 87b depuis
Eitivé Ha'hovel

Choul’han Aroukh ‘Hochen
Michpat 424 7

La Guémara enseigne que lorsquun mineur est blessé, méme <'il est sous la tutelle complete de son pére,
y compris sur le plan financier, l'indemnisation lui revient. La raison en est que cette somme constitue un
dédommagement pour la douleur et la souffrance subies, et celles-ci concernent exclusivement lenfant.

Toutefois, étant donné qu'il s'agit d’'un mineur, largent ne Lui est pas remis directement. IL doit étre investi dans
un bien immobilier. Le pere a alors le droit de jouir de Lusufruit de ce bien jusqu’a ce que lenfant atteigne

l'age de la majorité.

En résumé, Monsieur Rizel, en tant que tuteur légal, devra utiliser la somme versée par l'assurance pour acquérir
un bien au nom de son fils ‘Haim. Ce bien reviendra pleinement a lenfant a sa majorité, tandis que le pére
pourra bénéficier de son usufruit durant la minorité de son fils.

Responsable de la publication : David Choukroun

Rédaction : Rav Eliahou Uzan, Rav E'hanan Moché Smietanski (Guémara), Alexandre Rosemblum (Chemirat Halachon)

@ Vous souhaitez dédicacer un numéro de Avot Oubanim:04 86 11 93 97

Pour tous renseignements : O 0177502231

™ +972546797577

www.torah-box.com/avot-oubanim

© avotoubanim@torah-box.com

Mise en page : Dafna Uzan

29janv. - 11 Chevat 5786



