
AVOT OUBANIM Michpatim - n°312 12 fev. - 25 Chevat 5786

1

Torah, chapitre 23, verset 5

“Si tu vois l’âne de celui que tu détestes s’effondrer sous sa charge, te retiendras-tu de l’aider ? 
Tu devras certainement l’aider.”

Bonjour les enfants ! La Torah nous décrit ici 
une scène très concrète. Un homme marche 

sur son chemin et croise un âne écrasé sous le poids 
d’une charge excessive. Le propriétaire a exagéré, l’animal 
n’arrive plus à avancer et ploie sous le fardeau. Mais le 
détail décisif est le suivant : le propriétaire de cet âne 
est quelqu’un que l’on déteste. Naturellement, l’homme 
pourrait être tenté de passer son chemin et de se dire : 
“Il s’est mis tout seul dans cette situation. Pourquoi irais-
je l’aider ?”
La Torah tranche sans hésitation : non. Tu dois abandonner 
ce que tu as dans ton cœur contre lui et aller l’aider. A 
priori, la raison de cette Mitsva est claire : il y a ici un être 
vivant qui souffre. La Torah est extrêmement sensible au 

principe de Tsa’ar Ba’alé ‘Haïm, la souffrance des êtres 
vivants. Face à cette souffrance, la rancune personnelle 
doit s’effacer. Il faut aider à décharger la charge qui écrase 
l’animal et le soulager de son poids. Cette Mitsva s’appelle 
Prika, qui signifie aider à décharger un animal lorsqu’il est 
écrasé sous sa charge. 

Mais il existe une autre Mitsva, appelée Té’ina, qui consiste 
à aider à charger, ou à recharger, un animal. Un homme 
tente de poser un lourd paquet sur le dos de son âne, mais 
il n’y arrive pas seul. Si tu passes à ce moment-là et que 
tu vois sa difficulté, la Torah te demande de t’approcher et 
de lui dire : “Permettez-moi de vous aider”, et de l’aider 
effectivement à remettre la charge sur le dos de l’animal.

Michpatim 5786

Chabbath Chékalim



AVOT OUBANIM Michpatim - n°312 12 fev. - 25 Chevat 5786

2

Suite de la page précédente

Cette Mitsva est explicitement rapportée 
dans la Torah : “Tu ne verras pas l’âne de ton 

frère ou son taureau, tombés sur le chemin, et tu 
te détourneras de lui ; tu devras le relever avec lui.” 
(Dévarim 22, 4) Nos Sages expliquent que ce verset 
ne parle pas de relever l’animal lui-même. L’âne ou le 
taureau n’est pas tombé. C’est la charge qui est tombée 
de son dos, et le propriétaire n’arrive pas à la remettre 
seul. La Torah interdit alors de détourner les yeux : il 
faut s’approcher et aider à relever la charge, c’est-à-dire 
à la remettre sur l’animal.
Nous avons donc appris l’existence de deux Mitsvot : 
la Mitsva de Prika, aider à décharger, et la Mitsva de 
Té’ina, aider à charger ou à recharger. Il faut maintenant 
remarquer une différence essentielle entre ces deux 
Mitsvot. Pour la Prika, la Torah a volontairement choisi 
un cas difficile : celui où l’on rencontre quelqu’un que 
l’on déteste. Pour la Té’ina, en revanche, la Torah parle 
de “l’âne de ton frère”, c’est-à-dire d’un ami, de quelqu’un 
qui nous est proche. Aider un ami est naturel ; aider 
quelqu’un que l’on déteste exige un véritable travail 
intérieur.
La Guémara va encore plus loin et présente un cas 
étonnant où les données sont inversées. D’un côté, un 
cas de Prika avec un ami : l’animal souffre réellement. 
De l’autre, un cas de Té’ina avec un ennemi : l’animal 

ne souffre pas. Les deux situations se présentent en 
même temps. 

 Que faut-il faire ? 
Intuitivement, on penserait qu’il faut aider l’animal qui 
souffre. Pourtant, la Guémara tranche autrement : il 
faut laisser l’ami et son animal souffrant, et aller aider 
l’ennemi à recharger le sien. (Baba Metsi’a 32b) 

 Pourquoi ? 
Parce qu’il y a ici deux types de souffrance. Il y a la 
souffrance de l’animal, réelle et importante. Mais il y 
a aussi la souffrance de l’homme : la haine qu’il porte 
dans son cœur. Cette haine l’abîme intérieurement, et 
la Torah exige qu’il la combatte et qu’il l’extraie de lui.
De même qu’un homme a le droit de tuer un animal 
pour se nourrir, parce que les besoins vitaux de l’homme 
le permettent, de la même manière il est parfois permis 
de laisser une souffrance animale temporaire pour 
répondre à un besoin plus élevé : réparer son monde 
intérieur. Bien que l’interdiction de faire souffrir un 
animal soit une interdiction de la Torah, le travail 
sur les traits de caractère, la soumission du mauvais 
penchant et la guérison de la haine sont ici considérés 
comme plus urgents, car ils concernent la souffrance 
de l’homme lui-même.

Le Cas de  
la semaine

Chmirat 
Halachone

en histoire

Réouven passe devant une épicerie Cachère 
avec son ami Chim’on, il veut acheter quelques 
sucreries pour le Chabbath. Chim’on le met en 
garde. “Passe ton chemin, les bonbons sont tout 
le temps périmés ici.”

Qu
es

ti
on Chim’on a-t-

il le droit 
de prévenir 
Réouven de 
cette façon ?

Réponse

Le ‘Hafets ‘Haïm nous enseigne : 
“L’homme ne retire aucun mérite 
des paroles saintes qu’il tient si 
elles ont été souillées par ses 
propos médisants et ce qu’il a 
colporté.” (Kavod Chamaïm 1)

Chim’on n’a pas le droit de dire à Réouven que les bonbons d’une 
certaine épicerie sont périmés. Il est interdit de dire du mal 
des biens de son prochain, puisque cela peut lui causer du tort, 
comme dans le cas de la marchandise d’un commerçant. Il peut 
en revanche le mettre discrètement sur ses gardes en lui disant, 
par exemple, de vérifier la date de péremption.



AVOT OUBANIM Michpatim - n°312 12 fev. - 25 Chevat 5786

3

Cette semaine, dès lundi soir et pendant toute la journée de mardi et de mercredi, c’est Roch ‘Hodech Adar !

 Dès que l’on prononce le mot magique Adar, cela 
nous fait penser à quoi ?

Tout de suite, cela nous fait rêver de Pourim ! Car tout 
le monde sait que Pourim, dans toutes les villes du 
monde, est célébré le 14 Adar, et qu’à Yérouchalaïm, 
ainsi que dans toutes les villes qui étaient entourées 
de murailles à l’époque de Yéhochoua‘ bin Noun, il est 
célébré le 15 Adar. C’est pourquoi nous avons devant 
nous deux petites semaines pour nous préparer à 
étudier les lois de Pourim. Cette semaine, nous allons 
commencer par un survol général, avant d’entrer plus 
tard dans les détails, Mitsva par Mitsva. 

Il existe un moyen très simple et très connu pour se 
rappeler toutes les Mitsvot de Pourim. L’astuce, c’est 
que toutes commencent par la lettre מ (Mèm).

 Alors, quelle est la première Mitsva de Pourim ?
Bravo ! la lecture de la Méguila. À Pourim, nous lisons 
deux fois la Méguila, celle qui raconte toute l’histoire 
du miracle de Pourim.

 Quelles sont les autres Mitsvot ?
•	 Matanot Laevyonim : donner de l’argent à 
au moins deux personnes pauvres, afin qu’elles 
puissent s’acheter un repas pour Pourim.

•	 Michloa‘h Manot : envoyer au moins deux 
aliments à au minimum une personne. Les hommes 
envoient aux hommes, et les femmes envoient aux 
femmes. Dans ces deux Mitsvot - Matanot Laevyonim 
et Michloa‘h Manot - on peut, et il est même 
recommandé, de donner à plusieurs personnes.

•	 Michté, le festin de Pourim : un repas que l’on fait 
avec du pain, avec de la viande, et en buvant un 
peu plus de vin que d’habitude, afin d’être encore 

plus joyeux.

En plus de ces Mitsvot directement liées à Pourim, il 
existe encore une autre Mitsva que l’on accomplit la 
veille de Pourim, et qui commence elle aussi par la 
lettre מ. Il s’agit de la mitsva de Ma‘hatsit Hachékel. 
La veille de Pourim, généralement au moment de 
Min‘ha, on donne une demi-pièce de la monnaie du 
pays : un demi-euro en Europe, un demi-chékel en 
Israël, un demi-dollar en Amérique. Cette Mitsva est 
faite en souvenir du Ma‘hatsit Hachékel que les Bné 
Israël donnaient à l’époque où le Beth Hamikdach 
existait encore. Tout l’argent collecté servait à acheter 
les Korbanot communautaires, offerts pour l’ensemble 
du peuple tout au long de l’année. Et puisque le mot 
Terouma apparaît trois fois dans la Paracha, on a 
l’habitude de donner trois demi-pièces.

Avant de conclure ce survol, il faut relever un point 
très intéressant. Pourim est la seule fête durant 
laquelle on ne récite pas le Hallel.

Le Hallel, ce sont des chapitres de Téhilim, des chants 
de louange à Hachem, que nous récitons pendant 
toutes les fêtes et à chaque Roch ‘Hodech.

 Pourquoi pas à Pourim ?
La réponse est merveilleuse, et c’est la Guémara qui 
la donne : la lecture de la Méguila elle-même est un 
Hallel. (Méguila 14a ; ‘Erkhin 10b) À Pourim, on loue 
Hachem à la manière de Pourim, en lisant la Méguila. 
Il existe toutefois une opinion qui rapporte que si 
une personne se trouve isolée à Pourim, sans Méguila, 
elle devra alors au moins réciter le Hallel. Pendant 
les deux semaines qui viennent, nous allons prendre 
chacune de ces Mitsvot et apprendre comment les 
accomplir correctement.

Choul’han ‘Aroukh, chapitre 90, Halakha 19



AVOT OUBANIM Michpatim - n°312 12 fev. - 25 Chevat 5786

4

Grâce à Hachem, nous allons conclure aujourd’hui la série des 48 qualités que l’homme doit acquérir pour 
que la Torah qu’il a étudiée demeure véritablement sienne, qu’elle fasse partie de lui et ne le quitte pas.

Pirke Avot, sixième chapitre 6, Michna 6 (suite) 

Michna

40.  Ma’amido ‘al Hachalom 

Il le replace sur le Chalom. Au cours d’une discussion 
de Torah, et plus encore d’une discussion talmudique, 
il peut arriver que l’échange devienne tendu : chacun 
tient à son opinion, la contradiction se durcit, et le risque 
apparaît que le débat glisse vers une forme de querelle 
personnelle. À ce moment précis, celui qui possède cette 
qualité sait ramener son interlocuteur au Chalom. 

Il lui rappelle les liens de paix, d’amitié et de respect 
qui les unissent. Il replace la discussion dans son 
cadre véritable : s’ils s’opposent, ce n’est ni par envie 
de contredire, ni par esprit de victoire, ni par rivalité 
personnelle. La contradiction ne vient que d’un amour 
sincère de la Torah et d’un désir commun d’atteindre la 
vérité la plus juste. Ainsi, il veille à ce que la discussion 
reste une recherche partagée, et non une source de 
tension. Voilà le sens : préserver la paix afin que la 
Ma’hloket reste une Ma’hloket pour le Ciel.
41.  Mityachev Libo Bétalmoudo

Il pose et stabilise son cœur dans son étude. Il ne 
se contente pas d’étudier de manière ponctuelle ou 
improvisée. Il veille à asseoir son cœur, à le faire se poser, 
se stabiliser et se calmer au moment de l’étude. Il se force 
à étudier dans un cadre détendu, fixé et régulier. L’étude 
ne doit pas se faire dans l’agitation, la précipitation ou 
sous l’effet de l’excitation. Elle demande au contraire un 
cœur posé, installé, une constance et une régularité. C’est 
ainsi que l’étude devient solide, équilibrée et durable, et 
que la Torah peut réellement s’établir en l’homme.

42.  Choel Oumachiv

Il interroge et il répond. Il ne doit pas être un élève ou 
un interlocuteur qui se contente de contredire sans cesse. 
La question qu’il pose n’est pas destinée à provoquer ou à 
s’opposer pour le principe, mais à comprendre réellement 

le sujet et à l’approfondir. Mais il ne se limite pas à poser 
des questions. En parallèle, il cherche lui-même à trouver 
des réponses aux questions qu’il a soulevées. Il participe 
activement à la réflexion et ne fait pas porter tout l’effort 
sur son interlocuteur. Par cette attitude, il montre qu’il 
est un interlocuteur droit et honnête, engagé dans une 
recherche sincère de la vérité, et non quelqu’un qui serait 
présent uniquement pour contredire.

43.  Chomé’a Oumossif

Il écoute et il ajoute. Après avoir écouté la réponse avec 
sérieux, attention et concentration, il ne s’arrête pas là. 
Une fois la réponse bien comprise, il cherche à l’enrichir 
encore davantage. De lui-même, il ajoute de nouveaux 
éléments, des précisions ou des compléments, toujours 
dans le but d’atteindre une clarification la plus parfaite 
possible du sujet. Il n’ajoute pas pour se mettre en avant, 
mais pour faire grandir la compréhension commune. 
C’est l’expression d’une écoute véritable, suivie d’une 
participation constructive. Comme le dit le Passouk : 
“Donne au ‘Hakham, et il deviendra encore plus ‘Hakham.” 
(Michlé 9, 9) 

44.  Halomed ‘al Ménat Lélamed

Celui qui étudie avec l’intention d’enseigner. Il s’agit de 
celui qui étudie la Torah avec, dès le départ, l’intention de 
la transmettre à son tour. Cette attitude est extraordinaire. 
Le fait même de savoir qu’il devra enseigner l’amène à 
réviser constamment ce qu’il a appris. Mais il ne révise 
pas seulement pour lui-même. Il enseigne à d’autres 
élèves, il reformule, il explique, il clarifie. Et cela constitue 
une garantie très solide : ce qu’il a étudié reste entre 
ses mains. Par l’étude accompagnée de la transmission, 
la Torah s’ancre durablement dans son cœur et dans sa 
mémoire. Celui qui apprend afin d’enseigner conserve ce 
qu’il apprend.



AVOT OUBANIM Michpatim - n°312 12 fev. - 25 Chevat 5786

5

Chers enfants, aujourd’hui, nous avons le bonheur de conclure le livre d’Ezra. Cette dernière partie nous 
raconte, de manière très émouvante, comment les Bné Israël ont respecté l’engagement qu’ils avaient 

pris : ils se sont séparés des femmes étrangères qu’ils avaient épousées.

‘Ezra, le Cohen, en personne, s’est investi dans cette 
tâche difficile. Il a participé activement à la séparation 
de ces femmes, l’une après l’autre, accompagné de 
tous les chefs de maisons paternelles. Il s’agissait 
d’hommes respectables, qui avaient été désignés 
de façon précise, dont on savait clairement qui ils 
étaient, et qui étaient chargés de cette mission. 
C’étaient des personnes importantes, connues de 
tous, auxquelles le peuple portait un grand respect.

Ce travail a commencé à Roch ‘Hodech Tévet et s’est 
poursuivi pendant trois mois : Tévet, Chevat et Adar. 
Ainsi, à Roch ‘Hodech Nissan, la séparation de toutes 
les femmes étrangères fut entièrement réalisée.

Le texte cite ensuite les grandes familles qui s’étaient 
liées par mariage avec des femmes étrangères. 
Parmi elles, il y avait même des Cohanim : la famille 
de Yéchoua’ ben Yotsadak, lui-même, ses frères et 
ses enfants, qui s’étaient effectivement liés avec 
des femmes étrangères. Ceux-là se sont engagés 
solennellement, par une poignée de main, à faire 
sortir ces femmes et à apporter également des 
Korbanot d’expiation pour le fait d’avoir vécu avec 
elles.

Les commentateurs expliquent que ces Korbanot 
n’étaient pas réellement prévus par la Torah pour 
une situation de ce type. Il s’agissait d’une Hora’at 
Cha’a, c’est-à-dire une décision exceptionnelle et 
ponctuelle, prise pour cette époque précise. Il semble 
qu’Ezra le Cohen, avec les ‘Hakhamim de son temps, 
ait ainsi innové afin de donner plus de force et de 
portée à l’action qui était menée à ce moment-là.

Les versets continuent en citant encore une 

quinzaine de familles de Cohanim qui, elles aussi, 
s’étaient liées avec des femmes étrangères et qui 
ont accepté de s’en séparer.
Puis le texte aborde les familles de Lévi. Parmi les 
Léviim, cinq ou six familles s’étaient elles aussi 
liées à des femmes étrangères et ont accepté de 
s’en séparer. Le texte mentionne ensuite les familles 
des Méchorérim, ceux chargés de chanter au Beth 
Hamikdach, ainsi que les familles de ceux qui 
ouvraient et fermaient les portes du Beth Hamikdach.

Pour conclure, le texte cite, sur une dizaine de 
Psoukim, un peu moins d’une centaine de familles 
juives qui n’étaient ni Cohanim ni Léviim, mais 
simplement des Israël. Eux aussi avaient contracté 
des mariages avec des femmes étrangères et tous 
ont accepté de se séparer de leurs femmes, même 
après les avoir épousées. Certains avaient même 
eu des enfants de ces femmes. Or, lorsqu’un Juif a 
un enfant avec une femme non-juive, l’enfant a le 
statut de sa mère, et donc n’est pas Juif. Ils ont donc 
accepté, avec beaucoup de difficulté et de courage, 
de se séparer non seulement de leurs femmes, mais 
aussi de leurs enfants.

Ce passage nous montre jusqu’où est allé 
l’engagement du peuple à ce moment-là. Le dernier 
chapitre du livre d’Ezra nous enseigne que la 
Téchouva véritable demande parfois des choix 
difficiles mais sincères. Le peuple a montré qu’il 
est prêt à se remettre en question, à réparer et à 
reconstruire sur des bases solides, même lorsque 
cela coûte. C’est ainsi que l’on prépare un avenir 
fidèle à la Torah.

 ‘Ezra - Chapitre 10, versets 16 à 24

Kétouvim
Hagiographes



AVOT OUBANIM Michpatim - n°312 12 fev. - 25 Chevat 5786

6

Après avoir exprimé leur demande à Naval, les hommes de David attendirent sa réponse. Celle-
ci ne tarda pas à fuser, avec une cruauté, une insolence et une arrogance incroyables. Le texte 

rapporte que Naval répondit aux serviteurs de David : “Qui est David ? Et qui est ce ben Yichaï ?”

Chmouel I, chapitre 25, versets 10 à 19

Chmouel
Prophètes

Par “Qui est David ?”,, Naval veut dire : en quoi cet 
homme serait-il si important pour que je doive 
lui donner ce qui m’appartient ? Et lorsqu’il ajoute 
“ben Yichaï”, il ne cite pas ce nom innocemment. 
Il cherche à rabaisser David en rappelant son 
origine, en insinuant : “n’oublie pas d’où tu viens”, 
avec en arrière-plan l’ascendance de Ruth la 
Moabite, utilisée ici comme une arme de mépris.

Naval poursuit alors son discours : “Aujourd’hui, 
combien de serviteurs se sont multipliés, qui se 
vantent et se glorifient, allant jusqu’à prétendre 
être plus importants que leurs maîtres !” Il 
reprend ensuite : “Comment voudrait-il que je 
prenne mon pain, mon eau, les bêtes que j’ai 
égorgées pour mes travailleurs, et que je donne 
tout cela à des hommes que je ne connais pas, 
dont j’ignore même l’origine et la provenance ?”

En entendant ces paroles, les serviteurs de 
David tournèrent le dos à Naval et reprirent leur 
chemin. Lorsqu’ils arrivèrent auprès de David, 
ils lui rapportèrent fidèlement cette réponse si 
insolente et si profondément dénigrante. Alors, 
David dit à ses hommes que chacun se ceigne de 
son épée. C’est ce qu’ils firent : chaque homme 
ceignit son épée autour de sa taille, et David lui-
même ceignit son épée. 400 hommes suivirent 
David, tandis que 200 restèrent pour garder le 
camp, car David avait 600 hommes avec lui.

Le texte raconte ensuite qu’Avigaïl, la femme 
de Naval, fut informée de ce qui s’était passé. 
L’un des serviteurs de Naval vint lui rapporter 
les faits et lui dit : “Voilà, David a envoyé des 

messagers du désert pour bénir et saluer notre 
maître, mais notre maître les a repoussés. Et c’est 
bien regrettable, car ces hommes ont été bons 
avec nous tout le temps. Ils ne nous ont jamais 
maltraités, ils ne nous ont jamais attaqués, et 
jamais rien n’a été volé de notre troupeau. Au 
contraire, ils nous ont protégés : tout le temps 
où nous faisions paître le troupeau près d’eux, 
lorsqu’on était dans les champs, ils étaient pour 
nous comme une muraille, aussi bien la nuit que 
le jour. Grâce à eux, nous avons pu faire paître le 
troupeau en toute sécurité.”

Et le serviteur conclut en disant à Avigaïl : 
“Maintenant, sache et vois ce que tu es prête 
à faire pour réparer ce qui vient de se passer, 
pour apaiser et calmer David, car le malheur 
va s’abattre sur notre maître et sur toute sa 
maison. Il s’est comporté comme un homme 
ignoble, grossier et brutal, incapable d’écouter, 
dangereux par son caractère, au point qu’il est 
impossible de lui parler. Si jamais il apprend ce 
que je suis en train de te dire, sa fureur s’abattra 
sur moi et sur les autres travailleurs.”

Le texte nous rapporte alors qu’Avigaïl se hâta. 
Elle prit 200 pains, deux outres remplies de vin, 
cinq moutons bien préparés, c’est-à-dire bien 
cuisinés, farcis, abondamment garnis de viande et 
d’œufs, cinq mesures de blé grillé, cent mesures 
de raisins secs et deux cents pains de figues 
sèches, et fit charger tout cela sur des ânes. Elle 
dit à ses serviteurs : “Passez devant moi ; voici 
que moi, j’arrive derrière vous.” Et le texte conclut 
en précisant : “À son mari, Naval, elle n’en dit rien.”



AVOT OUBANIM Michpatim - n°312 12 fev. - 25 Chevat 5786

7

Le héros de cette histoire, nous l’appellerons Réouven. 
Un jour, Réouven s’engage avec sa voiture dans une rue 
très étroite, où des voitures sont garées des deux côtés 
alors que la rue est à double sens. Il est déjà bien engagé 
lorsqu’il aperçoit, au loin, une autre voiture qui s’apprête 
à entrer en sens inverse. Réouven fait des appels de 
phare pour demander au conducteur d’attendre. Mais le 
chauffeur d’en face, que nous appellerons Chim’on, n’en 
tient pas compte et entre quand même dans la rue.
Rapidement, les deux voitures se retrouvent face-à-
face. La rue est bloquée, et il est évident que l’un des 
deux doit faire marche arrière. Réouven baisse sa vitre 
et explique calmement qu’il est entré le premier et 
que Chim’on aurait dû attendre. Chim’on s’entête et 
répond : “C’est à vous de reculer.” Réouven lui répond 
sans s’énerver : “Non, c’est à vous de faire marche 
arrière.” Puis il ajoute tranquillement : “Moi, j’ai tout le 
temps.” Il incline légèrement son siège et attend.
Après un moment, Chim’on finit par céder. Il recule, 
se met de côté, et Réouven peut sortir de la rue. Au 
moment où les deux voitures se croisent, Chim’on crie 
avec colère : “Je vous connais ! Je vais vous casser 
votre subsistance !” Réouven lui répond calmement : 
“Personne ne peut me casser ma subsistance. Elle vient 
du Maître du monde, et Lui seul décide.”
Il est maintenant temps de mieux connaître Réouven. 
Réouven possède une usine qui fournit du matériel 
nécessaire à la construction. Un jour, il reçoit un appel : 
on lui demande un devis pour la fourniture de matériel 
destiné à la construction d’un immeuble municipal. 
Après avoir fait ses calculs, Réouven propose un prix de 
22 000 chékels, soit environ 6 000  €. Son interlocuteur 
lui dit qu’il transmettra le devis à son supérieur.
Les jours passent, sans réponse. En réalité, l’employé 

municipal a bien transmis le devis. Mais son supérieur 
n’était autre que Chim’on. En entendant le nom de 
Réouven, Chim’on met immédiatement son veto et 
ordonne : “Non. Je ne veux pas que cette commande lui 
soit confiée. Trouvez un autre fournisseur.”
Suite à cet ordre, l’employé se tourne vers un concurrent 
de Réouven, qui propose un devis plus élevé, de  
26 000 chékels. Ce concurrent, débordé par la 
commande, contacte Réouven pour le dépanner sur une 
partie du matériel. Puis, quelques jours plus tard, il lui 
propose finalement de reprendre toute la commande, 
devenue trop lourde pour lui. Réouven accepte, sans 
savoir qu’il s’agit de la même commande pour laquelle 
il avait lui-même proposé 22 000 chékels.
Ce n’est qu’ensuite que Réouven comprend toute 
l’histoire. Lorsque l’employé est revenu vers Chim’on 
avec le devis plus élevé, il lui a fait remarquer que la ville 
allait désormais payer 4 000 shekels de plus. Chim’on a 
répondu : “Peu importe. Je paierai la différence de ma 
poche. L’essentiel est que Réouven n’obtienne pas ce 
contrat.”
Mais Hachem a dirigé les événements autrement. La 
commande est passée par le concurrent… puis a été 
entièrement transférée à Réouven. Résultat : Réouven 
a obtenu le contrat au prix de 26 000 chékels, soit  
4 000 chékels de plus que ce qu’il avait proposé. Ces  
4 000 shekels supplémentaires n’ont pas été payés 
par la ville, mais par Chim’on lui-même. Celui qui 
avait menacé de casser la subsistance de Réouven y a 
finalement contribué de sa propre poche. 
Et l’on comprend alors combien Réouven avait raison : 
la subsistance d’un homme vient du Maître du monde, 
et de Lui seul.

À l’occasion de la Paracha Michpatim, qui nous enseigne l’importance des relations entre les hommes, voici 
une histoire vraie, arrivée il n’y a pas si longtemps.



AVOT OUBANIM Michpatim - n°312 12 fev. - 25 Chevat 5786

8

avotoubanim@torah-box.com+972 54 679 75 77

Responsable de la publication : David Choukroun

Rédaction : Rav Eliahou Uzan, Rav El’hanan Moché Smietanski (Guémara), Alexandre Rosemblum (Chemirat Halachon)

Mise en page : Dafna Uzan

La Michna nous apprend qu’un ouvrier est considéré comme un gardien rémunéré sur le matériel 
qu’il a reçu à réparer  ; or, un gardien rémunéré est responsable en cas de vol.
Cependant, la Guémara précise que dans un cas où l’ouvrier a prévenu le propriétaire du matériel 
qu’il a terminé le travail, il n’est plus considéré comme un gardien rémunéré mais seulement 
comme un gardien non-rémunéré. Or, la Michna dans Baba Metsi’a nous apprend qu’un gardien 
qui n’est pas rémunéré n’est pas responsable en cas de vol. C’est pourquoi le retoucheur n’est 
pas dans l’obligation de rembourser à Yossef le costume volé.

Réponse

 	 Baba Metsi’a 80b, Michna ainsi que Métiv Rav Na’hman Bar Pappa jusqu’à 
Kamachma’ Lane  

 	 Choul’han ‘Aroukh ‘Hochen Michpat 306m 1
 	 Baba Metsi4a 93a, Michna.

A toi !

Le retoucheur doit-il rembourser à 
Yossef le costume volé  ?

Question

Yossef a acheté un nouveau costume, cher et 
élégant. Comme c’est souvent le cas, le costume a 
besoin de retouches et il l’emmène donc chez un 
retoucheur. Ce dernier prend les mesures, et dit 
à Yossef qu’il le préviendra dès que le costume 
sera prêt. Comme prévu, quelques jours après, le 
retoucheur contacte Yossef et lui annonce que son 
costume est prêt. Yossef le remercie et lui dit qu’il 
passera dès qu’il le pourra. 

Deux jours après, Yossef va chercher son costume 
mais il trouve la boutique fermée avec un écriteau 
sur la porte annonçant que la boutique a été 
cambriolée ainsi que son contenu, et qu’elle est 
fermée jusqu’à nouvel ordre. Yossef appelle alors 
le retoucheur et lui demande de rembourser le 
costume volé  : en effet, il était sous sa garde et 
donc sous sa responsabilité. Mais le retoucheur 
prétend qu’il n’y est pour rien et qu’il n’y a donc 
aucune raison de le pénaliser.


