—TnNnm 1

P g vl
AVOT OUBAN

Chabbath Chékalim

“Si tu vois 'ane de celui que tu détestes seffondrer sous sa charge, te retiendras-tu de laider ? )
Tu devras certainement l'aider.”

Bonjour les enfants ! La Torah nous décrit ici  principe de Tsa'ar Baalé ‘Haim, la souffrance des étres
une scene trés concrete. Un homme marche  yivants. Face & cette souffrance, la rancune personnelle

sur son chemin _Et croise un.:%lne‘ écrase Sous le ppids doit seffacer. |l faut aider a décharger la charge qui écrase
dune charge excessive. Le propriétaire a exagéré, lanimal Lanimal et le soulager de son poids, Cette Mitsva sappelle

narrive plus a avancer et ploie sous le fardeau. Mais le . C e . N
ot gn e : - R Prika, qui signifie aider a décharger un animal lorsqu'il est
détail deécisif est le suivant: le propriétaire de cet ane ,
écrase sous sa charge.

est quelquun que lon déteste. Naturellement, 'homme
pourrait étre tenté de passer son chemin et de se dire;  Mais il existe une autre Mitsva, appelée Té'ina, qui consiste
“IL sest mis tout seul dans cette situation. Pourquoi irais-  a aider a charger, ou a recharger, un animal. Un homme
je Laider ?” tente de poser un lourd paquet sur le dos de son dne, mais
La Torah tranche sans hésitation : non. Tu dois abandonner i My arrive pas seul. Si tu passes a ce moment-la et que
ce que tu as dans ton coeur contre lui et aller laider. A tu vois sa difficulté, la Torah te demande de tapprocher et
priori, la raison de cette Mitsva est claire : il yaici un étre  de lui dire : “Permettez-moi de vous aider”, et de laider
\vivant qui souffre. La Torah est extrémement sensible au  effectivement a remettre la charge sur le dos de l’animalj

Suite en page 2

AVOT OUBANIM | Michpatim - n°312 www.torah-box.com/avot-oubanim 12 fev. - 25 Chevat 5786




\_

Suite de la page précédente

Cette Mitsva est explicitement rapportée
dans la Torah : “Tu ne verras pas l'dne de ton
frére ou son taureau, tombés sur le chemin, et tu
te détourneras de lui; tu devras le relever avec lui”
(Dévarim 22, 4) Nos Sages expliquent que ce verset
ne parle pas de relever l'animal lui-méme. Lane ou le
taureau n'est pas tombé. Cest [a charge qui est tombée
de son dos, et le propriétaire n'arrive pas a la remettre
seul. La Torah interdit alors de détourner les yeux: il
faut sapprocher et aider a relever la charge, Cest-a-dire
a la remettre sur lanimal.

Nous avons donc appris lexistence de deux Mitsvot :
la Mitsva de Prika, aider a décharger, et la Mitsva de
Té'ina, aider a charger ou a recharger. Il faut maintenant
remarquer une différence essentielle entre ces deux
Mitsvot. Pour (a Prika, la Torah a volontairement choisi
un cas difficile : celui ot Lon rencontre quelqu'un que
lon déteste. Pour la Té'ina, en revanche, la Torah parle
de “'ane de ton frére”, cest-a-dire d'un ami,de quelqu'un
qui nous est proche. Aider un ami est naturel ; aider
quelqu'un que Lon déteste exige un véritable travail
intérieur.

La Guémara va encore plus loin et présente un cas
étonnant ol les données sont inversées. D'un coté, un
cas de Prika avec un ami : lanimal souffre réellement.
De lautre, un cas de Té’ina avec un ennemi : animal

ne souffre pas. Les deux situations se présentent en
méme temps.

? Que faut-il faire ?

Intuitivement, on penserait qu'il faut aider lanimal qui
souffre. Pourtant, la Guémara tranche autrement : il
faut laisser Lami et son animal souffrant, et aller aider
l'ennemi a recharger le sien. (Baba Metsia 32b)

? Pourquoi ?

Parce qu'il y a ici deux types de souffrance. Il y a la
souffrance de l'animal, réelle et importante. Mais il y
a aussi la souffrance de 'homme : [a haine qu'il porte
dans son cceur. Cette haine l'abime intérieurement, et
la Torah exige qu'il la combatte et qu'il Lextraie de Lui.

De méme quun homme a le droit de tuer un animal
pour se nourrir, parce que les besoins vitaux de 'homme
le permettent, de la méme maniére il est parfois permis
de laisser une souffrance animale temporaire pour
répondre a un besoin plus élevé : réparer son monde
intérieur. Bien que linterdiction de faire souffrir un
animal soit une interdiction de la Torah, le travail
sur les traits de caractére, la soumission du mauvais
penchant et la guérison de la haine sont ici considérés
comme plus urgents, car ils concernent la souffrance
de 'homme lui-méme.

\

LE CAS DE
LA SEMAINE

QUESTION

AVOT OUBANIM | Michpatim - n°312

¢

e ‘Hafets ‘Haim nous enseigne
“Chomme ne retire aucun mérite
des paroles saintes qu'il tient si
elles ont été souillées par ses
propos médisants et ce qu’il a
Qolportéf’ (Kavod Chamaim 1) )

)

e temps périmés ici.”

ﬁéouven passe devant une épicerie Cache
avec son ami Chimbn, il veut acheter quelques
sucreries pour le Chabbath. Chimon le met en

Qarde. “Passe ton chemin, les bonbons sont to
|

a
LD

Chimon na pas le droit de dire a Réouven que les bonbons dune

Chimon a-t-
il le droit
de prévenir

Réouven de
cette facon ?

R

) 24

www.torah-box.com/avot-oubanim

certaine épicerie sont périmeés. Il est interdit de dire du mal
des biens de son prochain, puisque cela peut lui causer du tort,
comme dans le cas de la marchandise dun commercant. Il peut
en revanche le mettre discrétement sur ses gardes en lui disant,
par exemple, de vérifier la date de péremption.

12 fev. - 25 Chevat 5786



AVOT OUBANIM | Michpatim - n°312

Dés que lon prononce le mot magique Adar, cela
nous fait penser a quoi ?

Tout de suite, cela nous fait réver de Pourim ! Car tout
le monde sait que Pourim, dans toutes les villes du
monde, est célébré le 14 Adar, et qu'a Yérouchalaim,
ainsi que dans toutes les villes qui étaient entourées
de murailles a [époque de Yéhochoua'bin Noun, il est
célébré le 15 Adar. Cest pourquoi nous avons devant
nous deux petites semaines pour nous préparer a
étudier les lois de Pourim. Cette semaine, nous allons
commencer par un survol général, avant dentrer plus
tard dans les détails, Mitsva par Mitsva.

IL existe un moyen trés simple et trés connu pour se
rappeler toutes les Mitsvot de Pourim. Lastuce, cest
que toutes commencent par la lettre n (Mem).

Alors, quelle est la premiére Mitsva de Pourim ?

Bravo ! la lecture de la Méguila.A Pourim, nous lisons
deux fois la Méquila, celle qui raconte toute U'histoire
du miracle de Pourim.

Quelles sont les autres Mitsvot ?

o Matanot Laevyonim: donner de largent a
au moins deux personnes pauvres, afin quelles
puissent s'acheter un repas pour Pourim.

* Michloa'h Manot: envoyer au moins deux
aliments a au minimum une personne. Les hommes
envoient aux hommes, et les femmes envoient aux
femmes. Dans ces deux Mitsvot - Matanot Laevyonim
et Michloa'h Manot - on peut, et il est méme
recommandé, de donner a plusieurs personnes.

o Michté, le festin de Pourim : un repas que lon fait
avec du pain, avec de la viande, et en buvant un
peu plus de vin que d’habitude, afin détre encore

www.torah-box.com/avot-oubanim

plus joyeux.

En plus de ces Mitsvot directement liées a Pourim, il
existe encore une autre Mitsva que lon accomplit la
veille de Pourim, et qui commence elle aussi par la
lettre n. Il sagit de la mitsva de Ma'hatsit Hachékel.
La veille de Pourim, généralement au moment de
Min‘ha, on donne une demi-piéce de la monnaie du
pays : un demi-euro en Europe, un demi-chékel en
Israél, un demi-dollar en Amérique. Cette Mitsva est
faite en souvenir du Ma‘hatsit Hachékel que les Bné
Israél donnaient a lépoque ou le Beth Hamikdach
existait encore. Tout largent collecté servait a acheter
les Korbanot communautaires, offerts pour lensemble
du peuple tout au long de lannée. Et puisque le mot
Terouma apparait trois fois dans la Paracha, on a
'habitude de donner trois demi-piéces.

Avant de conclure ce survol, il faut relever un point
trés intéressant. Pourim est la seule féte durant
laquelle on ne récite pas le Hallel.

Le Hallel, ce sont des chapitres de Téhilim, des chants
de louange a Hachem, que nous récitons pendant
toutes les fétes et a chaque Roch ‘Hodech.

Pourquoi pas a Pourim?

La réponse est merveilleuse, et cest la Guémara qui
la donne : la lecture de la Méguila elle-méme est un
Hallel. (Méguila 14a ; ‘Erkhin 10b) A Pourim, on loue
Hachem a la maniére de Pourim, en lisant la Méguila.
Il existe toutefois une opinion qui rapporte que si
une personne se trouve isolée a Pourim, sans Méquila,
elle devra alors au moins réciter le Hallel. Pendant
les deux semaines qui viennent, nous allons prendre
chacune de ces Mitsvot et apprendre comment les
accomplir correctement.

12 fev. - 25 Chevat 5786



Pirke Avot, sixieme chapitre 6, Michna 6 (suite)

Grace a Hachem, nous allons conclure aujourd’hui la série des 48 qualités que ’homme doit acquérir pour
que la Torah qu'il a étudiée demeure véritablement sienne, queelle fasse partie de lui et ne le quitte pas.

40. Maamido al Hachalom le sujet et 3 Uapprofondir. Mais il ne se limite pas a poser
IL le replace sur le Chalom. Au cours dune discussion  des questions.En paralléle, il cherche lui-méme a trouver
de Torah, et plus encore dune discussion talmudique, des réponses aux questions qu'il a soulevées. IL participe
il peut arriver que l'échange devienne tendu : chacun  activement a la réflexion et ne fait pas porter tout leffort
tient a son opinion, la contradiction se durcit, et le risque  sur son interlocuteur. Par cette attitude, il montre qu'il
apparait que le débat glisse vers une forme de querelle est un interlocuteur droit et honnéte, engagé dans une
personnelle. A ce moment précis, celui qui posséde cette  recherche sincére de la vérité, et non quelqu'un qui serait
qualité sait ramener son interlocuteur au Chalom. présent uniquement pour contredire.

L lui rappelle les liens de paix, damitié et de respect  43. Choméa Oumossif

qui les unissent. Il replace la discussion dans son || gcqute et il ajoute. Aprés avoir écouté la réponse avec
cadre véritable : siils sopposent, ce nest ni par envie  arjayx attention et concentration, il ne sarréte pas [a.
de contredire, ni par esprit de victoire, ni par rivalitt \jne fois a réponse bien comprise, il cherche a lenrichir
personnelle. La contradiction ne vient que dun amour o, 0.0 davantage. De lui-méme, il ajoute de nouveaux
sincére de la Torah et dun désir commun d’atteindre la éléments, des précisions ou des compléments, toujours
vérité la plus juste. Ainsi, il veille a ce que la discussion 421 e but datteindre une clarification la plus parfaite
reste une recherche partagée, et non une source de  pogible du sujet. Il najoute pas pour se mettre en avant,
tension. Voila le sens : préserver la paix afin que a \ic oo faire grandir la compréhension commune.
Ma'hloket reste une Ma'hloket pour le Ciel. Cest lexpression dune écoute véritable, suivie dune
41. Mityachev Libo Bétalmoudo participation constructive. Comme le dit le Passouk:
Il pose et stabilise son coeur dans son étude. Il ne “Donne au ‘Hakham, et il deviendra encore plus ‘Hakham?
se contente pas détudier de maniére ponctuelle ou  (Michlé 9,9)

improvisée. IL veille a asseoir son cceur, a le faire se poser, 44, Halomed 3l Ménat Lélamed

se stabiliser et se calmer au moment de [étude. IL se force
a étudier dans un cadre détendu, fixé et régulier. Létude
ne doit pas se faire dans lagitation, la précipitation ou
sous leffet de lexcitation. Elle demande au contraire un
cceur posé, installé, une constance et une régularité. Cest
ainsi que 'étude devient solide, équilibrée et durable, et
que la Torah peut réellement sétablir en 'homme.

Celui qui étudie avec lintention d'enseigner. Il sagit de
celui qui étudie la Torah avec, dés le départ, lintention de
latransmettre a son tour. Cette attitude est extraordinaire.
Le fait méme de savoir qu'il devra enseigner lamene a
réviser constamment ce qu'il a appris. Mais il ne révise
pas seulement pour lui-méme. Il enseigne a dautres
éléves, il reformule, il explique, il clarifie. Et cela constitue
42. Choel Oumachiv une garantie tres solide : ce qu'il a étudié reste entre
Il interroge et il répond. Il ne doit pas étre un éléve ou  ses mains. Par [étude accompagnée de la transmission,
un interlocuteur qui se contente de contredire sans cesse.  la Torah s'ancre durablement dans son cceur et dans sa
La question qu'il pose n'est pas destinée a provoquer oua  mémoire. Celui qui apprend afin denseigner conserve ce
sopposer pour le principe, mais a comprendre réellement  qu'il apprend.

\_ J

AVOT OUBANIM | Michpatim - n°312 www.torah-box.com/avot-oubanim 12 fev. - 25 Chevat 5786




Chers enfants, aujourd’hui

S -

,nous avons le bonheur de conclure le livre d'Ezra. Cette derniére partie nous

raconte, de maniere trés émouvante, comment les Bné Israél ont respecté l'engagement qu'ils avaient
pris : ils se sont séparés des femmes étrangeres qu'ils avaient épousees.

‘Ezra, le Cohen, en personne, sest investi dans cette
tachedifficile.llaparticipé activement alaséparation
de ces femmes, lune aprés l'autre, accompagné de
tous les chefs de maisons paternelles. Il sagissait
d’hommes respectables, qui avaient été désignés
de fagon précise, dont on savait clairement qui ils
gtaient, et qui étaient chargés de cette mission.
(étaient des personnes importantes, connues de
tous, auxquelles le peuple portait un grand respect.

Ce travail a commencé a Roch ‘Hodech Tévet et sest
poursuivi pendant trois mois : Tévet, Chevat et Adar.
Ainsi,a Roch ‘Hodech Nissan, la séparation de toutes
les femmes étrangéres fut entierement réalisée.

Le texte cite ensuite les grandes familles qui sétaient
liées par mariage avec des femmes étrangeres.
Parmi elles, il y avait méme des Cohanim : la famille
de Yéchoua' ben Yotsadak, lui-méme, ses fréres et
ses enfants, qui sétaient effectivement liés avec
des femmes étrangéres. Ceux-la se sont engagés
solennellement, par une poignée de main, a faire
sortir ces femmes et a apporter également des
Korbanot d'expiation pour le fait d'avoir vécu avec
elles.

Les commentateurs expliquent que ces Korbanot
nétaient pas réellement prévus par la Torah pour
une situation de ce type. Il sagissait dune Horaat
Chaa, cest-a-dire une décision exceptionnelle et
ponctuelle, prise pour cette époque précise. [l semble
qu’Ezra le Cohen, avec les ‘Hakhamim de son temps,
ait ainsi innové afin de donner plus de force et de
portée a l'action qui était menée a ce moment-la.

Les versets continuent en citant encore une

quinzaine de familles de Cohanim qui, elles aussi,
setaient liées avec des femmes étrangeres et qui
ont accepté de s'en séparer.

Puis le texte aborde les familles de Lévi. Parmi les
Léviim, cing ou six familles sétaient elles aussi
lies a des femmes étrangéres et ont accepté de
sen séparer. Le texte mentionne ensuite les familles
des Méchorérim, ceux chargés de chanter au Beth
Hamikdach, ainsi que les familles de ceux qui
ouvraient et fermaient les portes du Beth Hamikdach.

Pour conclure, le texte cite, sur une dizaine de
Psoukim, un peu moins d'une centaine de familles
juives qui nétaient ni Cohanim ni Léviim, mais
simplement des Israél. Eux aussi avaient contracté
des mariages avec des femmes étrangeres et tous
ont accepté de se séparer de leurs femmes, méme
aprés les avoir épousées. Certains avaient méme
eu des enfants de ces femmes. Or, lorsqu'un Juif a
un enfant avec une femme non-juive, lenfant a le
statut de sa mere, et donc n'est pas Juif. Ils ont donc
accepté, avec beaucoup de difficulté et de courage,
de se séparer non seulement de leurs femmes, mais
aussi de leurs enfants.

Ce passage nous montre jusquou est allé
lengagement du peuple a ce moment-la. Le dernier
chapitre du livre d’Ezra nous enseigne que la
Téchouva véritable demande parfois des choix
difficiles mais sincéres. Le peuple a montré qu'il
est prét a se remettre en question, a réparer et a
reconstruire sur des bases solides, méme lorsque
cela colte. Cest ainsi que lon prépare un avenir
fidele a la Torah.

AVOT OUBANIM | Michpatim-n°312

www.torah-box.com/avot-oubanim

12 fev. - 25 Chevat 5786



Chmouel I, chapitre 25, versets 10 a 19

Aprés avoir exprimé leur demande a Naval, les hommes de David attendirent sa réponse. Celle-
Ci ne tarda pas a fuser, avec une cruauté, une insolence et une arrogance incroyables. Le texte
rapporte que Naval répondit aux serviteurs de David : “Qui est David ? Et qui est ce ben Yichai ?”

Par “Oui est David 7", Naval veut dire : en quoi cet ~ Messagers du désert pour bénir et saluer notre
homme serait-il si important pour que je doive maitre, mais notre maitre les a repoussés. Et cest
Lui donner ce qui mappartient ? Et lorsquilajoute  Dien regrettable, car ces hommes ont été bons
“ben Yichat", il ne cite pas ce nom innocemment. ~ avec nous tout le temps. Ils ne nous ont jamais
Il cherche a rabaisser David en rappelant son maltraités, ils ne nous ont jamais attaqués, et
origine, en insinuant : ‘noublie pas d'ol tu viens’, ~ }amais rien na été volé de notre troupeau. Au
avec en arriére-plan lascendance de Ruth la contraire, ils nous ont protégés : tout le temps

Moabite, utilisée ici comme une arme de mépris, U nous faisions paitre le troupeau pres deux,
lorsquion était dans les champs, ils étaient pour

nous comme une muraille, aussi bien la nuit que
le jour. Grace a eux, nous avons pu faire paitre le
troupeau en toute sécurité”

Naval poursuit alors son discours : “Aujourd’hui,
combien de serviteurs se sont multipliés, qui se
vantent et se glorifient, allant jusqu’a prétendre
étre plus importants que leurs maitres!” Il
reprend ensuite : “Comment voudrait-il que je
prenne mon pain, mon eau, les bétes que jai
égorgées pour mes travailleurs, et que je donne
tout cela a des hommes que je ne connais pas,
dont j'ignore méme lorigine et la provenance ?”

Et le serviteur conclut en disant a Avigail:
“Maintenant, sache et vois ce que tu es préte
a faire pour réparer ce qui vient de se passer,
pour apaiser et calmer David, car le malheur
va sabattre sur notre maitre et sur toute sa
maison. Il sest comporté comme un homme
En entendant ces paroles, les serviteurs de  jgnoble, grossier et brutal, incapable d'écouter,
David tournérent le dos a Naval et reprirent leur dangereux par son caractére, au point quil est
chemin. Lorsqu'ils arriverent auprés de David, impossible de ui parler. Si jamais il apprend ce

ils lui rapporterent fidelement cette réponse i que je suis en train de te dire, sa fureur sabattra
insolente et si profondément dénigrante. Alors,  ur moi et sur les autres travailleurs”

David dit a ses hommes que chacun se ceigne de
son épée. Cest ce qu'ils firent : chaque homme
ceignit son épée autour de sa taille, et David lui-
méme ceignit son épée. 400 hommes suivirent
David, tandis que 200 restérent pour garder le
camp, car David avait 600 hommes avec lui.

Le texte nous rapporte alors quAvigail se hata.
Elle prit 200 pains, deux outres remplies de vin,
cing moutons bien préparés, Cest-a-dire bien
cuisinés, farcis, abondamment garnis de viande et
deeufs, cing mesures de blé grillé, cent mesures
de raisins secs et deux cents pains de figues
Le texte raconte ensuite quAvigail, la femme  séches, et fit charger tout cela sur des anes. Elle
de Naval, fut informée de ce qui sétait passé.  dit a ses serviteurs : “Passez devant moi ; voici
Lun des serviteurs de Naval vint lui rapporter  que moi,jarrive derriére vous. Et le texte conclut
les faits et lui dit: “Voila, David a envoyé des  en précisant : ‘A son mari, Naval, elle n'en dit rien”

AVOT OUBANIM | Michpatim - n°312 www.torah-box.com/avot-oubanim 12 fev. - 25 Chevat 5786




AVOT OUBANIM | Michpatim - n°312

Le héros de cette histoire, nous l'appellerons Réouven.
Un jour, Réouven s'engage avec sa voiture dans une rue
trés étroite, ol des voitures sont garées des deux cotés
alors que larue est a double sens. |l est déja bien engagé
lorsqu’il apercoit, au loin, une autre voiture qui sappréte
a entrer en sens inverse. Réouven fait des appels de
phare pour demander au conducteur d'attendre. Mais le
chauffeur d'en face, que nous appellerons Chimon, n'en
tient pas compte et entre quand méme dans la rue.
Rapidement, les deux voitures se retrouvent face-a-
face. La rue est bloquée, et il est évident que Lun des
deux doit faire marche arriére. Réouven baisse sa vitre
et explique calmement qu'il est entré le premier et
que Chim'on aurait di attendre. Chimon sentéte et
répond : “Cest a vous de reculer.” Réouven lui répond
sans sénerver : “Non, cest a vous de faire marche
arriére”” Puis il ajoute tranquillement : “Moi, j'ai tout le
temps.” Il incline [égerement son siege et attend.

Aprés un moment, Chimon finit par céder. Il recule,
se met de cOté, et Réouven peut sortir de la rue. Au
moment ou les deux voitures se croisent, Chimon crie
avec colére : “Je vous connais ! Je vais vous casser
votre subsistance !I” Réouven lui répond calmement :
“Personne ne peut me casser ma subsistance. Elle vient
du Maitre du monde, et Lui seul décide”

Il est maintenant temps de mieux connaitre Réouven.
Réouven posséde une usine qui fournit du matériel
nécessaire a la construction. Un jour, il recoit un appel :
on lui demande un devis pour la fourniture de matériel
destiné a la construction dun immeuble municipal.
Apreés avoir fait ses calculs, Réouven propose un prix de
22 000 chékels, soit environ 6 000 €. Son interlocuteur
lui dit qu’il transmettra le devis a son supérieur.

Les jours passent, sans réponse. En réalité, lemployé

www.torah-box.com/avot-oubanim

municipal a bien transmis le devis. Mais son supérieur
nétait autre que Chimon. En entendant le nom de
Réouven, Chimon met immédiatement son veto et
ordonne : “Non. Je ne veux pas que cette commande lui
soit confiée. Trouvez un autre fournisseur.”

Suite a cet ordre, lemployé se tourne vers un concurrent
de Réouven, qui propose un devis plus élevé, de
26 000 chékels. Ce concurrent, débordé par la
commande, contacte Réouven pour le dépanner sur une
partie du matériel. Puis, quelques jours plus tard, il Lui
propose finalement de reprendre toute la commande,
devenue trop lourde pour lui. Réouven accepte, sans
savoir qu'il s'agit de la méme commande pour laquelle
il avait lui-méme proposé 22 000 chékels.

Ce nest quensuite que Réouven comprend toute
Uhistoire. Lorsque l'employé est revenu vers Chimon
avec le devis plus élevé, il lui a fait remarquer que la ville
allait désormais payer 4 000 shekels de plus. Chimon a
répondu : “Peu importe. Je paierai la différence de ma
poche. Lessentiel est que Réouven nobtienne pas ce
contrat”

Mais Hachem a dirigé les événements autrement. La
commande est passée par le concurrent... puis a été
entierement transférée a Réouven. Résultat : Réouven
a obtenu le contrat au prix de 26 000 chékels, soit
4 000 chékels de plus que ce qu'il avait proposé. Ces
4 000 shekels supplémentaires nont pas été payés
par la ville, mais par Chimon lui-méme. Celui qui
avait menacé de casser la subsistance de Réouven y a
finalement contribué de sa propre poche.

Et lon comprend alors combien Réouven avait raison :
la subsistance d’'un homme vient du Maitre du monde,
et de Lui seul.

12 fev. - 25 Chevat 5786




Yossef a acheté un nouveau costume, cher et
élégant. Comme cest souvent le cas, le costume a
besoin de retouches et il lemmeéne donc chez un
retoucheur. Ce dernier prend les mesures, et dit
a Yossef qu'il le préviendra des que le costume
sera prét. Comme prévu, quelques jours apres, le
retoucheur contacte Yossef et lui annonce que son
costume est prét. Yossef le remercie et lui dit qu'il
passera des qu'il le pourra.

Deux jours apres, Yossef va chercher son costume
mais il trouve la boutique fermée avec un écriteau
sur la porte annongant que la boutique a été
cambriolée ainsi que son contenu, et quelle est
fermée jusqu'a nouvel ordre. Yossef appelle alors
le retoucheur et lui demande de rembourser le
costume volé : en effet, il était sous sa garde et
donc sous sa responsabilité. Mais le retoucheur
prétend qu'il n'y est pour rien et qu'il n'y a donc
aucune raison de le pénaliser.

? Le retoucheur doit-il rembourser a
Yossef le costume volé ?

Baba Metsia 80b, Michna ainsi que Métiv Rav Na'hman Bar Pappa jusqu'a

Kamachma’ Lane

Choul’han Aroukh ‘Hochen Michpat 306m 1
Baba Metsi4a 93a, Michna.

La Michna nous apprend qu’un ouvrier est considéré comme un gardien rémunéré sur le matériel
qu'il a requ a réparer ; or, un gardien rémunéré est responsable en cas de vol.

Cependant, la Guémara précise que dans un cas ol Louvrier a prévenu le propriétaire du matériel
qu'il a terminé le travail, il n'est plus considéré comme un gardien rémunéré mais seulement
comme un gardien non-rémunéré. Or, la Michna dans Baba Metsia nous apprend qu'un gardien
qui n'est pas rémunéré nest pas responsable en cas de vol. Cest pourquoi le retoucheur nest
pas dans lobligation de rembourser a Yossef le costume volé.

Sous la direction spirituelle du Rav Eliahou Uzan

Responsable de la publication : David Choukroun

Mise en page : Dafna Uzan

Rédaction : Rav Eliahou Uzan, Rav El'hanan Moché Smietanski (Guémara), Alexandre Rosemblum (Chemirat Halachon)

E@ Vous souhaitez dédicacer un numéro de Avot Oubanim:04 86 11 93 97

Pour tous renseignements : ® 0177502231  ®+972546797577 @ avotoubanim@torah-box.com

www.torah-box.com/avot-oubanim 12 fev. - 25 Chevat 5786

AVOT OUBANIM | Michpatim - n°312




