
AVOT OUBANIM Térouma - n°313 19 fev. - 2 Adar 5786

1

Torah, chapitre 25, versets 1 à 5

Bonjour les enfants ! Cette semaine, nous commençons les belles Parachiot qui parlent de la 
construction du Michkan, le Tabernacle.

 Qu’est-ce que c’est, le Michkan ?

Bravo ! C’était un mini Beth Hamikdach 
démontable, qui a accompagné le peuple d’Israël pendant 
les quarante années dans le désert. Plus tard, il a été 
installé dans différents endroits, jusqu’à la construction 
finale du Beth Hamikdach à Jérusalem.

Dans la paracha de Terouma, Hachem dresse la liste 
de tous les éléments nécessaires à la fabrication du 
Michkan. Il invite chaque Juif à offrir selon la générosité 
de son cœur, ce qu’il peut, ce qu’il veut, avec joie.

Parmi ces éléments, la Torah mentionne quelque chose 
d’étonnant : les peaux de Ta’hach.

 Qu’est-ce que c’était que le Ta’hach ?
Les enfants, écoutez bien. Un jour, alors que les Bné Israël 
se trouvaient dans le désert, ils virent passer un troupeau 
d’animaux aux peaux splendides, multicolores, vraiment 
extraordinaires. Ils se demandèrent : “Mais quels sont 
donc ces animaux ?” Hachem leur fit alors savoir que ces 
animaux s’appelaient des Ta’hach. C’étaient des animaux 
purs, leur viande était Cachère, et même délicieuse. 

Les Bné Israël en mangèrent après avoir fait la Ché’hita, 
puis ils récupérèrent les peaux qui étaient particulièrement 
belles. Et c’est précisément à ce moment-là qu’Hachem 
donna la liste des éléments à offrir pour la construction 
du Michkan, et Il y inclut les peaux de Ta’hach.

Térouma 5786



AVOT OUBANIM Térouma - n°313 19 fev. - 2 Adar 5786

2

Suite de la page précédente

 Comment peut-on traduire le mot 
Ta’hach ?

Si l’on regarde Rachi, on découvre quelque chose de 
très intéressant : on ne peut pas traduire ce mot.

 Pourquoi ?

Parce que cet animal n’est apparu que dans le désert, 
uniquement à l’époque où les Bné Israël en avaient 
besoin pour la construction du Michkan ; puis il a 
disparu. Aujourd’hui, nous ne savons plus de quel 
animal il s’agissait.
Mais voilà que le Targoum Onkelos, qui traduit la Torah 
de l’hébreu en araméen, semble pourtant avoir trouvé 
une traduction. Il traduit Ta’hach par Sassgona.

 Si Onkelos a traduit, c’est bien qu’il savait de quel 
animal il s’agissait ?

La réponse se trouve, là encore, chez Rachi. Il nous 
explique que Sassgona n’est pas un vrai nom d’animal. 
C’est un mot inventé par le Targoum. Il est composé 
de deux mots : Sass, qui signifie “Il se réjouit”, et Gona, 

qui signifie “la/les couleur(s)”. 

Autrement dit, le Targoum n’a pas traduit le nom de 
l’animal. Il l’a décrit. Il a voulu dire que le Ta’hach était 
un animal qui se réjouissait des belles couleurs de sa 
peau, un animal multicolore, éclatant, qui déambulait 
avec fierté, heureux de ce qu’il était. C’est cela le sens 
de Sassgona : un animal joyeux de ses couleurs.

En réalité, cette histoire n’est pas si étonnante que cela. 
Nous savons bien que, dans l’histoire, de nombreuses 
espèces animales ont disparu : les mammouths, les 
dinosaures et bien d’autres encore. Une fois qu’elles 
ont accompli leur rôle, elles ont disparu. Le Ta’hach 
aussi n’est apparu qu’une seule fois dans l’histoire, 
pour une mission précise : apporter sa beauté et ses 
peaux au service du Michkan. Puis il a disparu.

Parfois, Hachem crée quelque chose - ou quelqu’un - 
pour une mission précise. Ce qui compte, ce n’est pas 
la durée, mais ce que l’on fait du temps et des qualités 
que l’on nous a confiés. Comme le Ta’hach, chacun de 
nous a quelque chose d’unique à offrir.

Le Cas de  
la semaine

Chmirat 
Halachone

en histoire

Réouven se rend au marché pour acheter un 
beau poisson Likhvod Chabbath Kodech. Un 
poissonnier l’appelle : “Mon garçon, si tu veux 
un poisson vraiment Cachère Laméhadrin, et 
surtout très frais, ne va pas ailleurs, ici tu as 
tout ce que tu désires !”

Qu
es

ti
on

Le 
poissonnier 
peut-il 
allécher de 
cette façon 
Réouven ?

Réponse

Le ‘Hafets ‘Haïm nous enseigne : 
“La Torah a sondé le cœur de 
l’homme et elle sait qu’il est 
capable de se garder de la faute 
du Lachon Hara’.”

La déclaration du poissonnier est interdite, car il insinue que 
les autres poissonniers du marché ne proposent pas de poisson 
Cachère Laméhadrin ou frais. Or il est interdit de dire du mal 
des biens du prochain, puisque cela peut lui causer du tort, 
comme justement dans le cas des commerçants au sujet de leur 
marchandise.



AVOT OUBANIM Térouma - n°313 19 fev. - 2 Adar 5786

3

Nous sommes à présent Chabbath, déjà le 4 Adar, et nous poursuivons notre progression dans l’étude 
des lois de Pourim.

 Les femmes sont-elles concernées par les 
lois de Pourim ?

Cette question est pleinement justifiée. En effet, 
nous avons appris à de nombreuses reprises que les 
femmes sont dispensées des Mitsvot positives liées 
au temps. Ainsi, une femme ne met pas de Tsitsit à 
ses vêtements. Elle n’est pas tenue d’entendre le son 
du Chofar. Elle n’est pas obligée de prendre le Loulav 
et les autres espèces.

 Pourquoi cela ?

Parce qu’il s’agit de Mitsvot actives, 
strictement liées au temps : 
certaines ne se font que le 
jour et non la nuit, d’autres 
doivent être accomplies à 
une date précise, ni avant 
ni après. D’après ce principe, 
les femmes ne devraient 
pas être concernées par les 
Halakhot de Pourim. En effet, 
Pourim a une date bien définie : 
le 14 ou le 15 Adar, selon les villes. Et 
les obligations de Pourim sont clairement 
des Mitsvot à accomplir :

•	 la lecture de la Méguila ;

•	 l’envoi des Michloa’h manot ;

•	 le don des Matanot Laevyonim ;

•	 et le festin de Pourim.

 Une femme est-elle, oui ou non, concernée par 
l’ensemble des lois de Pourim ?

Contre toute attente, le Choul’han ‘Aroukh tranche 
que tout le monde est tenu de lire la Méguila, aussi 
bien les hommes que les femmes. Et de la même 
manière que les femmes sont obligées d’écouter la 
lecture de la Méguila, elles sont également tenues 
d’accomplir toutes les autres Mitsvot de Pourim : les 
Michloa’h Manot, les Matanot Laévyonim et le Michté.

 Pourquoi cette exception, alors que Pourim semble 
être, par excellence, un ensemble de Mitsvot 
positives liées au temps ?

Le Michna Beroura rapporte ici l’enseignement de la 
Guémara : les femmes aussi étaient incluses dans ce 
miracle.

L’explication est claire. Les femmes faisaient 
pleinement partie du décret d’Haman, qui visait à 
exterminer tout le peuple juif, sans aucune distinction. 
Elles étaient incluses dans le danger au même titre 
que les hommes. Par conséquent, elles ont elles aussi 
bénéficié du miracle de Pourim, exactement comme 
les hommes. C’est pour cette raison que, malgré le 

principe général des Mitsvot positives 
liées au temps, elles sont tenues de 

toutes les obligations de Pourim.

Certains ajoutent même 
que les femmes sont, d’une 
certaine manière, encore plus 
concernées.

 Pourquoi ?

Parce que le miracle est survenu 
par l’intermédiaire d’une femme : 

Esther Hamalka, la reine Esther. 

Le Michna Beroura écrit que chaque homme 
devra relire la Méguila chez lui, à la maison, devant 
les jeunes filles, les domestiques et les femmes. Il 
précise toutefois qu’il existe des endroits où les 
femmes se rendent à la synagogue pour écouter 
la lecture de la Méguila depuis la ‘Ezrat Nachim, la 
partie réservée aux femmes.

 Se pose alors une difficulté pratique : est-il 
réellement possible d’écouter la lecture de si loin 
ou de si haut, sans perdre le moindre mot ?

Pour s’acquitter de la lecture de la Méguila, il 
est indispensable d’entendre chaque mot, sans 
exception. C’est pourquoi le Michna Beroura écrit 
qu’il est préférable, et même souhaitable, que la 
lecture soit organisée à la maison, dans le calme, 
afin que les femmes puissent écouter clairement 
et attentivement, sans perdre le moindre mot, et 
s’acquitter ainsi pleinement et sans aucun doute de 
leur obligation.

Choul’han ‘Aroukh – chapitre 689, Halakha 1



AVOT OUBANIM Térouma - n°313 19 fev. - 2 Adar 5786

4

Nous concluons aujourd’hui, chers enfants, la liste merveilleuse des 48 qualités nécessaires pour apprendre, 
intégrer et retenir la Torah que l’on a apprise.

Pirké Avot, chapitre 6, Michna 6 (fin)

Michna

45.  Halomed ‘al Menat La’assot
Celui qui étudie avec l’intention d’appliquer. Si quelqu’un 
étudie uniquement pour savoir, ou seulement pour la 
beauté de l’étude, il n’ira pas forcément dans tous les 
détails les plus pointus. En revanche, celui qui étudie avec 
l’intention d’appliquer ce qu’il apprend ira nécessairement 
dans la précision, dans la recherche la plus subtile et la 
plus exigeante, afin de pouvoir accomplir pleinement ce 
qu’il a étudié et ne pas manquer le moindre détail dans 
la Mitsva qu’il met en pratique.

46.  Hama’hkim Èt Rabo
Celui qui rend encore plus érudit son propre Rav. Par des 
questions intelligentes, fines et bien formulées, l’élève 
oblige son Rav à approfondir davantage le sujet étudié, 
car le Rav se doit de répondre avec justesse et fidélité à 
la Torah. Et bien souvent, à la fin du cours, le Rav reconnaît 
que, grâce à la question subtile et intelligente de cet 
élève, il a compris le sujet encore plus profondément et 
encore mieux qu’auparavant. Par ses questions justes et 
profondes, l’élève devient un partenaire actif de l’étude, 
capable d’élever même celui qui enseigne, et dans cette 
dynamique, en aidant son Rav à s’élever, il s’élève lui-
même encore davantage.

47.  Hamé’havèn Èt Chemou’ato
Celui qui met de l’ordre dans ce qu’il a entendu. Après 
un certain temps d’étude, l’élève doit revenir sur ce qu’il 
a entendu de ses maîtres. Il met de l’ordre dans son 
étude lorsqu’il a entendu : il classe les enseignements 
reçus, organise des paroles parfois dispersées, cherche 
à en comprendre le sens profond et l’intention qui les 
traverse, jusqu’à faire apparaître un fil conducteur clair 

entre les différents sujets. Ainsi, ce qu’il a entendu ne 
reste pas une accumulation de paroles, mais devient 
un enseignement structuré, ordonné et véritablement 
assimilé.
48.  Haomer Davar Béchem Omro

Celui qui dit une chose au nom de celui qui l’a dite. 
Chaque fois qu’un élève cite un enseignement, il ne doit 
jamais se l’approprier comme si cette parole sortait de 
lui-même. Il doit au contraire en donner la source et dire 
clairement au nom de qui il rapporte cet enseignement. 

Le Midrach (Kohélet Rabba 2) enseigne que si un élève 
ne prend pas l’habitude de dire les enseignements au 
nom de son rav, le lendemain, il oubliera la Torah qu’il 
a apprise. Nous trouvons également dans le Midrach 
Tanhouma (Bamidbar 27) que quiconque ne rapporte pas 
un enseignement de Torah au nom de celui qui l’a dit est 
visé par le verset : “Ne vole pas le pauvre parce qu’il est 
pauvre.” (Michlé 22, 22). S’approprier une parole de Torah, 
c’est en quelque sorte la voler.
Et la Michna conclut par une affirmation extraordinaire : 
quiconque dit un enseignement au nom de celui qui l’a dit 
apporte la délivrance dans le monde. C’est ce que nous 
voyons dans la Méguilat Esther (2, 22). Mordehai entend 
que Bigtan et Térech complotent contre le roi. Il rapporte 
la chose à Esther, et Esther s’empresse de le dire au roi 
au nom de Mordehai. Cet épisode deviendra plus tard 
un élément déterminant dans le salut des Juifs face au 
complot de Haman.

Ainsi, citer fidèlement la source n’est pas un simple 
détail : c’est une condition pour que la Torah demeure, 
et parfois même, un acte qui fait naître la délivrance.



AVOT OUBANIM Térouma - n°313 19 fev. - 2 Adar 5786

5

Chers enfants, nous commençons aujourd’hui l’étude et le commentaire du livre de Né’hémia, qui 
vient immédiatement après le livre d’Ezra.

Né’hémia termine en précisant : “À cette époque-là, j’étais l’échanson du roi.”

Pour bien nous situer, rappelons brièvement le 
contexte. Nous avions vu cela dans Avot Oubanim 
n°304, dans le dossier de la Paracha Mikets. À cette 
époque, ‘Ezra habitait à Babylone, c’est-à-dire ce que 
nous appelons aujourd’hui l’Irak, là où se trouvait la 
majorité des Juifs exilés, et il est apparu à la septième 
année du règne du roi Darius, après que le deuxième 
Beth Hamikdach a été reconstruit.
Le texte biblique nous parle maintenant d’un nouveau 
personnage, Né’hémia. Le livre de Né’hémia a été écrit 
par Né’hémia lui-même ; c’est donc lui qui parle tout 
au long du livre, à la première personne. Au début, 
Né’hémia ne connaissait pas ‘Ezra. Plus tard, ils se 
connaîtront, mais pas encore à ce stade. Parce qu’alors 
qu’Ezra résidait à Babylone, Né’hémia habitait à 
Chouchan, en Perse.
À la suite de la destruction du Beth Hamikdach, le 
peuple juif s’est retrouvé réparti en trois groupes : la 
majorité à Babylone, une minorité en Perse, et une 
petite minorité restée à Jérusalem.
Le livre de Né’hémia s’ouvre par ces mots : “Voici 
les paroles de Né’hémia, fils de ‘Hakhalya.” Le texte 
précise ensuite une date très exacte : le mois de Kislev, 
la vingtième année du règne du roi Darius. Né’hémia 
ajoute : “Je me trouvais à Chouchan, la capitale.” Il 
reçoit alors la visite d’un proche, revenant d’un voyage 
en Erets Israël, accompagné d’une délégation de Juifs 
de la tribu de Yéhouda.
Né’hémia les interroge sur la situation des Juifs et sur 
l’état de Jérusalem. Ils lui répondirent. La réponse est 
lourde, écrasante. Car bien que le Beth Hamikdach ait 
déjà été reconstruit, malgré tout, les Juifs se trouvent 
dans un grand malheur, dans une grande détresse. Ils 
vivent humiliés, vulnérables, sans protection. Et ce 
n’est pas tout : Jérusalem, elle, n’a pas été reconstruite. 
Les murailles de Jérusalem restent complètement 

détruites. Et ils ajoutent encore : toutes les portes 
de la ville ont été brûlées par le feu. C’est donc une 
Jérusalem ouverte à tous les dangers, exposée, 
humiliée, sans défense, et un peuple qui tient, mais 
qui souffre.
Ces paroles vont briser Né’hémia et, en même 
temps, le réveiller. Né’hémia raconte alors : “Lorsque 
j’entendis toutes ces paroles, je m’assis par terre et 
j’éclatai en pleurs et en sanglots. Je pris le deuil 
pendant de longues journées. Je jeûnai et je priai 
devant Hachem, le D.ieu du ciel : ‘De grâce, Hachem, 
D.ieu du ciel, D.ieu grand et redoutable, Toi qui gardes 
Ton alliance et le bienfait promis à ceux qui T’aiment 
et respectent Tes Mitsvot. Que Ton oreille soit 
attentive et que Tes yeux soient ouverts pour écouter 
la Téfila que moi, Ton serviteur, je T’adresse jour et 
nuit au sujet des enfants d’Israël.
Je reconnais les fautes des enfants d’Israël, mes fautes 
à moi, et les fautes de la maison de mon père.
Nous n’avons pas gardé Tes commandements, Tes 
décrets et Tes lois que Tu avais ordonnés à Moché, 
ton serviteur.
Souviens-Toi de la parole que Tu avais dite : ‘Si vous 
êtes infidèles, Je vous exilerai parmi les peuples ; 
mais si vous revenez vers Moi et gardez Mes Mitsvot, 
alors même exilés aux confins du ciel, Je vous 
rassemblerai et Je vous ramènerai vers l’endroit que 
J’ai choisi pour y faire résider Mon Nom.’
Ils sont Tes serviteurs et Ton peuple, que Tu as 
délivrés par Ta grande force et par Ta main puissante.
De grâce, Hachem, que Ton oreille soit attentive à la 
Téfila de Ton serviteur et à celle de tous Tes serviteurs 
qui ne désirent que craindre Ton Nom.
Et maintenant, fais réussir Ton serviteur aujourd’hui 
dans la démarche que je m’apprête à accomplir, et 
fais-moi trouver miséricorde devant le roi Darius.”

Né’hémia, Chapitre 1, versets 1 à 11

Kétouvim
Hagiographes



AVOT OUBANIM Térouma - n°313 19 fev. - 2 Adar 5786

6

Le texte nous raconte qu’Avigaïl descendait le flanc de la montagne, assise sur son âne, tandis 
que David et ses hommes descendaient, eux aussi, le flanc de la montagne qui se trouvait en 

face. Les deux groupes se rencontrèrent dans la vallée située entre les deux montagnes.

De la même manière, Avigaïl affirme que la volonté d’Hachem est que David ne se rende pas 
justice lui-même, mais qu’il laisse le jugement et la vengeance entre les mains du Ciel.

Chmouel I, chapitre 25, versets 20 à 26

Chmouel
Prophètes

David était alors plongé dans ses pensées. Il se 
disait en son cœur : “Comment se fait-il que ce 
soit pour rien que j’ai gardé et protégé tout ce qui 
appartenait à cet homme dans le désert ? Rien ne 
lui a manqué, il n’a rien perdu, ni homme ni animal, 
et voilà comment il rend le mal pour le bien.” Il 
méditait encore la réponse méprisante de Naval 
et, dans sa colère, il jura qu’il ne resterait rien de 
cet homme-là ni de tout ce qui lui appartenait 
jusqu’au lendemain matin. C’est précisément à ce 
moment-là que les deux groupes se rencontrèrent.

David ne connaissait pas Avigaïl. Mais Avigaïl, elle, 
comprit immédiatement qu’il s’agissait de David. 
Elle hâta la marche de son âne, descendit, se jeta 
devant lui, tomba sur sa face et se prosterna à 
terre. Elle tomba aux pieds de David et lui dit : 
“Je suis la fautive de ce qui s’est passé.”

Rachi explique qu’évidemment, ce n’était pas 
elle la fautive. Mais afin que David accepte de 
l’écouter, elle assuma volontairement la faute. Elle 
expliqua ensuite qu’elle n’avait pas vu les jeunes 
gens envoyés par David à son mari ; si elle les 
avait vus, elle n’aurait jamais permis une telle 
réponse. 

Elle ajouta alors : “Que ta servante puisse parler à 
tes oreilles, et accepte d’écouter les paroles de ta 
servante. Que mon maître ne prenne pas à cœur 
ce que cet homme sans valeur morale a pu dire. 
Car son nom est Naval, et il porte bien son nom. 

La bassesse, une conduite honteuse, est attachée 
à lui. Quant à moi, ta servante, je n’ai pas vu les 
jeunes gens de mon maître, ceux que tu avais 
envoyés. 

Et maintenant, par Hachem et par ta vie, je jure 
que Hachem t’a retenu de venir toi-même faire 
couler le sang. Car si Hachem avait voulu que 
tu te venges par toi-même, Il n’aurait pas fait en 
sorte que je sois informée de toute cette affaire, 
moi qui n’en savais absolument rien. Dès que j’en 
ai eu connaissance, je me suis empressée de venir 
à ta rencontre, et là encore je reconnais la main 
d’Hachem : Il a voulu que nous nous rencontrions.

Tous ces éléments montrent qu’Hachem organise 
les choses afin de t’empêcher de verser toi-même 
le sang. Puisque Hachem t’en empêche, cette 
affaire sera réglée Mine Hachamaïm.”

Rachi ajoute qu’à ce moment-là, Avigaïl eut un 
Roua’h Hakodech : elle perçut intuitivement que 
Naval ne vivrait pas longtemps et que la justice 
viendrait du Ciel, sans que David ait à porter lui-
même la main sur lui.

Le Metsoudat David souligne enfin qu’Avigaïl fait 
ici une allusion claire aux paroles que David lui-
même avait prononcées plus haut, face à Chaoul, 
lorsqu’il avait dit : “Hachem jugera entre moi et 
toi ; Hachem prendra ma vengeance de toi, et ma 
main ne sera pas sur toi.” 



AVOT OUBANIM Térouma - n°313 19 fev. - 2 Adar 5786

7

On organisait un tour précis : un Ba’hour avait le 
mérite d’aider le Rav à retirer son manteau, un autre 

avait le privilège de l’aider à revêtir un vêtement spécial, 
qu’il mettait uniquement pour la Téfila. À la fin de l’office, 
un autre Ba’hour l’aidait à retirer ce vêtement spécial, et 
un dernier l’aidait à remettre son manteau.

Un jour arriva à la Yéchiva un Ba’hour venu de Varsovie. 
Son père lui avait promis que s’il étudiait 
la Torah avec sérieux et assiduité, il lui 
offrirait deux semaines de séjour à 
Radin, dans la Yéchiva du ‘Hafets 
‘Haïm. 

Le Ba’hour raconte que le 
premier jour de son arrivée, il 
entra juste avant la Téfila de 
Min’ha. Il remarqua alors qu’une 
sorte de file s’organisait. Un 
Ba’hour responsable se tenait là 
et désignait des Ba’hourim choisis. 
Intrigué, il demanda ce qui se passait. 
On lui expliqua que l’on attendait l’arrivée du 
‘Hafets ‘Haïm, et que l’on désignait ceux qui auraient le 
mérite de le servir pour la prière.

Le Ba’hour venu de Varsovie s’approcha alors du 
responsable et lui dit : “Je viens d’arriver et je ne resterai 
ici que deux semaines. Il y a tellement de Ba’hourim… 
j’ai peur que mon tour n’arrive pas avant que je doive 
déjà repartir. Est-ce que tu pourrais me faire passer en 
priorité ?” Le responsable accepta.

Deux ou trois jours plus tard, son tour arriva. Il fut désigné 
pour enlever le manteau du ‘Hafets Haïm. Alors qu’il 
s’approchait, le Rav lui dit : “Fais très attention. Mes os 
sont devenus très fragiles. Retire-moi le manteau très 
lentement, car tu pourrais me casser un os.” 

Pendant qu’il retirait le manteau avec une extrême 
délicatesse, une femme passa la tête à l’entrée du 
Beth Hamidrach. Elle dit simplement trois mots : “Il est 
d’accord.” À ce moment-là, le ‘Hafets ‘Haïm ferma les 
yeux et fit une Brakha avec une Kavana exceptionnelle. 
La femme repartit aussitôt. 

Voyant l’étonnement sur le visage du Ba’hour, le Rav lui 
dit : “Tu te demandes sûrement ce qui vient de se passer. 

Je vais t’expliquer. 

Cette femme est venue me voir il y a quelques jours, 
en pleurs. Son mari est très malade. Elle m’a demandé 
de le bénir pour qu’il guérisse, et même de promettre 
qu’il guérirait. Je lui ai répondu que je ne pouvais pas 
promettre une guérison. Mais je lui ai dit que s’il faisait 

Téchouva et s’engageait à garder le Chabbath, 
alors je le bénirais et je promettrais qu’il 

guérirait. 

Elle m’a répondu que son mari 
était dans un état où il ne 
pouvait même plus parler. Je 
lui ai dit malgré tout de lui 
demander son accord : par un 
signe de tête, par un regard, par 

un mouvement des yeux. Je lui 
ai expliqué que même lorsqu’un 

homme est en prison, condamné à de 
longues années, s’il se comporte bien, les 

gardiens transmettent son dossier au juge, et 
parfois la peine est réduite et il sort bien avant la date 
prévue. Son mari aussi était comme en prison : il ne peut 
plus bouger, il ne peut plus parler. Mais s’il accepte de 
garder le Chabbath, le Maître du monde le fera sortir de 
sa prison. Et voilà ce que tu viens de voir. Elle a réussi à 
obtenir son accord. C’est pour cela que je l’ai béni.”

Le Ba’hour repartit ensuite chez lui. Quelques mois plus 
tard, il eut l’occasion de revenir à Radin. En entrant dans 
la Yéchiva, il remarqua un homme qu’il n’avait jamais 
vu auparavant : enveloppé de son talith, portant les 
Téfilines, priant avec une concentration intense.

Il demanda à l’un des présents : “Qui est cet homme ?” 
On lui répondit : “C’est un homme qui était sur le point 
de mourir. Le ‘Hafets ‘Haïm avait dit que s’il arrêtait de 
transgresser le Chabbath et faisait Téchouva, il guérirait.” 
Le Ba’hour conclut : “J’ai vu de mes propres yeux la 
promesse du ‘Hafets ‘Haïm se réaliser.”

Ce jour-là, il comprit que le Chabbath n’est pas seulement 
un commandement, mais une clé capable d’ouvrir même 
les prisons les plus fermées.

Lorsque le ‘Hafets ‘Haïm était déjà très âgé et qu’il arrivait chaque jour à la Yéchiva pour prier Min’ha,  
un usage très particulier s’était instauré parmi les Ba’hourim. 



AVOT OUBANIM Térouma - n°313 19 fev. - 2 Adar 5786

8

avotoubanim@torah-box.com+972 54 679 75 77

Responsable de la publication : David Choukroun

Rédaction : Rav Eliahou Uzan, Rav El’hanan Moché Smietanski (Guémara), Alexandre Rosemblum (Chemirat Halachon)

Mise en page : Dafna Uzan

Lorsqu’une personne emploie quelqu’un et lui précise qu’elle le rémunérera selon les usages en vigueur pour ce type 
de travail, la Guémara rapporte une discussion quant au montant dû : doit-elle payer le salaire moyen habituellement 
pratiqué, ou peut-elle se limiter au salaire minimal généralement accordé pour cette tâche ?

En revanche, dans un cas où la question de la rémunération n’a pas été évoquée du tout, il ressort des propos du 
Erekh Chaï que, selon tous les avis, l’employeur est en droit de ne verser que le salaire minimal usuellement pratiqué 
pour ce travail.

Dès lors, appliqué à notre cas, Yéchaya peut, en principe, exiger de ne payer que le tarif minimal généralement demandé 
pour ce type d’intervention. À plus forte raison, il est en droit de refuser de régler la somme excessive réclamée par 
le technicien.

En conclusion, Yéchaya est en droit de se limiter au paiement du tarif minimal habituel pour ce genre de travail.

Réponse

 	 Baba Metsi’a 87a depuis Hadetnan Hasso’her jusqu’à la Michna
 	 Erekh Chaï 182, 12A toi !

Yéchaya est-il tenu de payer les 400€ exigés par le technicien, ou peut-il se limiter au 
paiement du prix moyen habituel pour ce type de prestation ?

Question

Yéchaya fait appel à un technicien afin de réparer 
son sèche-linge. Aucun prix n’est évoqué avant 
l’intervention. 

À l’issue de la réparation, le technicien lui réclame 
400€. Yéchaya estime que ce montant est excessif 
et largement supérieur aux tarifs habituellement 
pratiqués pour ce type de travail. Il propose donc de 
payer le prix courant, qu’il évalue entre 250 et 300€ 
au maximum, mais refuse de régler 400€.  

Le technicien répond que tel est son tarif et que, 
dès lors que Yéchaya a fait appel à ses services sans 
demander le prix à l’avance, cela vaut acceptation 
implicite du montant qu’il réclame. Yéchaya rétorque 
qu’il n’a pas demandé le prix précisément parce qu’il 
connaissait les tarifs généralement appliqués pour 
ce genre d’intervention, et que c’est sur cette base 
qu’il a commandé la réparation. Il affirme n’avoir 
jamais eu l’intention d’accepter un prix aussi élevé 
et inhabituel.


