AVOT OUBANIM | Térouma-n°313

TN 1

g)%” vamime
AVOT OUBANIM

Térouma 5786

Le moment hebdomadaire de partage, d'élévation et de joie des parents avec leurs enfants

7 Quest-ce que cest, le Michkan ?

Bravo! Cétait un mini Beth Hamikdach
démontable, qui a accompagné le peuple d'lsraél pendant
les quarante années dans le désert. Plus tard, il a été
installé dans différents endroits, jusqua la construction
finale du Beth Hamikdach a Jérusalem.

Dans la paracha de Terouma, Hachem dresse la liste
de tous les éléments nécessaires a la fabrication du
Michkan. Il invite chaque Juif a offrir selon la générosité
de son ceeur, ce qu'il peut, ce qu'il veut, avec joie.

Parmi ces éléments, la Torah mentionne quelque chose
\d’étonnant : les peaux de Ta’hach.

Bonjour les enfants ! Cette semaine, nous commencons les belles Parachiot qui parlent de la
construction du Michkan, le Tabernacle.

~

? Quest-ce que cétait que le Tahach?

Les enfants, écoutez bien. Un jour, alors que les Bné Israél
se trouvaient dans le désert, ils virent passer un troupeau
d’animaux aux peaux splendides, multicolores, vraiment
extraordinaires. Ils se demandeérent : “Mais quels sont
donc ces animaux ?” Hachem leur fit alors savoir que ces
animaux sappelaient des Ta’hach. Cétaient des animaux
purs, leur viande était Cachére, et méme délicieuse.

Les Bné Israél en mangérent apres avoir fait la Ché'hita,
puisilsrécupérérent les peauxquiétaient particuliérement
belles. Et cest précisément a ce moment-la qu'Hachem
donna la liste des éléments a offrir pour la construction
du Michkan, et Il y inclut les peaux de Ta’hach. )

www.torah-box.com/avot-oubanim

Suite en page 2

19 fev. - 2 Adar 5786




&

N~

Suite de la page précédente

\
? Comment peuton traduire le mot  quisignifie “la/les couleur(s)
Ta’hach? Autrement dit, le Targoum n'a pas traduit le nom de
Si lon regarde Rachi, on découvre quelque chose de lanimal. Il 'a décrit. Il a voulu dire que le Ta’hach était
trés intéressant : on ne peut pas traduire ce mot. un animal qui se réjouissait des belles couleurs de sa
? Pourquoi ? peau, un animal multicolore, éclatant, qui déambulait
o , avec fierté, heureux de ce qu'il était. Cest cela le sens
Parce que cet‘an!mal nest‘apparu c!ue da"ns le des.ert, de Sassgona : un animal joyeux de ses couleurs.
uniquement a lépoque ou les Bné [sraél en avaient o L o
besoin pour la construction du Michkan; puis il a En reallte,cettg histoire n'est Pa; Si gtonnante que cela.
disparu. Aujourdhui, nous ne savons plus de quel Nou‘s savon.s bien que, dzins ['histoire, de nombreuses
animal il s'agissait. e§peces anlmalgs ont disparu : les mamm.ouths, les
o ) ) dinosaures et bien dautres encore. Une fois quelles
Ma|? v,0|la que le Ta’?"“m Onkelos, qui tradmt.la Torarj ont accompli leur role, elles ont disparu. Le Ta’hach
de 'hébreu ?n arameentsem,ble pourtant avoir trouvé aussi nest apparu quune seule fois dans Uhistoire,
une traduction. Il traduit Tahach par Sassgona. pour une mission précise : apporter sa beauté et ses
? Si Onkelos a traduit, cest bien qu'il savait de quel ~ peaux au service du Michkan. Puis il a disparu.
animal il sagissait ? Parfois, Hachem crée quelque chose - ou quelqu'un -
La réponse se trouve, la encore, chez Rachi. Il nous pour une mission précise. Ce qui compte, ce nest pas
explique que Sassgona n'est pas un vrai nom d’'animal. [a durée, mais ce que L'on fait du temps et des qualités
Cest un mot inventé par le Targoum. Il est composé que lon nous a confiés. Comme le Ta’hach, chacun de
L de deux mots : Sass, qui signifie “IL se réjouit”, et Gona, nous a quelque chose d’unique a offrir. )

Le ‘Hafets Haim nous enseigne :
‘La Torah a sondé le cceur de
l'homme et elle sait qu'il est
capable de se garder de la faute
du Lachon Hara”

LE CAS DE
LA SEMAINE

QUESTION

AVOT OUBANIM | Térouma-n°313 www.torah-box.com/avot-oubanim 19fev. -2 Adar 5786




Les femmes sont-elles concernées par les
lois de Pourim?

Cette question est pleinement justifiée. En effet,
nous avons appris a de nombreuses reprises que les
femmes sont dispensées des Mitsvot positives liées
au temps. Ainsi, une femme ne met pas de Tsitsit a
ses vetements. Elle nest pas tenue d'entendre le son
du Chofar.Elle n'est pas obligée de prendre le Loulav
et les autres especes.

Pourquoi cela ?

Parce qu'il sagit de Mitsvot actives,
strictement liées au temps:
certaines ne se font que le
jour et non la nuit, d'autres
doivent étre accomplies a
une date précise, ni avant
ni apres. D'aprés ce principe,
les femmes ne devraient
pas étre concernées par les
Halakhot de Pourim. En effet,
Pourim a une date bien définie :

le 14 ou le 15 Adar, selon les villes. Et
les obligations de Pourim sont clairement
des Mitsvot a accomplir :

¢ la lecture de la Méguila ;
* l'envoi des Michloa’h manot ;
* e don des Matanot Laevyonim ;

* et le festin de Pourim.

Une femme est-elle, oui ou non, concernée par
l'ensemble des lois de Pourim ?

Contre toute attente, le Choul’han Aroukh tranche
que tout le monde est tenu de lire la Méguila, aussi
bien les hommes que les femmes. Et de la méme
maniére que les femmes sont obligées découter la
lecture de la Méguila, elles sont également tenues
daccomplir toutes les autres Mitsvot de Pourim : les
Michloa’h Manot, les Matanot Laévyonim et le Michté.

Pourquoi cette exception, alors que Pourim semble
étre, par excellence, un ensemble de Mitsvot
positives liées au temps ?

AVOT OUBANIM | Térouma-n°313

www.torah-box.com/avot-oubanim

Le Michna Beroura rapporte ici lenseignement de la
Guémara : les femmes aussi étaient incluses dans ce
miracle.

Lexplication est claire. Les femmes faisaient
pleinement partie du décret d’'Haman, qui visait a
exterminertout le peuple juif,sansaucune distinction.
Elles étaient incluses dans le danger au méme titre
que les hommes. Par conséquent, elles ont elles aussi
bénéficié du miracle de Pourim, exactement comme
les hommes. Cest pour cette raison que, malgré le
principe général des Mitsvot positives

liées au temps, elles sont tenues de
toutes les obligations de Pourim.

Certains  ajoutent  méme
que les femmes sont, dune
certaine maniere, encore plus
concernées.

Pourquoi ?

Parce que le miracle est survenu
par lintermédiaire d'une femme :
Esther Hamalka, |a reine Esther.

Le Michna Beroura écrit que chaque homme
devra relire la Méguila chez lui, a la maison, devant
les jeunes filles, les domestiques et les femmes. Il
précise toutefois qu’il existe des endroits ol les
femmes se rendent a la synagogue pour écouter
la lecture de la Méguila depuis la ‘Ezrat Nachim, la
partie réservée aux femmes.

Se pose alors une difficulté pratique : est-il
réellement possible découter la lecture de si loin
ou de si haut, sans perdre le moindre mot ?

Pour sacquitter de la lecture de la Méquila, il
est indispensable dentendre chaque met, sans
exception. Cest pourquoi le Michna Beroura écrit
qu’il est préférable, et méme souhaitable, que la
lecture soit organisée a la maison, dans le calme,
afin que les femmes puissent écouter clairement
et attentivement, sans perdre le moindre mot, et
sacquitter ainsi pleinement et sans aucun doute de
leur obligation.

19 fev. -2 Adar 5786




i —

Pirké Avot, chapitre 6, Michna 6 (fin)

\

Nous concluons aujourd’hui, chers enfants, la liste merveilleuse des 48 qualités nécessaires pour apprendre,
intégrer et retenir la Torah que Lon a apprise.

45. Halomed al Menat La'assot

Celui qui étudie avec l'intention d’appliquer. Si quelqu'un
étudie uniquement pour savoir, ou seulement pour la
beauté de létude, il n'ira pas forcément dans tous les
détails les plus pointus. En revanche, celui qui étudie avec
lintention d'appliquer ce qu’il apprend ira nécessairement
dans la précision, dans la recherche la plus subtile et la
plus exigeante, afin de pouvoir accomplir pleinement ce
qu'il a étudié et ne pas manquer le moindre détail dans
la Mitsva qu'il met en pratique.

46. Hama’hkim Et Rabo

Celui qui rend encore plus érudit son propre Rav. Par des
questions intelligentes, fines et bien formulées, [éleve
oblige son Rav a approfondir davantage le sujet étudié,
car le Rav se doit de répondre avec justesse et fidélité a
la Torah. Et bien souvent, a la fin du cours, le Rav reconnait
que, grace a la question subtile et intelligente de cet
éléve, il a compris le sujet encore plus profondément et
encore mieux quauparavant. Par ses questions justes et
profondes, [éléve devient un partenaire actif de létude,
capable délever méme celui qui enseigne, et dans cette
dynamique, en aidant son Rav a sélever, il séléve lui-
méme encore davantage.

47. Hamé’havén Et Chemou'ato

Celui qui met de Lordre dans ce qu'il a entendu. Aprés
un certain temps détude, [éléve doit revenir sur ce qu'il
a entendu de ses maitres. Il met de lordre dans son
étude lorsqu'il a entendu : il classe les enseignements
regus, organise des paroles parfois dispersées, cherche
a en comprendre le sens profond et Uintention qui les
traverse, jusqu’a faire apparaitre un fil conducteur clair

entre les différents sujets. Ainsi, ce qu'il a entendu ne
reste pas une accumulation de paroles, mais devient
un enseignement structuré, ordonné et véritablement
assimilé.

48. Haomer Davar Béchem Omro

Celui qui dit une chose au nom de celui qui la dite.
Chaque fois qu'un éleve cite un enseignement, il ne doit
jamais se Lapproprier comme si cette parole sortait de
lui-méme. IL doit au contraire en donner la source et dire
clairement au nom de qui il rapporte cet enseignement.

Le Midrach (Kohélet Rabba 2) enseigne que si un éléve
ne prend pas L'habitude de dire les enseignements au
nom de son rav, le lendemain, il oubliera la Torah qu'il
a apprise. Nous trouvons également dans le Midrach
Tanhouma (Bamidbar 27) que quiconque ne rapporte pas
un enseignement de Torah au nom de celui qui La dit est
visé par le verset : “Ne vole pas le pauvre parce qu'il est
pauvre”” (Michlé 22,22). Sapproprier une parole de Torah,
Cest en quelque sorte la voler.

Et la Michna conclut par une affirmation extraordinaire :
quiconque dit un enseignement au nom de celui qui l'a dit
apporte la délivrance dans le monde. Cest ce que nous
voyons dans la Méquilat Esther (2, 22). Mordehai entend
que Bigtan et Térech complotent contre le roi. Il rapporte
la chose a Esther, et Esther s'empresse de le dire au roi
au nom de Mordehai. Cet épisode deviendra plus tard
un élément déterminant dans le salut des Juifs face au
complot de Haman.

Ainsi, citer fidelement la source n'est pas un simple
détail : cest une condition pour que la Torah demeure,
et parfois méme, un acte qui fait naitre la délivrance.

\_ J

www.torah-box.com/avot-oubanim

AVOT OUBANIM | Térouma-n°313 19 fev. -2 Adar 5786




Né’hémia, Chapitre 1, versets 1 a 11

Chers enfants, nous commencons aujourd hui l'étude et le commentaire du livre de Né’hémia, qui
vient immédiatement apres le livre d’Ezra.

Pour bien nous situer, rappelons briévement le
contexte. Nous avions vu cela dans Avot Oubanim
n°304, dans le dossier de la Paracha Mikets. A cette
époque, ‘Ezra habitait a Babylone, cest-3-dire ce que
nous appelons aujourdhui Ulrak, la ou se trouvait la
majorité des Juifs exilés, et il est apparu a la septiéme
année du regne du roi Darius, aprés que le deuxiéme
Beth Hamikdach a été reconstruit.

Le texte biblique nous parle maintenant d'un nouveau
personnage, Né’hémia. Le livre de Né’hémia a été écrit
par Né’hémia lui-méme ; cest donc Lui qui parle tout
au long du livre, a [a premiére personne. Au début,
Né’hémia ne connaissait pas ‘Ezra. Plus tard, ils se
connaitront, mais pas encore a ce stade. Parce qu'alors
quEzra résidait a Babylone, Né’hémia habitait a
Chouchan, en Perse.

A la suite de la destruction du Beth Hamikdach, le
peuple juif sest retrouvé réparti en trois groupes : la
majorité a Babylone, une minorité en Perse, et une
petite minorité restée a Jérusalem.

Le livie de Néhémia souvre par ces mots : “Voici
les paroles de Né’hémia, fils de ‘Hakhalya.” Le texte
précise ensuite une date tres exacte : le mois de Kislev,
[a vingtiéme année du régne du roi Darius. Né’hémia
ajoute : “Je me trouvais a Chouchan, la capitale” Il
recoit alors la visite d’un proche, revenant d'un voyage
en Erets Israél,accompagné d'une délégation de Juifs
de la tribu de Yéhouda.

Né’hémia les interroge sur la situation des Juifs et sur
[état de Jérusalem. Ils lui répondirent. La réponse est
lourde, écrasante. Car bien que le Beth Hamikdach ait
déja été reconstruit, malgré tout, les Juifs se trouvent
dans un grand malheur, dans une grande détresse. Ils
vivent humiliés, vulnérables, sans protection. Et ce
n'est pas tout : Jérusalem, elle, n'a pas été reconstruite.
Les murailles de Jérusalem restent complétement

détruites. Et ils ajoutent encore : toutes les portes
de la ville ont été briilées par le feu. Cest donc une
Jérusalem ouverte a tous les dangers, exposée,
humiliée, sans défense, et un peuple qui tient, mais
qui souffre.

Ces paroles vont briser Né’hémia et, en méme
temps, le réveiller. Né’hémia raconte alors : “Lorsque
jentendis toutes ces paroles, je massis par terre et
jéclatai en pleurs et en sanglots. Je pris le deuil
pendant de longues journées. Je jedinai et je priai
devant Hachem, le D.ieu du ciel : ‘De grace, Hachem,
D.ieu du ciel, D.ieu grand et redoutable, Toi qui gardes
Ton alliance et le bienfait promis a ceux qui T'aiment
et respectent Tes Mitsvot. Que Ton oreille soit
attentive et que Tes yeux soient ouverts pour écouter
la Téfila que moi, Ton serviteur, je Tadresse jour et
nuit au sujet des enfants d’lsraél.

Je reconnais les fautes des enfants d’lsraél, mes fautes
a moi, et les fautes de la maison de mon pére.

Nous navons pas gardé Tes commandements, Tes
décrets et Tes lois que Tu avais ordonnés a Moché,
ton serviteur.

Souviens-Toi de la parole que Tu avais dite : ‘Si vous
étes infidéles, Je vous exilerai parmi les peuples ;
mais si vous revenez vers Moi et gardez Mes Mitsvot,
alors méme exilés aux confins du ciel, Je vous
rassemblerai et Je vous raménerai vers lendroit que
Jai choisi pour y faire résider Mon Nom.

Ils sont Tes serviteurs et Ton peuple, que Tu as
délivrés par Ta grande force et par Ta main puissante.
De grace, Hachem, que Ton oreille soit attentive a la
Téfila de Ton serviteur et a celle de tous Tes serviteurs
qui ne désirent que craindre Ton Nom.

Et maintenant, fais réussir Ton serviteur aujourd’hui
dans la démarche que je mappréte a accomplir, et
fais-moi trouver miséricorde devant le roi Darius.

Né’hémia termine en précisant : “A cette époque-1a, jétais l'échanson du roi.”

AVOT OUBANIM | Térouma-n°313

www.torah-box.com/avot-oubanim

19 fev. -2 Adar 5786




N~

Chmouel I, chapitre 25, versets 20 a 26

A Wy ek

Le texte nous raconte quAvigail descendait le flanc de la montagne, assise sur son ane, tandis
que David et ses hommes descendaient, eux aussi, le flanc de la montagne qui se trouvait en
face. Les deux groupes se rencontrérent dans la vallée située entre les deux montagnes.

David était alors plongé dans ses pensées. Il se
disait en son cceur : “Comment se fait-il que ce
soit pour rien que jai gardé et protégé tout ce qui
appartenait a cet homme dans le désert ? Rien ne
lui a manqué, il n'a rien perdu, ni homme ni animal,
et voila comment il rend le mal pour le bien. Il
méditait encore la réponse méprisante de Naval
et, dans sa colére, il jura qu'il ne resterait rien de
cet homme-la ni de tout ce qui lui appartenait
jusqu’au lendemain matin. Cest précisément a ce
moment-la que les deux groupes se rencontrérent.

David ne connaissait pas Avigail. Mais Avigail, elle,
comprit inmédiatement qu'il s'agissait de David.
Elle hata la marche de son ane, descendit, se jeta
devant lui, tomba sur sa face et se prosterna a
terre. Elle tomba aux pieds de David et lui dit:
“Je suis la fautive de ce qui sest passé”

Rachi explique quévidemment, ce nétait pas
elle la fautive. Mais afin que David accepte de
[écouter, elle assuma volontairement la faute. Elle
expliqua ensuite quelle n'avait pas vu les jeunes
gens envoyés par David a son mari ; si elle les
avait vus, elle naurait jamais permis une telle
réponse.

Elle ajouta alors : “Que ta servante puisse parler a
tes oreilles, et accepte découter les paroles de ta
servante. Que mon maitre ne prenne pas a ceeur
ce que cet homme sans valeur morale a pu dire.
(ar son nom est Naval, et il porte bien son nom.

La bassesse, une conduite honteuse, est attachée
a lui. Quant a moi, ta servante, je nai pas vu les
jeunes gens de mon maitre, ceux que tu avais
envoyeés.

Et maintenant, par Hachem et par ta vie, je jure
que Hachem ta retenu de venir toi-méme faire
couler le sang. Car si Hachem avait voulu que
tu te venges par toi-méme, Il naurait pas fait en
sorte que je sois informée de toute cette affaire,
moi qui n'en savais absolument rien. Dés que jen
ai eu connaissance, je me suis empressee de venir
a ta rencontre, et la encore je reconnais la main
d’Hachem : Il a voulu que nous nous rencontrions.

Tous ces éléments montrent qu'Hachem organise
les choses afin de tempécher de verser toi-méme
le sang. Puisque Hachem ten empéche, cette
affaire sera réglée Mine Hachamaim?

Rachi ajoute qu'a ce moment-la, Avigail eut un
Roua’h Hakodech : elle percut intuitivement que
Naval ne vivrait pas longtemps et que la justice
viendrait du Ciel, sans que David ait a porter lui-
méme la main sur Lui.

Le Metsoudat David souligne enfin quAvigail fait
ici une allusion claire aux paroles que David Lui-
méme avait prononcées plus haut, face a Chaoul,
lorsqu'il avait dit : “Hachem jugera entre moi et
toi ; Hachem prendra ma vengeance de toi, et ma
main ne sera pas sur toi.’

De la méme maniére, Avigail affirme que la volonté d’Hachem est que David ne se rende pas
justice lui-méme, mais qu'il laisse le jugement et la vengeance entre les mains du Ciel.

- J

www.torah-box.com/avot-oubanim

AVOT OUBANIM | Térouma-n°313 19 fev. -2 Adar 5786




On organisait un tour précis : un Ba’hour avait le

mérite d'aider le Rav a retirer son manteau, un autre

avait le privilege de Laider a revétir un vétement spécial,

qu'il mettait uniquement pour la Téfila. A la fin de Loffice,

un autre Ba’hour l'aidait a retirer ce vétement spécial, et
un dernier laidait a remettre son manteau.

Unjourarrivaa la Yéchivaun Ba’hourvenu de Varsovie.
Son pere lui avait promis que S'il étudiait
la Torah avec sérieux et assiduité, il lui
offrirait deux semaines de séjour a
Radin, dans la Yéchiva du ‘Hafets
‘Haim.

Le Bahour raconte que le
premier jour de son arrivée, il
entra juste avant la Téfila de
Min’ha. Il remarqua alors qu'une
sorte de file sorganisait. Un
Ba’hour responsable se tenait la
et désignait des Ba’hourim choisis.
Intrigué, il demanda ce qui se passait.
On lui expliqua que Lon attendait arrivée du

‘Hafets ‘Haim, et que Lon désignait ceux qui auraient le
mérite de le servir pour la priére.

Le Bahour venu de Varsovie sapprocha alors du
responsable et Lui dit : “Je viens d'arriver et je ne resterai
ici que deux semaines. Il y a tellement de Ba’hourim...
jai peur que mon tour marrive pas avant que je doive
déja repartir. Est-ce que tu pourrais me faire passer en
priorité ?” Le responsable accepta.

Deux ou trois jours plus tard,son tour arriva. Il fut désigné
pour enlever le manteau du ‘Hafets Haim. Alors qu'il
sapprochait, le Rav lui dit : “Fais trés attention. Mes os
sont devenus trés fragiles. Retire-moi le manteau tres
lentement, car tu pourrais me casser un 0s.’

Pendant qu'il retirait le manteau avec une extréme
délicatesse, une femme passa la téte a lentrée du
Beth Hamidrach. Elle dit simplement trois mots : “IL est
d'accord” A ce moment-3, le ‘Hafets ‘Haim ferma les
yeux et fit une Brakha avec une Kavana exceptionnelle.
La femme repartit aussitot.

Voyant [étonnement sur le visage du Ba’hour, le Rav lui
dit : “Tu te demandes stirement ce qui vient de se passer.

AVOT OUBANIM | Térouma-n°313

www.torah-box.com/avot-oubanim

Je vais texpliquer.

Cette femme est venue me voir il y a quelques jours,
en pleurs. Son mari est trés malade. Elle m'a demandé
de le bénir pour qu'il guérisse, et méme de promettre
qu'il quérirait. Je lui ai répondu que je ne pouvais pas
promettre une guérison. Mais je lui ai dit que s'il faisait
Téchouva et s'engageait a garder le Chabbath,
alors je le bénirais et je promettrais qu'il
guérirait.
Elle ma répondu que son mari
était dans un état ou il ne
pouvait méme plus parler. Je
lui ai dit malgré tout de lui
demander son accord : par un
signe de téte, par un regard, par
un mouvement des yeux. Je lui
ai expliqué que méme lorsquun
homme est en prison, condamné a de
longues années, s'il se comporte bien, les
gardiens transmettent son dossier au juge, et
parfois la peine est réduite et il sort bien avant la date
prévue. Son mari aussi était comme en prison : il ne peut
plus bouger, il ne peut plus parler. Mais s'il accepte de
garder le Chabbath, le Maitre du monde le fera sortir de
sa prison. Et voila ce que tu viens de voir. Elle a réussi a
obtenir son accord. Cest pour cela que je Lai béni”

Le Ba’hour repartit ensuite chez lui. Quelques mois plus
tard, il eut loccasion de revenir a Radin. En entrant dans
la Yéchiva, il remarqua un homme qu’il navait jamais
vu auparavant : enveloppé de son talith, portant les
Téfilines, priant avec une concentration intense.

Il demanda a Lun des présents : “Qui est cet homme ?”
On Lui répondit : “Ceest un homme qui était sur le point
de mourir. Le ‘Hafets ‘Haim avait dit que s'il arrétait de
transgresser le Chabbath et faisait Téchouva, il guérirait”
Le Ba’hour conclut : “Jai vu de mes propres yeux la
promesse du ‘Hafets Haim se réaliser”

Ce jour-la, il comprit que le Chabbath n'est pas seulement
un commandement, mais une clé capable douvrir méme
les prisons les plus fermées.

19 fev. -2 Adar 5786




QM&@@O/&

Yéchaya fait appel a un technicien afin de réparer
son seche-linge. Aucun prix nest évoqué avant
lintervention.

A lissue de la réparation, le technicien lui réclame
400€. Yéchaya estime que ce montant est excessif
et largement supérieur aux tarifs habituellement
pratiqués pour ce type de travail. Il propose donc de
payer le prix courant, qu'il évalue entre 250 et 300€

L oW
2 iy
Le technicien répond que tel est son tarif et que,
des lors que Yéchaya a fait appel a ses services sans
demander le prix a lavance, cela vaut acceptation
implicite dumontant qu'il réclame.Yéchaya rétorque
qu’il n'a pas demandé le prix précisément parce qu'il
connaissait les tarifs généralement appliqués pour
ce genre d’intervention, et que cest sur cette base
qu’il a commandé la réparation. Il affirme navoir
jamais eu lintention d'accepter un prix aussi élevé

au maximum, mais refuse de régler 400€. et inhabituel.

? Yéchaya est-il tenu de payer les 400€ exigés par le technicien, ou peut-il se limiter au
paiement du prix moyen habituel pour ce type de prestation ?

Baba Metsia 87a depuis Hadetnan Hasso'her jusqua la Michna
Erekh Chai 182, 12

Lorsqu’une personne emploie quelqu’un et Lui précise quelle le rémunérera selon les usages en vigueur pour ce type
de travail, la Guémara rapporte une discussion quant au montant d(i : doit-elle payer le salaire moyen habituellement
pratiqué, ou peut-elle se limiter au salaire minimal généralement accordé pour cette tache ?

En revanche, dans un cas ou la question de la rémunération n'a pas été évoquée du tout, il ressort des propos du
Erekh Chai que, selon tous les avis, lemployeur est en droit de ne verser que le salaire minimal usuellement pratiqué
pour ce travail.

Dés lors,appliqué a notre cas, Yéchaya peut, en principe, exiger de ne payer que le tarif minimal généralement demandé
pour ce type d'intervention. A plus forte raison, il est en droit de refuser de régler la somme excessive réclamée par
le technicien.

En conclusion, Yéchaya est en droit de se limiter au paiement du tarif minimal habituel pour ce genre de travail.

Sous la direction spirituelle du Rav Eliahou Uzan

Responsable de la publication : David Choukroun Mise en page : Dafna Uzan

Rédaction : Rav Eliahou Uzan, Rav El'hanan Moché Smietanski (Guémara), Alexandre Rosemblum (Chemirat Halachon)

& Vous souhaitez dédicacer un numéro de Avot Oubanim:04 86 11 93 97

Pour tous renseignements : ® 0177502231  ®+972546797577 @ avotoubanim@torah-box.com

www.torah-box.com/avot-oubanim

AVOT OUBANIM | Térouma-n°313 19 fev. -2 Adar 5786




