—cTnNnm 1

vanime

AVOT GUBANIM

Yltro 5786

Le moment hebdomadaire de partage, d'élévation et de joie des parents avec leurs enfants

.

En lien avec ce passage, on raconte une histoire
émouvante. Lors du Chabbath ‘Hatan du fils du Brisker
Rav, Rav Its'hak Zeev Soloveitchik, un grand miracle
sest produit. Le ‘Hatan a échappé a un danger de mort
certain. Peut-étre qu'il sest étouffé en avalant de tRavers,
Ou qu'un autre accident tres gRave a failli se produire.
Quoi qu'il en soit, il était clair pour tous qu'il avait été
sauvé par Hachem.

Tout au long de ce Chabbath, le Brisker Rav na cessé de
raconter ce qui sétait passé. A chaque nouveau visiteur

Bonjour les enfants ! Dans ce Passouk, la Torah nous raconte quelque chose de trés beau. Elle
nous dit que Moché Rabbénou a raconté a son beau-peére Yitro tout ce qu’Hachem a fait a
Pharaon et a U'Egypte. Il ne lui a pas raconté cela en quelques mots rapides : il lui a raconté les
événements, les miracles, tout ce qu'Hachem avait accompli pour sauver le peuple d’Israél.

~

qui entrait, il racontait encore une fois le miracle dont
son fils avait bénéficié. La méme histoire, répétée des
dizaines de fois. Et lorsquon lui demanda pourquoi il
répétait ainsi, encore et encore, le sauvetage de son fils,
il cita justement le passage de notre Paracha, ou la Torah
nous dit que Moché Rabbénou a raconté a Yitro tout ce
qu'Hachem a fait a Pharaon.

Lexplication est la suivante : a part le fait de remercier
Hachem pour le miracle qu’ll a accompli en notre faveur,
il existe aussi une obligation particuliére de raconter

J

AVOT OUBANIM | Yitro-

n°311

www.torah-box.com/avot-oubanim

Suite en page 2

5 fev. - 25 Chevat 5786




SOOI

Suite de la page précédente

N
le miracle : pas seulement le mentionner avaient vécu tous ces miracles. Ils les connaissaient
en passant, mais en raconter les détails, les déja. Par conséquent, les premiéres personnes
circonstances, la maniére dont tout sest déroulé. auxquelles Moché a pu raconter en détail tout ce
Dailleurs, cela est écrit dans les Téhillim: Chiroy ~ quHachem avait accompli, ce furent son beau-pére
Lo Zamrou, Sihou Békhol Nifléotav “Chantez pour ~ Yitro, sa femme Tsipora, et leurs deux enfants,
Hachem, entonnez pour Hachem, racontez toutes Ses Gerchom et Eli‘ézer. Il semble dailleurs que Moché
merveilles” (Téhilim 105, 2).Et nous retrouvons encore  Rabbénou, qui netait pas a priori quelquun de tres
cette méme idée plus loin : Visaprou Maassav Berina, bavard, n'a pas lésiné sur les mots. Le Passouk dit qu'il
“Ils ont raconté Ses actions dans la joie” (Téhillim 107, @ raconté tout ce quHachem a fait. Ce mot “tout”nous
22). Ces Psoukim nous montrent donc trés clairement ~ Montre quil na pas seulement raconté les grandes
que lorsqu'une personne a bénéficié d'un miracle,ilne  lignes du miracle, mais bien tous les détails.
suffit pas seulement de remercier Hachem pour cela. Et il en va de méme pour nous. Lorsqu'une personne a
L faut aussi prendre le temps de raconter le bien qu'll bénéficié d'un miracle, l'habitude est quelle offre une
nous a fait : comment Il nous a sauvés du danger, et Séoudat Mitsva, un repas de reconnaissance. Pendant
comment Il a conduit les choses pour nous protéger. ce repas, les participants récitent le Nichmat Kol ‘Hai,
Moché Rabbénou connaissait parfaitement cette chantent et disent des paroles de Torah. Mais nous
obligation de raconter le miracle en détail voyons que tout cela ne suffit pas. Il faut aussi, pendant
2 Mais 3 aui ) ) o le repas, que celui qui a recu le miracle se leve et
¢ Mais a qui Moché Rabbénou pouvait-il raconter tout raconte en détail son sauvetage : tout ce quHachem
ce qu'Hachem avait fait en Egypte ? a mis en place pour le sortir du danger dans lequel
Certainement pas aux Bné Israél, puisque eux aussi il était.
\ Merci Hachem d'opérer tellement de miracles pour chaque membre de Ton peuple ! )

Le Gaon de Vilna nous enseigne :
“On ne peut pas imaginer l'ampleur
des souffrances et des malheurs
quifrappent la personne méme pour
une seule parole malheureuse.
Aucun mot nest perdu, tout est
consigné.” (Iguéret Hagra)

LE CAS DE
LA SEMAINE

QUESTION

AVOT OUBANIM | Yitro-n°311 www.torah-box.com/avot-oubanim 5fev. - 25 Chevat 5786




AVOT OUBANIM | Yitro-n°311

-
A
3 -

Dans cette premiére partie, le Choul’han Aroukh parle
du lieu de priére, cest-a-dire de la synagogue que
Llon choisit. Un Juif doit se choisir une synagogue
dans laquelle il se sent bien et dans laquelle il
prie. Et le Choul’han Aroukh poursuit : “Il ne suffit
pas quun homme se choisisse une synagogue dans
laquelle il prie ; mais méme dans la synagogue qu'il
sest choisie, il doit aussi se fixer une place précise
et permanente pour sa priere. »

Dou apprend-on cette Halakha ?

Le Michna Beroura explique que cette régle est
apprise de la Torah, a propos de Avraham Avinou.
La Torah raconte quAvraham se leva t6t le matin
et retourna a lendroit ol il sétait tenu la veille
devant Hachem. Méme s'il n'y avait prié quune seule
fois auparavant, Avraham n'a pas cherché un autre
endroit : il est retourné au méme endroit. De [, nous
apprenons que lorsquon a choisi un endroit pour prier,
on ladopte et on y revient. Le Michna Beroura ajoute
que cette régle existe aussi a la maison. Lorsqu'un
homme prie chez lui, il doit se fixer une place précise.
Ainsi, les membres de la famille savent : ici, papa
prie ; ici, on ne le dérange pas.

Peut-on changer d'endroit de priére ?

Les décisionnaires expliquent que le Choul’han
Aroukh n'a pas demandé de prier toute sa vie dans
un seul endroit. Par exemple : en hiver, on peut prier
dans une synagogue proche de la maison ; en été,
dans une autre synagogue; ou bien en semaine
dans une synagogue, et le Chabbath dans une autre.

'..: '
8 -
“
Seam \
| ‘*J

www.torah-box.com/avot-oubanim

—

Cela est permis, a condition que chaque période ait
son endroit fixe. Il est possible quun homme prie
Cha’harit dans un endroit précis ; Min‘ha dans un
autre endroit ; Arvit dans un autre endroit. Mais pour
chaque priére, lendroit reste le méme, et a lintérieur
de cet endroit, il s'assoit a la méme place. Méme si un
homme ne va dans une synagogue que deux fois par
an, par exemple a Chabbath Hagadol et a Chabbath
Chouva, cela reste le méme endroit de priére. Et dans
cet endroit, il doit toujours s'asseoir a la méme place.

Faut-il étre trés strict sur la place ?

Le Michna Beroura précise que la place ne se mesure
pas au centimetre pres. Tant que lon reste dans un
espace de quatre coudées (environ deux metres), on
est encore considéré comme étant a la méme place.
Si la place habituelle est prise, on peut sasseoir a
coté, devant ou derriere.

Et pour l'étude de la Torah ?

Dans le chapitre 155, le Rama enseigne qu'il faut
se fixer un endroit d'étude. Et le Michna Beroura
précise que, dans cet endroit, il faut aussi avoir sa
place habituelle. On entre, on sassoit a sa place, et
on étudie.

La Guemara (Brakhot 6b) rapporte un enseignement
de Rav Houna : “Quiconque fixe un endroit pour sa
priére, le D.ieu dAvraham vient a son aide.” Rachi
explique que, de la méme maniére qu'Hachem a aidé
Avraham tout au long de sa vie, Hachem aidera aussi
tout au long de sa vie celui qui se fixe un endroit
pour prier.

5 fev. - 25 Chevat 5786



-
N~ N

Pirké Avot - Chapitre 6, Michna 6 (suite)

Nous poursuivons notre formidable étude de la Michna, qui détaille toutes les qualités

que ’homme doit acquérir pour que la Torah qu'il a étudiée demeure véritablement
sienne, quelle fasse partie de lui et ne le quitte pas. Nous sommes ici dans la seconde
~-- moitié de la liste.

34. Mitra’hek min Hakavod

Il s'éloigne des honneurs. Lorsque 'homme voit que les
autres cherchent a lui accorder des honneurs pour la Torah

quil a étudiée, il doit faire tout ce qui estenson  _ - — =~

pouvoir pour sen éloigner. IL doit se rappeler , %
que son étude n'a pas pour but I'honneur, Py
ni la reconnaissance, ni la considération ,/
sociale, mais uniquement l'amour de |’
la Torah et la recherche de la vérité. |
Dés que honneur devient un objectif, ‘\
méme secondaire, la Torah risque de ne \\
plus rester réellement sienne.

35. Vélo Méguis Libo Bétalmoudo S~
Il n'enorgueillit pas son cceur dans son étude.

La Michna ne parle pas seulement de ce qui se voit a
Lextérieur, mais de intérieur du cceur, la ou personne ne
regarde.Méme dans les secrets de son cceur, 'homme ne
doit pas senorgueillir de tout ce qu'il a étudié. Au contraire,
il doit continuer a se considérer comme le plus petit des
sages de sa génération, conscient de l'immensité de la
Torah et de tout ce qu'il lui reste encore a comprendre.
Cette humilité intérieure est une condition essentielle
pour que [étude ne se transforme pas en orgueil spirituel.

36. Vééno Saméa’h Béhoraa

Il ne se réjouit pas d'avoir tranché une Halakha.Lorsqu'un
cas se présente devant lui et qu'il doit rendre une décision
Halakhique, méme aprés avoir étudié et réfléchi, il ne doit
pas en sortir joyeux ou satisfait. Au fond de lui demeure
toujours une crainte : peut-étre sest-il trompé, peut-étre
a-t-il mal compris, peut-étre a-t-il orienté la halakha dans
un sens qui n'est pas juste. Cette crainte ne l'empéche
pas de trancher, mais elle laccompagne constamment
et le pousse a prier Hachem de le préserver de Lerreur.
Comme lenseigne la Guémara, un juge doit se considérer
comme s'il nétait rien, comme si une épée était posée
entre ses épaules et que le Guéhinam était ouvert sous
ses pieds. (Yévamot 109b)

37. Nossé béol im ‘Havéro

Il porte le joug avec son prochain. Lhomme ne doit
pas senfermer dans sa propre réussite, quelle soit

spirituelle, intellectuelle ou matérielle, tout en restant
indifférent au sort de son entourage. Réussir pour soi
et détourner le regard de la souffrance dautrui est une
attitude tres laide, incompatible avec la Torah. Il
iy ~ doit sassocier véritablement a la peine, a la
~ Charge et a la difficulté que tRaverse son
\\ prochain, porter avec lui le joug comme
\ s'il s'agissait de sa propre épreuve. Cette
: association doit étre concréte : par le
I corps, par largent, et par des conseils

justes et éclairés, afin d'aider l'autre a
se relever et a sortir de la situation qu'il
traverse.

38. Makhrio lékhaf Zkhout

Il le fait pencher vers le plateau du mérite. Lorsque le
Talmid ‘Hakham voit que lun de ses proches a tendance
tantot a aller vers le bien, tant6t vers le mal, il ne doit
pas le laisser zigzaguer toute sa vie entre les deux. Il doit
lui parler, le convaincre, et laider a pencher clairement
du cdté du bien, a faire un choix ferme et a abandonner
le mal une bonne fois pour toutes.

Mais cette Michna a aussi une autre lecture. Lorsqu'un
homme voit son prochain accomplir une action dont le
sens n'est pas clair, une action litigieuse, il doit, dans son
ceeur, la faire pencher du coté du mérite. Il ne doit pas
soupconner son prochain, ni interpréter immédiatement
son acte de maniére négative, mais chercher une
explication qui permette de comprendre que ce qu'il fait
peut étre juste ou positif. Faire pencher vers le mérite,
Clest refuser le soupgon et choisir la bienveillance dans
le jugement.

39. Maamido al Haémet

Il le rétablit sur la vérité. Lorsque le Talmid ‘Hakham
constate que son prochain a trébuché dans une Halakha,
qu'il sest trompé dans sa compréhension ou dans son
application, il ne doit pas le laisser persévérer dans son
erreur. Il doit, avec douceur, intelligence et tact, Lui faire
remarquer ce qui doit étre rectifié et le rétablir sur la
vérité Halakhique. Il ne sagit ni d’humilier, ni de se
mettre en avant, mais de préserver la vérité de la Torah
et d'aider son prochain a y revenir.

\_ J

www.torah-box.com/avot-oubanim

AVOT OUBANIM | Yitro-n°311 5fev.-25 Chevat 5786




‘Ezra - Chapitre 10, Psoukim 5 a 15

A la suite de Lappel que Chekhania ben Ye'hiel avait adressé a ‘Ezra, le texte raconte qu'Ezra
se leve immédiatement. Il fait alors jurer les chefs des Cohanim, les chefs des Lévites et les
chefs de tout Israél. Par ce serment, ils s'engagent a accepter ses décisions, a S’y soumettre
o pleinement et a laider a tout mettre en ceuvre pour que la séparation d'avec les femmes
étrangeres soit réellement accomplie. Le texte précise que tous jurérent.

\\HAGIDGRAPHES

~

Une fois cet engagement obtenu, ‘Ezra quitte
L'endroit ou il se trouvait, prés du Temple, et se retire
dans une Lichka,une chambre attenante au Temple,
celle de Yého'hanan ben Elyashiv, un Cohen de haut
rang. La-bas, ‘Ezra continue son jefine : il ne mange
pas de pain et ne boit pas deau, car il est encore
plongé dans le deuil a cause de l'infidélité commise
par les Juifs revenus de lexil de Babylone. Tout
laisse entendre qu'il passe la nuit dans ce retrait,
dans la priere et le recueillement. -

Le lendemain, un appel officiel est -
proclamé dans tout le territoire de /
Yéhouda et de Jérusalem. Tous /
les Juifs revenus de lexil sont ,’
convoqués a Jérusalem. Un delai |
de trois jours est accordé pour '
permettre a chacun de sorganiser 3
et de venir. Le texte ajoute que toute
personne qui ne répondrait pas a cet appel
verrait ses biens confisqués et serait exclue de la
communauté.

N

Au bout de ces trois jours, tout le peuple se
rassemble a Jérusalem, sur lesplanade du Temple.
Le texte précise la date : nous sommes le 20 du
mois de Kislev, en plein hiver. Le peuple tremble : il
tremble de peur et démotion devant la gRavité du
moment, mais il tremble aussi de froid, car cest la
saison des pluies. Ce jour-la, il pleut abondamment,
et tous sont rassemblés dehors, sous la pluie.

‘Ezra le Cohen se léve alors et parle au peuple avec
une grande fermeté. Il leur reproche leur infidélité
envers Hachem. En prenant des femmes étrangeres,
ils ont ajouté une faute supplémentaire aux fautes
déja commises par lIsraél. Il leur demande de
reconnaitre leur faute, de lavouer devant Hachem,
le D.ieu de leurs péres, et de sengager a faire Sa
volonté. ‘Ezra leur demande de se séparer des
peuples de la terre, Cest-a-dire de s'engager a ne
plus donner leurs filles aux hommes des peuples
étrangers qui vivent en Israél. Et il ajoute : eux-
mémes doivent se séparer des femmes étrangéres

qu’ils ont prises pour épouse. Le texte ne rapporte
sans doute pas lintégralité de son discours, mais il
est clair qu'il sagit dun message direct, ferme et
sans équivoque.

La réponse du peuple est remarquable. Tous
répondent dune voix forte et déclarent: “Oui.
Comme toutes les paroles que tu nous as dites, nous
nous engageons a faire.” Aprées cet accord total, le
peuple ajoute toutefois une précision. Il explique

- —~_ _que cest la saison des pluies, quil est

N difficile de rester plusieurs jours dehors
"' )\ sous le froid et la pluie, et surtout que
' \ le tRavail demandé est immense. Les
‘l cas de mariages avec des femmes
| étrangeres sont trés nombreus, et
cette réparation ne peut pas se faire
en un jour ou deux.

Le peuple propose alors une organisation

claire : que les chefs et les responsables
restent a Jérusalem, tandis que le reste du peuple
rentre chez lui. Tous ceux qui ont contracté des
mariages avec des femmes étrangéres seront
convoqués progressivement, selon un calendrier
précis. Dans chaque ville, les anciens et les juges
traiteront les dossiers un par un, avec sérieux, afin
que tout soit réglé correctement et définitivement,
et que la colére d’Hachem soit apaisée.

Jusqu'ici, ‘Ezra a parlé au coeur des gens. Maintenant,
il faut passer aux actes. Ce n'est plus une décision
personnelle : cest une décision pour tout le peuple,
avec des regles claires pour que cela se fasse
vraiment.

Le texte conclut cette partie en mentionnant
que Yonatan ben Asahél et Ya'hzeya ben Tikva,
soutenus par Méchoulam et Chabtai Halévi, se
sont particuliéerement engagés dans cette affaire.
Ils n'ont pas refusé la proposition du peuple, mais
ont voulu veiller a ce que le temps nécessaire a
lorganisation ne devienne pas un prétexte a la
mollesse, afin que lengagement pris reste vivant
et sérieux.

AVOT OUBANIM | Yitro-n°311

www.torah-box.com/avot-oubanim

5 fev. - 25 Chevat 5786




\_

PROPHETES

N~ N

? Le Radak se demande pourquoi le prophéte
- vient-il nous raconter la mort de Chmouel
précisément a cet endroit du récit ?

La réponse apparait a la lumiére de ce qui précéde. Aprés
une longue période de tension entre Chaoul et David,
les deux hommes se sont rencontrés. Chaoul a reconnu
explicitement que David accéderait a la royauté. Chacun
est alors retourné a sa place : Chaoul est rentré chez Lui,
et David est revenu vers son campement.

A partir de ce moment, tout a été dit. La prophétie de
Chmouel concernant David est désormais reconnue,
acceptée et assumée, méme par Chaoul lui-méme.
Chmouel a eu le mérite de voir, de son vivant, sa parole
prophétique se réaliser dans les faits. Cest pourquoi,
précisément maintenant, le texte nous annonce sa
mort : sa mission est achevée.

Le texte nous raconte ensuite qu'il y avait un homme
qui habitait dans une ville appelée Maon, et que ses
troupeaux se trouvaient non loin de (3, dans une autre
localité appelée Carmel. Il ne sagit pas de deux régions
éloignées, mais de deux endroits proches Lun de lautre,
au sud de la Judée : Ma'on comme lieu d’habitation, et
Carmel, plus fertile, comme zone délevage. Ces deux
localités se trouvent dans la méme région que celle ou
David avait établi son campement a cette période.

Cet homme était extrémement puissant. Il possédait
trois mille brebis et mille chévres. Un jour, il se rendit a
Carmel pour la tonte de ses troupeaux. Une fois la tonte
terminée, il avait ['habitude dorganiser un grand festin
pour les employés qui avaient participé a [a tonte de
son bétail.

Cet homme est connu sous le nom de Naval. Toutefois,
nos Sages expliquent que ce n‘était pas son nom de
naissance : ses parents lui avaient donné un autre nom.
Le nom de Naval lui fut donné plus tard comme un
surnom, en raison de ses mauvais comportements.
En effet, naval est un nom extrémement négatif, qui
évoque la bassesse et la déchéance morale, a l'image
de sa conduite. Il avait une femme nommée Avigail,
décrite par le texte comme une femme particuliérement
intelligente et belle d'aspect. A l'inverse, son mari était
un homme dur, mauvais et orgueilleux. Le texte précise

1 Le texte commence par un événement majeur : Chmouel meurt. Tout Israél
se rassemble, on le pleure, et on lenterre chez lui,a Rama (Ramot).

I

|

g
encore que Naval appartenait a la
famille de Calev ben Yefouné, et qu'il
était, malgré tout, un proche parent de
David. =

David, qui avait son campement dans le désert, non
loin de cette région, entendit que Naval avait tondu
son troupeau. Il se dit alors qu'il s'agissait sans doute
d’un grand moment de joie, un temps ou le cceur d'un
homme est plus ouvert et plus disposé a la générosité.
Profitant du lien de parenté qui lunissait a Naval,
David envoya des hommes afin de lui demander de
la nourriture. Le texte précise qu'il envoya dix jeunes
gens, et il leur donna lordre suivant : “Allez a Carmel,
vous arriverez chez Naval, et vous demanderez en mon
nom comment il va. Vous le bénirez en disant : ‘Qu’il
en soit ainsi tout au long de ta vie, que tu sois dans le
Chalom, que ta maison soit dans le Chalom, et que tout
ce que tu possédes soit dans le Chalom. Et maintenant,
j'ai entendu que tu as tondu ton bétail. Tes bergers ont
été avec nous. Lorsqu'ils se trouvaient dans la région, ils
étaient avec nous, et S'ils avaient besoin de quoi que ce
soit, nous ne les avons jamais renvoyés les mains vides.
Plus encore, a plusieurs reprises, volontairement, nous
les avons protégés, nous les avons préservés de toute
attaque, tout le temps ou ils se trouvaient a Carmel.
Interroge donc tes jeunes gens, et ils te le diront. Cest
pourquoi, jespére que mes jeunes gens trouveront grace
a tes yeux, car nous nous présentons aujourd’hui chez
toi comme un jour de féte. Fais lobligeance de nous
donner ce que tu trouveras sous ta main, pour tes
serviteurs et pour ton fils David”

Les jeunes gens de David vinrent donc chez Naval et lui
dirent toutes ces paroles au nom de David. Et le texte
ajoute un mot étonnant : ‘et ils se sont reposés.” De 13,
nous comprenons qu'ils étaient trés fatigués, épuisés,
et que malgré cela, par fidélité a David, ils avaient
accompli leur mission le plus vite possible. Ce n'est
qu'une fois leur message transmis qu'ils prirent enfin le
temps de se reposer.

Nous découvrirons, Béezrat Hachem, la semaine prochaine, la réponse de Naval ; une réponse qui,
malheureusement, ne manquera pas de nous surprendre et de nous choquer.

J

AVO

TOUBANIM | Yitro-n°311

www.torah-box.com/avot-oubanim

5 fev. - 25 Chevat 5786




v

\\ Dans la paracha de Yitro, e peuple d’lsraél regoit les dix Commandements. Parmi /
eux figure le commandement du Chabbath. A ce sujet, le Rav Yossef Alperin,
premier Rav du quartier Zikhron Meir a Bné Brak, racontait U'histoire suivante. |

1 A Uépoque ou il vivait encore en Europe, avant de
s'installer en Erets Israél,il dut passer quelques jours dans
une ville de cure pour des raisons de santé. Il logeait chez
['habitant, ayant loué une chambre chez un Juif simple
de la région, un paysan qui tRavaillait la terre toute la
semaine. Durant les jours ordinaires, rien ne le distinguait.
Un Juif simple, discret, sans apparence particuliére.

Puis arriva la veille de Chabbath. Son héte partit au Mikvé
pour se préparer a accueillir le Chabbath. Lorsqu'il revint,
le Rav raconte : “Je ne lai pas reconnu. Son visage avait
changé. J'avais l'impression qu'un ange de D.ieu se tenait
devant moi.”Ils se rendirent a la synagogue. Pendant toute
la priére du vendredi soir, cet homme paraissait étre Lun
des grands Tsadikim de la génération. Sa priére était
d'une élévation extraordinaire. A la maison, le Kiddouch
fut dune sainteté exceptionnelle. Le repas, chaque geste,
chaque parole, létude qui suivit... tout se faisait avec une
pureté et une intensité qui dépassaient lentendement.

Le Rav était troublé. Comment un homme si simple,absorbé
toute la semaine par le tRavail de la terre, pouvait-il
atteindre un tel niveau dés lentrée du Chabbath ?

Puis le Chabbath se termina. Son héte fit la Havdala et,
instantanément, il redevint le Juif des six jours, simple
et ordinaire. Toute la semaine suivante, le Rav lobserva.
Sa priére était habituelle. Son comportement, celui dun
homme simple. Il mangeait comme un homme ordinaire.
Il récitait le Birkat Hamazon comme tout Juif simple et
normal. Le Rav resta encore quelques jours. Il aurait pu
repartir, mais il prolongea son séjour, par curiosité, pour
voir ce qui se passerait le Chabbath suivant.

Et lorsque le Chabbath revint, tout se reproduisit
exactement de la méme maniére. A peine sorti du Mikvé,
son hote séleva a des niveaux d'une hauteur extréme. Le
Rav eut méme peur de sapprocher de lui. Il paraissait
étre un Tsadik d'une sainteté redoutable. Chaque parole,
chaque étude, chaque priére était remplie de Kavana.
(était véritablement comme se tenir devant un ange de
D.ieu. Puis le Chabbath passa a nouveau. La Havdala fut
faite. Et instantanément, lhomme redevint le Juif de la
semaine, le Juif habituel.

Cette fois, le Rav ne put se retenir. Il Lui dit qu'il était hors
de question qu'il reparte sans comprendre, et le supplia
de lui expliquer ce qui se passait. Alors son hote répondit :
“Je vais vous raconter. Toute ma vie, jai tRavaillé comme
magquignon, voyageant de foire en foire pour acheter
\et revendre des troupeaux. Un jour, je revenais d'une

/

\
grande foire. Javais avec moi une trés
grosse somme dargent destinée a étre
ramenée a la maison. Mais je n‘avais pas 2
mesuré lampleur du chemin.

Lorsque le vendredi aprés-midi arriva, je vis que je
narriverais pas chez moi a temps pour le Chabbath. Je
me trouvais alors dans une ville proche de la mienne,
(zernowitz. Je n'y connaissais évidemment personne. Je
me rendis chez le Ravde la ville,Rabbi ‘Haim de Czernowitz,
lauteur du Sidouro Chel Chabbath. Chaque Chabbath, il
apparaissait comme un ange vivant, extrémement élevé
au-dessus du peuple, priant et étudiant avec une sainteté
immense.Je lui expliquai la situation et lui demandai chez
qui déposer L'argent pour pouvoir garder le Chabbath.

A ce moment-13, le Rav se trouvait déja dans une élévation
extréme avant Chabbath. Il nétait presque plus sur terre,
mais dans des mondes trés élevés. Avec beaucoup de
difficulté, il redescendit un peu pour écouter ma demande.
Il me dit briévement : ‘Ouvre ce tiroir et pose ton argent
a lintérieur. Je le garderai’ Je déposai largent dans le
tiroir. Puis, étonné, je demandai : ‘Rabbi, le tiroir n'est pas
fermé, et beaucoup de visiteurs entrent chez le Rav. Ny
a-t-il pas un risque que Lon vole l'argent 7’ Il me répondit
calmement : ‘Ne t'inquiéte pas. Je fermerai le tiroir. Tu
peux partir maintenant.

Je lui fis confiance et allai passer le Chabbath chez l'un des
habitants de la ville. A la sortie de Chabbath, je revins chez
le Rav pour récupérer mon argent. Le Rav sapprocha du
tiroir. Avant méme de Louvrir, il blémit. IL se mit a trembler.
[Louvrit le tiroir. Il n’y avait plus rien. Largent avait disparu.
Alors il poussa un cri terrible, terrifiant : ‘Malheur ! Jai
oublié de fermer le tiroir a clé I Sur place, il seffondra. Il
tomba. Il sévanouit. Je réalisai que toute la fortune que
javais accumulée pendant ces semaines de travail avait
disparu. Et en méme temps, le Rav, ce grand Tsadik, était
effondré a mes pieds. Il était clair pour moi que méme
s'il vendait tout ce qu'il possédait dans sa maison, il ne
pourrait jamais me rembourser.

Mais aprés la douleur, un autre réflexe surgit en moi :
apaiser le Rav. Malgré toute la difficulté que cela
représentait pour moi, je me penchai jusquau sol et
murmurai a son oreille : ‘Rabbi, je vous pardonne. Vous ne
serez pas obligé de me rembourser. Je renonce a l'argent.
Je répétai ces mots plusieurs fois, jusqua ce qu'il ouvre les
yeux.Je laidai a se relever. Alors il me regarda et me dit :
‘Comment puis-je te rembourser ?

(Voir suite en page suivante

AVOT OUBANIM | Yitro-n°311 www.torah-box.com/avot-oubanim 5 fev. - 25 Chevat 5786




Suite de la page précédente

Comment puis-je te compenser cette
énorme somme que tu as perdue a
cause de moi 7’

Et moi, je me suis tu. Devant mon silence, il me
serra alors trés fort les mains et me dit, du plus profond

Ton argent a disparu a cause de moi, parce que jétais déja
plongé dans mon élévation du Chabbath et que je nai
pas fait ce que je tavais promis. Puisque, dune certaine
maniére, tout cela est arrivé ‘a cause’ du Chabbath, je te

\

de son cceur : ‘Tu sais quoi ? Je vais te faire un cadeau.

promets une chose : a partir d'aujourd’hui, tu ressentiras
chaque Chabbath une élévation particuliére. Je ne peux
pas te donner le niveau de ce que je ressens moi-méme
le Chabbath - tu n'y résisterais pas - mais une partie de la
sainteté du Chabbath que je ressens, je te promets que
tu la ressentiras aussi”

Et cet homme terminait son récit en disant : “Depuis ce
jour-1a, dés que je sors du Mikvé le vendredi apres-midi,
jai le mérite d'éprouver une élévation extréme. Je golte
un véritable avant-goQit du monde futur.

@Maa’(m
O

Yair recoit un billet en monnaie dans un magasin dont il ne se rappelle pas
exactement Lorigine. Il découvre plus tard qu'il sagit dune contrefagon et
le garde pour le montrer a ses amis. En classe, le billet circule de main en

main et Yoel le déchire accidentellement.

Yair demande alors un remboursement correspondant a la valeur inscrite
sur le billet, affirmant qu'au moins pour ne pas subir de perte, il comptait
Lutiliser dans un autre magasin. Yoel réplique que le billet étant faux, il n'a
pas de valeur monétaire et ne mérite qu'un remboursement équivalent au

simple support papier.

?

e ( Yoel est-il tenu de rembourser la valeur faciale
du billet ou seulement sa valeur matérielle ?

Ketoubot 76b depuis Ma'hat jusqu'a Haréaya

Choul’han Aroukh Hochen Michpat 232,11 ;
Nétivot Hamichpat (Hidouchim) 10

Nétivot Hamichpat, Biourim 207, 8

Le Nétivot déduit de la que, de la méme manieére, si quelqu’un tue 'animal de son prochain et qu'il savere étre
Tréfa, il ne paie que la valeur de l'animal en tant que Tréfa, et non sa valeur normale. Le Nétivot ajoute un point
essentiel : méme <'il aurait été possible de tromper et de vendre 'animal comme <'il était sain, on n'évalue pas
le dommage selon ce qu'il aurait été possible d'obtenir par tromperie, mais uniquement selon la valeur réelle
de Lobjet. Il applique ce principe également au cas de la fausse monnaie : celui qui endommage ou détruit une
piéce contrefaite ne paie que la valeur du matériau dont elle est faite. En réalité, cette piéce n'a aucune valeur
monétaire. Le fait que son détenteur aurait pu tromper autrui et recevoir en échange la valeur d'une vraie piece ne
Lui confére pas cette valeur ; sa valeur reste seulement celle du matériau. Par conséquent, dans le cas présent, Yoel
n'est pas tenu de rembourser la valeur inscrite sur le billet, mais seulement sa valeur en tant que papier.

Sous la direction spirituelle du Rav Eliahou Uzan Responsable de la publication : David Choukroun

Rédaction : Rav Eliahou Uzan, Rav El'hanan Moché Smietanski (Guémara), Alexandre Rosemblum (Chemirat Halachon)

E@ Vous souhaitez dédicacer un numéro de Avot Oubanim:04 86 11 93 97

Pour tous renseignements : ® 0177502231  ®+972546797577 @ avotoubanim@torah-box.com

AVOT OUBANIM | Yitro-n°311 www.torah-box.com/avot-oubanim

Mise en page : Dafna Uzan

5 fev. - 25 Chevat 5786



