
AVOT OUBANIM Yitro - n°311 5 fev. - 25 Chevat 5786

1

Chémot, chapitre 18, verset 8

Bonjour les enfants ! Dans ce Passouk, la Torah nous raconte quelque chose de très beau. Elle 
nous dit que Moché Rabbénou a raconté à son beau-père Yitro tout ce qu’Hachem a fait à 

Pharaon et à l’Égypte. Il ne lui a pas raconté cela en quelques mots rapides : il lui a raconté les 
événements, les miracles, tout ce qu’Hachem avait accompli pour sauver le peuple d’Israël.

En lien avec ce passage, on raconte une histoire 
émouvante. Lors du Chabbath ‘Hatan du fils du Brisker 
Rav, Rav Its’hak Zeev Soloveitchik, un grand miracle 
s’est produit. Le ‘Hatan a échappé à un danger de mort 
certain. Peut-être qu’il s’est étouffé en avalant de tRavers, 
ou qu’un autre accident très gRave a failli se produire. 
Quoi qu’il en soit, il était clair pour tous qu’il avait été 
sauvé par Hachem.

Tout au long de ce Chabbath, le Brisker Rav n’a cessé de 
raconter ce qui s’était passé. À chaque nouveau visiteur 

qui entrait, il racontait encore une fois le miracle dont 
son fils avait bénéficié. La même histoire, répétée des 
dizaines de fois. Et lorsqu’on lui demanda pourquoi il 
répétait ainsi, encore et encore, le sauvetage de son fils, 
il cita justement le passage de notre Paracha, où la Torah 
nous dit que Moché Rabbénou a raconté à Yitro tout ce 
qu’Hachem a fait à Pharaon.

L’explication est la suivante : à part le fait de remercier 
Hachem pour le miracle qu’Il a accompli en notre faveur, 
il existe aussi une obligation particulière de raconter 

Yitro 5786



AVOT OUBANIM Yitro - n°311 5 fev. - 25 Chevat 5786

2

Merci Hachem d’opérer tellement de miracles pour chaque membre de Ton peuple !

Suite de la page précédente

le miracle : pas seulement le mentionner 
en passant, mais en raconter les détails, les 

circonstances, la manière dont tout s’est déroulé.

D’ailleurs, cela est écrit dans les Téhillim : Chirou 
Lo Zamrou, Si’hou Békhol Nifléotav “Chantez pour 
Hachem, entonnez pour Hachem, racontez toutes Ses 
merveilles” (Téhilim 105, 2). Et nous retrouvons encore 
cette même idée plus loin : Visaprou Ma’assav Berina, 
“Ils ont raconté Ses actions dans la joie” (Téhillim 107, 
22). Ces Psoukim nous montrent donc très clairement 
que lorsqu’une personne a bénéficié d’un miracle, il ne 
suffit pas seulement de remercier Hachem pour cela. 
Il faut aussi prendre le temps de raconter le bien qu’Il 
nous a fait : comment Il nous a sauvés du danger, et 
comment Il a conduit les choses pour nous protéger.
Moché Rabbénou connaissait parfaitement cette 
obligation de raconter le miracle en détail.

 Mais à qui Moché Rabbénou pouvait-il raconter tout 
ce qu’Hachem avait fait en Égypte ?

Certainement pas aux Bné Israël, puisque eux aussi 

avaient vécu tous ces miracles. Ils les connaissaient 
déjà. Par conséquent, les premières personnes 
auxquelles Moché a pu raconter en détail tout ce 
qu’Hachem avait accompli, ce furent son beau-père 
Yitro, sa femme Tsipora, et leurs deux enfants, 
Gerchom et Eli’ézer. Il semble d’ailleurs que Moché 
Rabbénou, qui n’était pas a priori quelqu’un de très 
bavard, n’a pas lésiné sur les mots. Le Passouk dit qu’il 
a raconté tout ce qu’Hachem a fait. Ce mot “tout” nous 
montre qu’il n’a pas seulement raconté les grandes 
lignes du miracle, mais bien tous les détails.

Et il en va de même pour nous. Lorsqu’une personne a 
bénéficié d’un miracle, l’habitude est qu’elle offre une 
Sé’oudat Mitsva, un repas de reconnaissance. Pendant 
ce repas, les participants récitent le Nichmat Kol ‘Haï, 
chantent et disent des paroles de Torah. Mais nous 
voyons que tout cela ne suffit pas. Il faut aussi, pendant 
le repas, que celui qui a reçu le miracle se lève et 
raconte en détail son sauvetage : tout ce qu’Hachem 
a mis en place pour le sortir du danger dans lequel 
il était.

Le Cas de  
la semaine

Chmirat 
Halachone

en histoire

Jonathan parle du père de Lévi, qui étudie la Torah 
au Collel tous les jours à temps plein. “Il étudie la 
Torah une heure par jour, maximum !”

Qu
es

ti
on Jonathan se rend-il 

coupable de Lachon 
Hara’ en parlant du père 
de Lévi de cette façon ?

Réponse

Le Gaon de Vilna nous enseigne : 
“On ne peut pas imaginer l’ampleur 
des souffrances et des malheurs 
qui frappent la personne même pour 
une seule parole malheureuse. 
Aucun mot n’est perdu, tout est 
consigné.” (Iguéret Hagra)

Jonathan ne peut pas parler ainsi en indiquant 
que le père de Lévi étudie la Torah une heure par 
jour au Collel. Dans la mesure où il étudie à temps 
plein, cela est particulièrement rabaissant.



AVOT OUBANIM Yitro - n°311 5 fev. - 25 Chevat 5786

3

Le Choul’han ‘Aroukh enseigne qu’un homme doit se fixer un endroit précis pour la prière,  
et ne pas le changer sans réelle nécessité.

Dans cette première partie, le Choul’han ‘Aroukh parle 
du lieu de prière, c’est-à-dire de la synagogue que 
l’on choisit. Un Juif doit se choisir une synagogue 
dans laquelle il se sent bien et dans laquelle il 
prie. Et le Choul’han ‘Aroukh poursuit : “Il ne suffit 
pas qu’un homme se choisisse une synagogue dans 
laquelle il prie ; mais même dans la synagogue qu’il 
s’est choisie, il doit aussi se fixer une place précise 
et permanente pour sa prière. »

 D’où apprend-on cette Halakha ?
Le Michna Beroura explique que cette règle est 
apprise de la Torah, à propos de Avraham Avinou. 
La Torah raconte qu’Avraham se leva tôt le matin 
et retourna à l’endroit où il s’était tenu la veille 
devant Hachem. Même s’il n’y avait prié qu’une seule 
fois auparavant, Avraham n’a pas cherché un autre 
endroit : il est retourné au même endroit. De là, nous 
apprenons que lorsqu’on a choisi un endroit pour prier, 
on l’adopte et on y revient. Le Michna Beroura ajoute 
que cette règle existe aussi à la maison. Lorsqu’un 
homme prie chez lui, il doit se fixer une place précise. 
Ainsi, les membres de la famille savent : ici, papa 
prie ; ici, on ne le dérange pas.

 Peut-on changer d’endroit de prière ?
Les décisionnaires expliquent que le Choul’han 
‘Aroukh n’a pas demandé de prier toute sa vie dans 
un seul endroit. Par exemple : en hiver, on peut prier 
dans une synagogue proche de la maison ; en été, 
dans une autre synagogue ; ou bien en semaine 
dans une synagogue, et le Chabbath dans une autre. 

Cela est permis, à condition que chaque période ait 
son endroit fixe. Il est possible qu’un homme prie 
Cha’harit dans un endroit précis ; Min’ha dans un 
autre endroit ; Arvit dans un autre endroit. Mais pour 
chaque prière, l’endroit reste le même, et à l’intérieur 
de cet endroit, il s’assoit à la même place. Même si un 
homme ne va dans une synagogue que deux fois par 
an, par exemple à Chabbath Hagadol et à Chabbath 
Chouva, cela reste le même endroit de prière. Et dans 
cet endroit, il doit toujours s’asseoir à la même place.

 Faut-il être très strict sur la place ?
Le Michna Beroura précise que la place ne se mesure 
pas au centimètre près. Tant que l’on reste dans un 
espace de quatre coudées (environ deux mètres), on 
est encore considéré comme étant à la même place. 
Si la place habituelle est prise, on peut s’asseoir à 
côté, devant ou derrière.

 Et pour l’étude de la Torah ?
Dans le chapitre 155, le Rama enseigne qu’il faut 
se fixer un endroit d’étude. Et le Michna Beroura 
précise que, dans cet endroit, il faut aussi avoir sa 
place habituelle. On entre, on s’assoit à sa place, et 
on étudie.

La Guemara (Brakhot 6b) rapporte un enseignement 
de Rav Houna : “Quiconque fixe un endroit pour sa 
prière, le D.ieu d’Avraham vient à son aide.” Rachi 
explique que, de la même manière qu’Hachem a aidé 
Avraham tout au long de sa vie, Hachem aidera aussi 
tout au long de sa vie celui qui se fixe un endroit 
pour prier.

Choul’han ‘Aroukh, chapitre 90, Halakha 19



AVOT OUBANIM Yitro - n°311 5 fev. - 25 Chevat 5786

4

Nous poursuivons notre formidable étude de la Michna, qui détaille toutes les qualités 
que l’homme doit acquérir pour que la Torah qu’il a étudiée demeure véritablement 

sienne, qu’elle fasse partie de lui et ne le quitte pas. Nous sommes ici dans la seconde 
moitié de la liste.

Pirké Avot – Chapitre 6, Michna 6 (suite)

Michna

34.  Mitra’hek min Hakavod

Il s’éloigne des honneurs. Lorsque l’homme voit que les 
autres cherchent à lui accorder des honneurs pour la Torah 
qu’il a étudiée, il doit faire tout ce qui est en son 
pouvoir pour s’en éloigner. Il doit se rappeler 
que son étude n’a pas pour but l’honneur, 
ni la reconnaissance, ni la considération 
sociale, mais uniquement l’amour de 
la Torah et la recherche de la vérité. 
Dès que l’honneur devient un objectif, 
même secondaire, la Torah risque de ne 
plus rester réellement sienne.

35.  Vélo Méguis Libo Bétalmoudo

Il n’enorgueillit pas son cœur dans son étude.

La Michna ne parle pas seulement de ce qui se voit à 
l’extérieur, mais de l’intérieur du cœur, là où personne ne 
regarde. Même dans les secrets de son cœur, l’homme ne 
doit pas s’enorgueillir de tout ce qu’il a étudié. Au contraire, 
il doit continuer à se considérer comme le plus petit des 
sages de sa génération, conscient de l’immensité de la 
Torah et de tout ce qu’il lui reste encore à comprendre. 
Cette humilité intérieure est une condition essentielle 
pour que l’étude ne se transforme pas en orgueil spirituel.

36.  Vééno Saméa’h Béhoraa

Il ne se réjouit pas d’avoir tranché une Halakha. Lorsqu’un 
cas se présente devant lui et qu’il doit rendre une décision 
Halakhique, même après avoir étudié et réfléchi, il ne doit 
pas en sortir joyeux ou satisfait. Au fond de lui demeure 
toujours une crainte : peut-être s’est-il trompé, peut-être 
a-t-il mal compris, peut-être a-t-il orienté la halakha dans 
un sens qui n’est pas juste. Cette crainte ne l’empêche 
pas de trancher, mais elle l’accompagne constamment 
et le pousse à prier Hachem de le préserver de l’erreur. 
Comme l’enseigne la Guémara, un juge doit se considérer 
comme s’il n’était rien, comme si une épée était posée 
entre ses épaules et que le Guéhinam était ouvert sous 
ses pieds. (Yévamot 109b)

37.  Nossé bé’ol im ‘Havéro

Il porte le joug avec son prochain. L’homme ne doit 
pas s’enfermer dans sa propre réussite, qu’elle soit 

spirituelle, intellectuelle ou matérielle, tout en restant 
indifférent au sort de son entourage. Réussir pour soi 
et détourner le regard de la souffrance d’autrui est une 

attitude très laide, incompatible avec la Torah. Il 
doit s’associer véritablement à la peine, à la 

charge et à la difficulté que tRaverse son 
prochain, porter avec lui le joug comme 
s’il s’agissait de sa propre épreuve. Cette 
association doit être concrète : par le 
corps, par l’argent, et par des conseils 
justes et éclairés, afin d’aider l’autre à 

se relever et à sortir de la situation qu’il 
traverse.

38.  Makhri‘o lékhaf Zkhout

Il le fait pencher vers le plateau du mérite. Lorsque le 
Talmid ‘Hakham voit que l’un de ses proches a tendance 
tantôt à aller vers le bien, tantôt vers le mal, il ne doit 
pas le laisser zigzaguer toute sa vie entre les deux. Il doit 
lui parler, le convaincre, et l’aider à pencher clairement 
du côté du bien, à faire un choix ferme et à abandonner 
le mal une bonne fois pour toutes. 

Mais cette Michna a aussi une autre lecture. Lorsqu’un 
homme voit son prochain accomplir une action dont le 
sens n’est pas clair, une action litigieuse, il doit, dans son 
cœur, la faire pencher du côté du mérite. Il ne doit pas 
soupçonner son prochain, ni interpréter immédiatement 
son acte de manière négative, mais chercher une 
explication qui permette de comprendre que ce qu’il fait 
peut être juste ou positif. Faire pencher vers le mérite, 
c’est refuser le soupçon et choisir la bienveillance dans 
le jugement.

39.  Ma‘amido ‘al Haémet

Il le rétablit sur la vérité. Lorsque le Talmid ‘Hakham 
constate que son prochain a trébuché dans une Halakha, 
qu’il s’est trompé dans sa compréhension ou dans son 
application, il ne doit pas le laisser persévérer dans son 
erreur. Il doit, avec douceur, intelligence et tact, lui faire 
remarquer ce qui doit être rectifié et le rétablir sur la 
vérité Halakhique. Il ne s’agit ni d’humilier, ni de se 
mettre en avant, mais de préserver la vérité de la Torah 
et d’aider son prochain à y revenir.



AVOT OUBANIM Yitro - n°311 5 fev. - 25 Chevat 5786

5

À la suite de l’appel que Chekhania ben Ye’hiel avait adressé à ‘Ezra, le texte raconte qu’Ezra 
se lève immédiatement. Il fait alors jurer les chefs des Cohanim, les chefs des Lévites et les 

chefs de tout Israël. Par ce serment, ils s’engagent à accepter ses décisions, à s’y soumettre 
pleinement et à l’aider à tout mettre en œuvre pour que la séparation d’avec les femmes 

étrangères soit réellement accomplie. Le texte précise que tous jurèrent.

Une fois cet engagement obtenu, ‘Ezra quitte 
l’endroit où il se trouvait, près du Temple, et se retire 
dans une Lichka, une chambre attenante au Temple, 
celle de Yého’hanan ben Elyashiv, un Cohen de haut 
rang. Là-bas, ‘Ezra continue son jeûne : il ne mange 
pas de pain et ne boit pas d’eau, car il est encore 
plongé dans le deuil à cause de l’infidélité commise 
par les Juifs revenus de l’exil de Babylone. Tout 
laisse entendre qu’il passe la nuit dans ce retrait, 
dans la prière et le recueillement.
Le lendemain, un appel officiel est 
proclamé dans tout le territoire de 
Yéhouda et de Jérusalem. Tous 
les Juifs revenus de l’exil sont 
convoqués à Jérusalem. Un délai 
de trois jours est accordé pour 
permettre à chacun de s’organiser 
et de venir. Le texte ajoute que toute 
personne qui ne répondrait pas à cet appel 
verrait ses biens confisqués et serait exclue de la 
communauté.

Au bout de ces trois jours, tout le peuple se 
rassemble à Jérusalem, sur l’esplanade du Temple. 
Le texte précise la date : nous sommes le 20 du 
mois de Kislev, en plein hiver. Le peuple tremble : il 
tremble de peur et d’émotion devant la gRavité du 
moment, mais il tremble aussi de froid, car c’est la 
saison des pluies. Ce jour-là, il pleut abondamment, 
et tous sont rassemblés dehors, sous la pluie.

‘Ezra le Cohen se lève alors et parle au peuple avec 
une grande fermeté. Il leur reproche leur infidélité 
envers Hachem. En prenant des femmes étrangères, 
ils ont ajouté une faute supplémentaire aux fautes 
déjà commises par Israël. Il leur demande de 
reconnaître leur faute, de l’avouer devant Hachem, 
le D.ieu de leurs pères, et de s’engager à faire Sa 
volonté. ‘Ezra leur demande de se séparer des 
peuples de la terre, c’est-à-dire de s’engager à ne 
plus donner leurs filles aux hommes des peuples 
étrangers qui vivent en Israël. Et il ajoute : eux-
mêmes doivent se séparer des femmes étrangères 

qu’ils ont prises pour épouse. Le texte ne rapporte 
sans doute pas l’intégralité de son discours, mais il 
est clair qu’il s’agit d’un message direct, ferme et 
sans équivoque.

La réponse du peuple est remarquable. Tous 
répondent d’une voix forte et déclarent : “Oui. 
Comme toutes les paroles que tu nous as dites, nous 
nous engageons à faire.” Après cet accord total, le 
peuple ajoute toutefois une précision. Il explique 

que c’est la saison des pluies, qu’il est 
difficile de rester plusieurs jours dehors 

sous le froid et la pluie, et surtout que 
le tRavail demandé est immense. Les 
cas de mariages avec des femmes 
étrangères sont très nombreux, et 
cette réparation ne peut pas se faire 

en un jour ou deux. 

Le peuple propose alors une organisation 
claire : que les chefs et les responsables 

restent à Jérusalem, tandis que le reste du peuple 
rentre chez lui. Tous ceux qui ont contracté des 
mariages avec des femmes étrangères seront 
convoqués progressivement, selon un calendrier 
précis. Dans chaque ville, les anciens et les juges 
traiteront les dossiers un par un, avec sérieux, afin 
que tout soit réglé correctement et définitivement, 
et que la colère d’Hachem soit apaisée.

Jusqu’ici, ‘Ezra a parlé au cœur des gens. Maintenant, 
il faut passer aux actes. Ce n’est plus une décision 
personnelle : c’est une décision pour tout le peuple, 
avec des règles claires pour que cela se fasse 
vraiment.

Le texte conclut cette partie en mentionnant 
que Yonatan ben ‘Asahël et Ya’hzeya ben Tikva, 
soutenus par Méchoulam et Chabtaï Halévi, se 
sont particulièrement engagés dans cette affaire. 
Ils n’ont pas refusé la proposition du peuple, mais 
ont voulu veiller à ce que le temps nécessaire à 
l’organisation ne devienne pas un prétexte à la 
mollesse, afin que l’engagement pris reste vivant 
et sérieux.

‘Ezra – Chapitre 10, Psoukim 5 à 15

Kétouvim
Hagiographes



AVOT OUBANIM Yitro - n°311 5 fev. - 25 Chevat 5786

6

Le texte commence par un événement majeur : Chmouel meurt. Tout Israël 
se rassemble, on le pleure, et on l’enterre chez lui, à Rama (Ramot).

Nous découvrirons, Bé’ezrat Hachem, la semaine prochaine, la réponse de Naval ; une réponse qui, 
malheureusement, ne manquera pas de nous surprendre et de nous choquer.

Chmouel I, chapitre 25 — du verset 1 au verset 9

Chmouel
Prophètes

 Le Radak se demande pourquoi le prophète 
vient-il nous raconter la mort de Chmouel 

précisément à cet endroit du récit ?
La réponse apparaît à la lumière de ce qui précède. Après 
une longue période de tension entre Chaoul et David, 
les deux hommes se sont rencontrés. Chaoul a reconnu 
explicitement que David accèderait à la royauté. Chacun 
est alors retourné à sa place : Chaoul est rentré chez lui, 
et David est revenu vers son campement.

À partir de ce moment, tout a été dit. La prophétie de 
Chmouel concernant David est désormais reconnue, 
acceptée et assumée, même par Chaoul lui-même. 
Chmouel a eu le mérite de voir, de son vivant, sa parole 
prophétique se réaliser dans les faits. C’est pourquoi, 
précisément maintenant, le texte nous annonce sa 
mort : sa mission est achevée.

Le texte nous raconte ensuite qu’il y avait un homme 
qui habitait dans une ville appelée Ma’on, et que ses 
troupeaux se trouvaient non loin de là, dans une autre 
localité appelée Carmel. Il ne s’agit pas de deux régions 
éloignées, mais de deux endroits proches l’un de l’autre, 
au sud de la Judée : Ma’on comme lieu d’habitation, et 
Carmel, plus fertile, comme zone d’élevage. Ces deux 
localités se trouvent dans la même région que celle où 
David avait établi son campement à cette période.

Cet homme était extrêmement puissant. Il possédait 
trois mille brebis et mille chèvres. Un jour, il se rendit à 
Carmel pour la tonte de ses troupeaux. Une fois la tonte 
terminée, il avait l’habitude d’organiser un grand festin 
pour les employés qui avaient participé à la tonte de 
son bétail.

Cet homme est connu sous le nom de Naval. Toutefois, 
nos Sages expliquent que ce n’était pas son nom de 
naissance : ses parents lui avaient donné un autre nom. 
Le nom de Naval lui fut donné plus tard comme un 
surnom, en raison de ses mauvais comportements. 
En effet, naval est un nom extrêmement négatif, qui 
évoque la bassesse et la déchéance morale, à l’image 
de sa conduite. Il avait une femme nommée Avigaïl, 
décrite par le texte comme une femme particulièrement 
intelligente et belle d’aspect. À l’inverse, son mari était 
un homme dur, mauvais et orgueilleux. Le texte précise 

encore que Naval appartenait à la 
famille de Calev ben Yefouné, et qu’il 
était, malgré tout, un proche parent de 
David.

David, qui avait son campement dans le désert, non 
loin de cette région, entendit que Naval avait tondu 
son troupeau. Il se dit alors qu’il s’agissait sans doute 
d’un grand moment de joie, un temps où le cœur d’un 
homme est plus ouvert et plus disposé à la générosité. 
Profitant du lien de parenté qui l’unissait à Naval, 
David envoya des hommes afin de lui demander de 
la nourriture. Le texte précise qu’il envoya dix jeunes 
gens, et il leur donna l’ordre suivant : “Allez à Carmel, 
vous arriverez chez Naval, et vous demanderez en mon 
nom comment il va. Vous le bénirez en disant : ‘Qu’il 
en soit ainsi tout au long de ta vie, que tu sois dans le 
Chalom, que ta maison soit dans le Chalom, et que tout 
ce que tu possèdes soit dans le Chalom.’ Et maintenant, 
j’ai entendu que tu as tondu ton bétail. Tes bergers ont 
été avec nous. Lorsqu’ils se trouvaient dans la région, ils 
étaient avec nous, et s’ils avaient besoin de quoi que ce 
soit, nous ne les avons jamais renvoyés les mains vides. 
Plus encore, à plusieurs reprises, volontairement, nous 
les avons protégés, nous les avons préservés de toute 
attaque, tout le temps où ils se trouvaient à Carmel. 
Interroge donc tes jeunes gens, et ils te le diront. C’est 
pourquoi, j’espère que mes jeunes gens trouveront grâce 
à tes yeux, car nous nous présentons aujourd’hui chez 
toi comme un jour de fête. Fais l’obligeance de nous 
donner ce que tu trouveras sous ta main, pour tes 
serviteurs et pour ton fils David.”

Les jeunes gens de David vinrent donc chez Naval et lui 
dirent toutes ces paroles au nom de David. Et le texte 
ajoute un mot étonnant : “et ils se sont reposés.” De là, 
nous comprenons qu’ils étaient très fatigués, épuisés, 
et que malgré cela, par fidélité à David, ils avaient 
accompli leur mission le plus vite possible. Ce n’est 
qu’une fois leur message transmis qu’ils prirent enfin le 
temps de se reposer.



AVOT OUBANIM Yitro - n°311 5 fev. - 25 Chevat 5786

7

À l’époque où il vivait encore en Europe, avant de 
s’installer en Erets Israël, il dut passer quelques jours dans 
une ville de cure pour des raisons de santé. Il logeait chez 
l’habitant, ayant loué une chambre chez un Juif simple 
de la région, un paysan qui tRavaillait la terre toute la 
semaine. Durant les jours ordinaires, rien ne le distinguait. 
Un Juif simple, discret, sans apparence particulière.
Puis arriva la veille de Chabbath. Son hôte partit au Mikvé 
pour se préparer à accueillir le Chabbath. Lorsqu’il revint, 
le Rav raconte : “Je ne l’ai pas reconnu. Son visage avait 
changé. J’avais l’impression qu’un ange de D.ieu se tenait 
devant moi.” Ils se rendirent à la synagogue. Pendant toute 
la prière du vendredi soir, cet homme paraissait être l’un 
des grands Tsadikim de la génération. Sa prière était 
d’une élévation extraordinaire. À la maison, le Kiddouch 
fut d’une sainteté exceptionnelle. Le repas, chaque geste, 
chaque parole, l’étude qui suivit… tout se faisait avec une 
pureté et une intensité qui dépassaient l’entendement.
Le Rav était troublé. Comment un homme si simple, absorbé 
toute la semaine par le tRavail de la terre, pouvait-il 
atteindre un tel niveau dès l’entrée du Chabbath ?
Puis le Chabbath se termina. Son hôte fit la Havdala et, 
instantanément, il redevint le Juif des six jours, simple 
et ordinaire. Toute la semaine suivante, le Rav l’observa. 
Sa prière était habituelle. Son comportement, celui d’un 
homme simple. Il mangeait comme un homme ordinaire. 
Il récitait le Birkat Hamazon comme tout Juif simple et 
normal. Le Rav resta encore quelques jours. Il aurait pu 
repartir, mais il prolongea son séjour, par curiosité, pour 
voir ce qui se passerait le Chabbath suivant.
Et lorsque le Chabbath revint, tout se reproduisit 
exactement de la même manière. À peine sorti du Mikvé, 
son hôte s’éleva à des niveaux d’une hauteur extrême. Le 
Rav eut même peur de s’approcher de lui. Il paraissait 
être un Tsadik d’une sainteté redoutable. Chaque parole, 
chaque étude, chaque prière était remplie de Kavana. 
C’était véritablement comme se tenir devant un ange de 
D.ieu. Puis le Chabbath passa à nouveau. La Havdala fut 
faite. Et instantanément, l’homme redevint le Juif de la 
semaine, le Juif habituel.
Cette fois, le Rav ne put se retenir. Il lui dit qu’il était hors 
de question qu’il reparte sans comprendre, et le supplia 
de lui expliquer ce qui se passait. Alors son hôte répondit : 
“Je vais vous raconter. Toute ma vie, j’ai tRavaillé comme 
maquignon, voyageant de foire en foire pour acheter 
et revendre des troupeaux. Un jour, je revenais d’une 

grande foire. J’avais avec moi une très 
grosse somme d’argent destinée à être 
ramenée à la maison. Mais je n’avais pas 
mesuré l’ampleur du chemin. 
Lorsque le vendredi après-midi arriva, je vis que je 
n’arriverais pas chez moi à temps pour le Chabbath. Je 
me trouvais alors dans une ville proche de la mienne, 
Czernowitz. Je n’y connaissais évidemment personne. Je 
me rendis chez le Rav de la ville, Rabbi ‘Haïm de Czernowitz, 
l’auteur du Sidouro Chel Chabbath. Chaque Chabbath, il 
apparaissait comme un ange vivant, extrêmement élevé 
au-dessus du peuple, priant et étudiant avec une sainteté 
immense. Je lui expliquai la situation et lui demandai chez 
qui déposer l’argent pour pouvoir garder le Chabbath.
À ce moment-là, le Rav se trouvait déjà dans une élévation 
extrême avant Chabbath. Il n’était presque plus sur terre, 
mais dans des mondes très élevés. Avec beaucoup de 
difficulté, il redescendit un peu pour écouter ma demande. 
Il me dit brièvement : ‘Ouvre ce tiroir et pose ton argent 
à l’intérieur. Je le garderai.’ Je déposai l’argent dans le 
tiroir. Puis, étonné, je demandai : ‘Rabbi, le tiroir n’est pas 
fermé, et beaucoup de visiteurs entrent chez le Rav. N’y 
a-t-il pas un risque que l’on vole l’argent ?’ Il me répondit 
calmement : ‘Ne t’inquiète pas. Je fermerai le tiroir. Tu 
peux partir maintenant.’
Je lui fis confiance et allai passer le Chabbath chez l’un des 
habitants de la ville. À la sortie de Chabbath, je revins chez 
le Rav pour récupérer mon argent. Le Rav s’approcha du 
tiroir. Avant même de l’ouvrir, il blêmit. Il se mit à trembler. 
Il ouvrit le tiroir. Il n’y avait plus rien. L’argent avait disparu. 
Alors il poussa un cri terrible, terrifiant : ‘Malheur ! J’ai 
oublié de fermer le tiroir à clé !’ Sur place, il s’effondra. Il 
tomba. Il s’évanouit. Je réalisai que toute la fortune que 
j’avais accumulée pendant ces semaines de travail avait 
disparu. Et en même temps, le Rav, ce grand Tsadik, était 
effondré à mes pieds. Il était clair pour moi que même 
s’il vendait tout ce qu’il possédait dans sa maison, il ne 
pourrait jamais me rembourser. 
Mais après la douleur, un autre réflexe surgit en moi : 
apaiser le Rav. Malgré toute la difficulté que cela 
représentait pour moi, je me penchai jusqu’au sol et 
murmurai à son oreille : ‘Rabbi, je vous pardonne. Vous ne 
serez pas obligé de me rembourser. Je renonce à l’argent.’ 
Je répétai ces mots plusieurs fois, jusqu’à ce qu’il ouvre les 
yeux. Je l’aidai à se relever. Alors il me regarda et me dit : 
‘Comment puis-je te rembourser ? 

Dans la paracha de Yitro, le peuple d’Israël reçoit les dix Commandements. Parmi 
eux figure le commandement du Chabbath. À ce sujet, le Rav Yossef Alperin, 

premier Rav du quartier Zikhron Méir à Bné Brak, racontait l’histoire suivante.

Voir suite en page suivante



AVOT OUBANIM Yitro - n°311 5 fev. - 25 Chevat 5786

8

Comment puis-je te compenser cette 
énorme somme que tu as perdue à 

cause de moi ?’
Et moi, je me suis tu. Devant mon silence, il me 

serra alors très fort les mains et me dit, du plus profond 
de son cœur : ‘Tu sais quoi ? Je vais te faire un cadeau. 
Ton argent a disparu à cause de moi, parce que j’étais déjà 
plongé dans mon élévation du Chabbath et que je n’ai 
pas fait ce que je t’avais promis. Puisque, d’une certaine 
manière, tout cela est arrivé ‘à cause’ du Chabbath, je te 

promets une chose : à partir d’aujourd’hui, tu ressentiras 
chaque Chabbath une élévation particulière. Je ne peux 
pas te donner le niveau de ce que je ressens moi-même 
le Chabbath - tu n’y résisterais pas - mais une partie de la 
sainteté du Chabbath que je ressens, je te promets que 
tu la ressentiras aussi’.”
Et cet homme terminait son récit en disant : “Depuis ce 
jour-là, dès que je sors du Mikvé le vendredi après-midi, 
j’ai le mérite d’éprouver une élévation extrême. Je goûte 
un véritable avant-goût du monde futur.

Question

Le Nétivot déduit de là que, de la même manière, si quelqu’un tue l’animal de son prochain et qu’il s’avère être 
Tréfa, il ne paie que la valeur de l’animal en tant que Tréfa, et non sa valeur normale. Le Nétivot ajoute un point 
essentiel : même s’il aurait été possible de tromper et de vendre l’animal comme s’il était sain, on n’évalue pas 
le dommage selon ce qu’il aurait été possible d’obtenir par tromperie, mais uniquement selon la valeur réelle 
de l’objet. Il applique ce principe également au cas de la fausse monnaie : celui qui endommage ou détruit une 
pièce contrefaite ne paie que la valeur du matériau dont elle est faite. En réalité, cette pièce n’a aucune valeur 
monétaire. Le fait que son détenteur aurait pu tromper autrui et recevoir en échange la valeur d’une vraie pièce ne 
lui confère pas cette valeur ; sa valeur reste seulement celle du matériau. Par conséquent, dans le cas présent, Yoel 
n’est pas tenu de rembourser la valeur inscrite sur le billet, mais seulement sa valeur en tant que papier.

Réponse

 	 Ketoubot 76b depuis Ma’hat jusqu’à Haréaya
 	 Choul’han ‘Aroukh ‘Hochen Michpat 232, 11 ; 

Nétivot Hamichpat (‘Hidouchim) 10
 	 Nétivot Hamichpat, Biourim 207, 8

A toi !Yoel est-il tenu de rembourser la valeur faciale 
du billet ou seulement sa valeur matérielle ?

Yaïr reçoit un billet en monnaie dans un magasin dont il ne se rappelle pas 
exactement l’origine. Il découvre plus tard qu’il s’agit d’une contrefaçon et 
le garde pour le montrer à ses amis. En classe, le billet circule de main en 
main et Yoel le déchire accidentellement. 
Yair demande alors un remboursement correspondant à la valeur inscrite 
sur le billet, affirmant qu’au moins pour ne pas subir de perte, il comptait 
l’utiliser dans un autre magasin. Yoel réplique que le billet étant faux, il n’a 
pas de valeur monétaire et ne mérite qu’un remboursement équivalent au 
simple support papier.

Suite de la page précédenteSuite

Chaque prière, chaque étude, chaque Mitsva que j’accomplis tout au long du Chabbath me procure un 
bonheur indescriptible, un bonheur qui a véritablement le goût du Chabbath.”

avotoubanim@torah-box.com+972 54 679 75 77

Responsable de la publication : David Choukroun

Rédaction : Rav Eliahou Uzan, Rav El’hanan Moché Smietanski (Guémara), Alexandre Rosemblum (Chemirat Halachon)

Mise en page : Dafna Uzan


