MILLE PEUILLE
o EHABBATH 2

Sélection de feuillels sur la Paracha a imprimer el déguster

e MICHPATIM '
13 et 14 février 2026 -/

Proposé par

™ Torah-Box



Cette semaine, retrouvez les
feuillets de Chabbath suivants :

Page

Le feuillet de la Communauté Sarcelles...3

Shalshelet NEWS .....ccceevvevvecieeeeieieieeneee 5
Lhebdo de IVIiT " . .. .......... 9
Devinettes sur la Paracha......................... 18
Boi Kala....... 0SS ... 19
Bait Neeman Sii ... ........ 21
Véyoatsénou Keévatékhila ........................ 29
WEVELWESE R 31
Kecher Chelomo......cccceeeveeveeicieienennee, 35
Autour de la table du Shabbat................. 39
Bnei Shimshon .......cccoeveeveeienieiecneennnen. 41
Tiv Hakehila S uuu_— . .. ........... 43
&%

™ Torah-Box




‘le feuillet de la Communaute

Sarcelles

‘Dvar ‘Toerah

La Paracha de Michpatim traite,
comme son nom lindique, des
Commandements appelés
«Michpatim (Ordonnances)», c’est-
a-dire ceux que la raison humaine
oblige et qu’il convient d’observer
méme s’ils n"avaient pas été donnés
par D-ieu, comme [|enseigne le
Talmud (Yoma 67b): «...L'expression
‘Mes Ordonnances’ (Michpatai) fait
référence a des choses qui, méme si
elles n’avaient pas été écrites, auraient
logiquement da ['étre. Il s’agit des
interdictions concernant lidolatrie,
les relations  sexuelles illicites,
I’effusion de sang, le vol et le fait de
blasphémer le nom de D-ieu.» Des
lors, une question se pose: Pourquoi
cette Parachasuit-elleimmédiatement
la Paracha de Yitro, celle du Don de
la Thora? Naurait-il pas été plus
approprié d’associer au Don de la
Thora les Commandements dont
I’existence découle uniquement de
leur origine divine manifeste - les
Témoignages (Edout) et les Décrets
(‘Houkim), plutét que ceux qu'il
aurait été convenable d’observer
méme s’ils n"avaient pas été donnés
par Hachem? D’apres les paroles
bien connues de nos Sages (Chémot
Rabba 12, 3), le but du Don de la
Thora fut d’abolir la séparation entre
«le Supérieur» (Ha-Elyonim) [les
Mondes spirituels] et «l'Inférieur»
(Ha-Ta’htonim) [principalement
notre monde physique] et de les unir.
Cette union doit s'opérer de deux
manieres: «Le Supérieur descendra
vers l'Inférieur» et «I’Inférieur montera
vers le Supérieur». «lLe Supérieur
descendra vers ['Inférieur» signifie
que la spiritualité et la sainteté

MICHPATIM

pourront se manifester et se révéler
au monde ici-bas.  «LlInférieur
montera vers le Supérieur» signifie
que le Monde d’en bas lui-méme
pourra se transformer, s'élever et étre
sanctifié. Ces deux aspects du lien
entre le Monde d’en haut et le Monde
d’en bas sont représentés par les
deux Parachiyot: La Paracha de Yitro
et la Paracha de Michpatim. La
Paracha de Yitro, Cette Paracha décrit
une Révélation divine miraculeuse
qui stupéfia le monde et le plongea
dans la crainte et le désarroi, comme
il est dit: «Ft toute la montagne
trembla violemment» (Chémot 19,
18), et «le Peuple vit, s’enfuit et se tint
a distance» (Chémot 20, 14), et de ce
fait, elle ne put influencer le monde
lui-méme ni y engendrer un
changementfondamental. La Paracha
de Michpatim, quant a elle, décrit la
seconde étape du Don de la Thora.
«l'Inférieur ~ montera  vers le
Supérieur»: Les Michpatim - les
Commandements qui correspondent
aux lois naturelles et logiques, et qui
émanent comme du monde lui-
méme — expriment le fait que la
sainteté divine (la Volonté divine)
pénétre le monde et I'influence, de
sorte que le monde inférieur est
exalté et sanctifié. Voila donc la
raison pour laquelle la Paracha de
Michpatim apparait immédiatement
apres la Paracha de Yitro, car ces
deux Parachyot constituent ensemble
le Don de la Thora dans toute sa

signification: «le Supérieur
descendra vers [lInférieur» et
«!’Inférieur montera vers le
Supérieur».

Collel

«Pour quelles raisons I'animal meurtrier est-il condamné a mort?»

‘le ‘Reécit du Chabbat

Un homme tres fortuné vivait au temps de Rav Cherira Gaon. Il avait hérité de ses ancétres
un Séfer Thora qui lui était tres cher. Il avait été écrit par Ezra le Scribe lui-méme, et il était
donc d’une trés grande valeur et d’une sainteté toute spéciale. Cet homme avait deux
enfants qui vivaient paisiblement, et ne s’était jamais disputés. Mais tout cela ne fut vrai
que tant que leur pere était vivant. Quand celui-ci tomba malade et mourut, une violente
querelle éclata entre eux. Chacun voulait voir le précieux Séfer Thora en sa possession,

batal/p Rl

‘Horaires de Chabbat

. ‘Hadlakat Nérot: 17h49 t
.| Motsaé Chabbat: I8h58
1) A I'approche de Pourim et de Pessa’h,
nos Sages ont instauré la lecture de quatre
passages de la Thora a lire en public: La
Paracha de Chékalim, de Zakhor, de Para
et celle de Ha’Hodech. La Paracha de
Chékalim est lue le Chabbath précédant le
Roch ‘Hodech Adar. Si Roch ‘Hodech
Adar tombe Chabbath, on la lira le jour
méme de Roch ‘Hodech. La Haftara lue ce
Chabbath commence (Mélakhim 1111, 17)
par les mots: «Vayikhrot Yéhoyada» (Les
Achkénazes  ainsi que  certaines
communauté Séfarades, commence un
peu apres [Mélakhim Il 12, 1] par le verset
commengant  par: «Ben  Chéva
Chanim...»), et elle fait référence au don
des Béné Israél au Temple, lors de leur
pelerinage afin de faire la remise a neuf du
Beth HaMikdache.

2) La Paracha de Zakhor est lue le
Chabbath qui précede Pourim. On lira
alors la Haftara (Chemouél | 15,1-34):
«Vayomer Chemouél el Chaoul» (les
Achkénazes commence un verset apres)
qui  décrit I'extermination  partielle
d’Amalek par le roi Chaoul.

3) La Paracha de Para sera lue le Chabbath
précédant la lecture de la Paracha de
Ha’Hodech. La Haftara de ce Chabbath
est un passage du Prophete Ezéchiel (36,
16-38) qui rapporte la promesse de D-ieu
de nous purifier. La Paracha de
Ha’Hodech est lue le Chabbath précédant
Roch “Hodech Nissan. Si Roch ‘Hodech
Nissan tombe Chabbath, on la lit ce jour
méme. La Haftara particuliere de ce
Chabbath est aussi un passage du
Prophete Ezéchiel (45, 15-46 et 18) qui
décrit les sacrifices qui étaient offerts
durant le mois de Nissan.

4) Durant ces quatre Chabbatot, on sortira
deux Sifré Thora: dans le premier on
appellera sept fideles pour lire la section
de la semaine, et le Maftir lira dans le
second Séfer Thora le texte supplémentaire
concernant ce Chabbath. Puis, on lira la
Haftara spéciale en rapport avec la lecture
du second Séfer.

8 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha 8Sarah Bat Nouna 8 Yaacov Ben Lisa § Abraham Ben Malka Bénals 8 Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
8 Fortune Messaouda Bat Aicha 8 Juliette Léa bat Sassia Shachouna 8 Léonie Dabia Bat Julie Débora

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box

3/44



et renongait au reste de |’héritage. Aucun n’était prét a céder. Comme ils
n‘arrivaient pas a se mettre d’accord, et que les disputes ne faisaient que de
s’envenimer, ils déciderent de demander a un Rav compétent. lls se rendirent
donc chez le plus grand érudit de I"époque, Rav Cherira Gaon. Celui-ci écouta
les deux parties. Ne réussissant pas a faire de compromis entre eux, il décréta
que I'héritage serait partagé par le sort. Le tirage eut lieu en présence de Rav
Cherira Gaon et son tribunal. L'un des fréres recut le Séfer Thora, et I’autre hérita
de la grande fortune de son pere. La joie de celui qui avait recu le précieux
rouleau était indescriptible! Quel bonheur que de posséder un parchemin si
saint, écrit de la main d’'Ezra lui-méme! Quant a l'autre frere, il sortit du tribunal,
malheureux. Il était devenu extrémement riche, mais toute cette fortune ne lui
disait rien. Il aurait tant voulu hériter de ce Séfer Thora! Dans la ville de ces
deux freres, habitait un méchant homme. L'histoire du partage était devenue le
grand sujet de conversation de tous. Lui se moquait bien d’un tel intérét pour
un rouleau de parchemin! Il voulait abimer le bonheur de celui qui avait recu
le Séfer Thora. Il décida de le rendre Passoul (inapte), et de prouver ainsi que le
rouleau n’était pas authentique, et que I’lhomme avait renoncé inutilement a une
grande fortune! Il se déguisa pour qu’on le prenne pour un étranger, si jamais
on lattrapait sur le fait. Il se rendit ainsi, méconnaissable, a la Synagogue ou
était déposé le précieux rouleau. Il s’y cacha toute la nuit. Quand il entendit le
dernier des fideles quitter I'endroit, il sortit en silence de sa cachette, et se dirigea
droit vers I’Aron Kodech (I'arche sainte). Il en retira le fameux Séfer Thora, ouvrit
la boite précieuse, et sortit le parchemin. Il tomba juste sur le verset (Chémot 23,
25): «Vaavadetem, et vous servirez I’Eternel votre D-ieu» 1l effaga la lettre Ayin
du mot «Vaavadetem», et écrivit a la place Aleph. Il avait changé ainsi le sens
du mot et le verset se lisait: «Et vous détruirez...» 1l ne s’agissait pas seulement
de méchanceté, il fallait étre un vrai renégat pour oser donner au verset un sens
pareil! Il referma le Séfer Thora, le remit a sa place, puis retourna a sa cachette
jusquau lendemain matin. Quand la Synagogue se remplit de monde pour la
priere du matin, il se méla a la foule. Personne ne remarqua rien. A |'office du
Chabbath, au milieu de la lecture de la Thora, il y eut soudain un silence. Le
mot «Vaavadetem» était écrit avec une grave faute d’orthographe. Le fameux
rouleau était Passoul, a la stupéfaction de tous les assistants. Il fut mis de coté, et
on continua la lecture dans un autre. Le frere qui avait hérité du Séfer Thora en
tomba malade de chagrin. La faute pourrait étre corrigée. Mais c’était un signe
que le rouleau n’avait pas été écrit par E£zra. Tout n'avait été qu’une légende! Il
était inconsolable! Avec le temps son chagrin augmenta. Sa maladie s’aggrava.
Les médecins ne lui trouverent pas de remede. Sa vie était en danger. Une nuit,
son pere lui apparut en réve, et lui dit: «<Mon fils, ne sois pas si triste! Ce Séfer
Thora que tu as hérité de moi a été réellement écrit par Ezra. La faute a été
faite par méchanceté par un vil renégat, qui voulait te priver de ton merveilleux
héritage.» ’homme pensa que ce n’était qu’un réve. Mais la nuit suivante, son
pere lui apparut a nouveau, et lui répéta les mémes paroles. Il lui assura que le
renégat avait regu sa punition: «Léve-toi mon fils, et va demain a la Synagogue.
Sous la table ot le méchant homme a accompli son méfait, tu trouveras son ceil.
Il a été puni par la ot il a péché: ‘Ayin Ta’hat Ayin’ (ceil pour ceil) - il a payé de son
ceil (se dit aussi Ayin) pour le Ayin qu’il a effacé. Quant au parchemin, n’y touche
pas. Ne prends pas le scribe pour le corriger! Au ciel, il a été décrété qu’Ezra lui-
méme viendra le faire!» Le lendemain, le fils raconta son réve aux Sages de la
ville. Tout s’était en effet accompli, comme il lui avait été révélé la nuit!

Il est écrit dans notre Paracha: «Si un boeuf heurte un homme ou une femme et qu’ils en
meurent, ce boeuf doit étre lapidé et il ne sera point permis d’en manger la chair; mais le
propriétaire du bceuf sera absous» (Chémot 21, 28). Trois opinions différentes ont été
émises sur les raisons de la condamnation a mort de I'animal meurtrier: 1) «§'il a été
ordonné de mettre a mort I'animal qui aura tué un homme, ce n’est pas pour infliger un
chatiment a I’animal mais pour punir son maitre. C’est pourquoi il a été défendu de tirer
profit de la chair de I'animal, afin que le maitre le garde avec soin, sachant bien que si
I'animal tuait un enfant ou une grande personne, libre ou esclave, il en perdrait
inévitablement le prix, et que, si c’était un animal notoirement dangereusx, il serait méme
obligé de payer une amende qui viendrait s’ajouter a la perte du prix...» [Maimonide -
Guide des Egarés 111, 40]. 2) Tout animal meurtrier est passible de la peine de mort quand
bien méme il ne serait propriété d’aucun maitre. Aussi, la peine de mort ne peut-elle étre
destinée a punir le maitre; en réalité, elle a pour but de protéger la société contre toutes
les créatures qui sont la cause de nombreux préjudices [Ralbag]. 3) L'animal est
pleinement responsable du sang humain verset par lui, comme il est dit: «Toutefois
encore, votre sang, qui fait votre vie, J’en demanderai compte: Je le redemanderai a tout
animal... car 'homme a été fait a Vimage de D-ieu» (Béréchit 9, 5). Les notions de faute
et d’expiation ne s’appliquent certes pas aux animaux, mais la mise a mort de I’animal
repose sur un «décret divin J9121% m», rendu en I’honneur de I'homme que D-ieu a créé
a son image. Et c’est précisément en vue de rendre ['homme conscient de la haute dignité
de son existence physique que le pouvoir lui a été délégué d’exécuter la sentence, qu'il
s’agisse d’'un homme ou d’un animal [Ramban]

(X
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH W@ Torah-Box

Ja perle du Chabbath

Ce Chabbath s’appelle «Chabbath Chékalim» car nous
lisons dans la Thora un passage spécifique a la Mitsva du
«Ma’hatsit Hachékel — demi-sicle d’argent» (enseignée
au début de la Paracha de Ki Tissa), en souvenir de
I'impot par téte que l'on prélevait pour le service du
Temple, a cette époque de 'année. De nombreuses
raisons ont été indiquées aussi pour le choix d'un
«demi-sicle» (et non d'un sicle entier) comme
contribution de chaque homme. Le «demi-sicle» est
appelé «Kéfer Néfech», rachat pour une faute trés grave:
Celle du Veau d’Or. Or, dit le Talmud Yérouchalmi, c’est
la moitié de la journée seulement qu’ils ont adoré le
Veau d’Or: C’est pourquoi le Saint béni soit-Il ne leur
demanda comme rangon que la moitié du sicle. Par
ailleurs, ’homme doit toujours juger avec modestie
I'effort qu’il a accompli dans sa «Avodat Hachem», en
se disant: si seulement j’ai fait la moitié de ce que
j’aurais été capable d’accomplir! D’apres un autre avis,
e «demi-sicle» doit nous rappeler chaque année que si
les hommes ont dansé devant le Veau d’Or, leurs femmes
(leurs «moiti€s») au contraire ont refusé toute
participation a ce péché! C'est donc la moitié seulement
du couple qui a besoin de cette somme de rachat. La
premiere Michna du Traité Chékalim enseigne: «Le
premier jour du mois d’Adar, on annonce le payement
des sicles & [Chékalim] et interdiction de semer des
espéces différentes o85> [Kilaim]». Ainsi, le Beth Din
envoyait des mandatés dans chaque ville, pour mettre
en application ces deux principes de la Thora. Pourquoi
quelles raisons, nos Sages ont-ils tenu a lier le
prélevement des sicles (Chékalim) avec Vinterdiction
de semer des espéces différentes (Kélaim)? Plusieurs
réponses, parmi lesquelles: 1) Le Talmud [Méguila 13b]
explique: «Celui qui a créé le Monde, savait que dans
I"avenir, Haman devait promettre au Roi de mettre a sa
disposition dix mille Kikar d’argent contre la signature
des décrets d’anéantissement des juifs de son royaume.
Aussi, D-ieu a-t-il ordonné a Israél de donner, chaque
année au mois d’Adar, un demi-sicle par téte, afin que
leurs Chékalim devancent ceux d’Haman». Ainsi, les
Chékalim qu’apportent les Juifs des le premier Adar,
déracinent les mauvais desseins des Haman de I’histoire,
a I'image des Kélaim que I'on déracine [les Kélaim font
allusion aux forces du Mal. Aussi, la Guématria du mot
«HaKélaim 285sm» est égale a celle du mot Haman [95]
plus 11, en référence aux «onze couronnes du Mal»:
Haman et ses dix fils [Maassé Rokéa’h]. 2) Le Ma’hatsit
Hachekel exprime I'idée de I'unité du Peuple Juif mInN
(nous ne sommes que des «<moitiés». Pour devenir «un»,
une entité a part entiere, nous devons nous unir). Ainsi,
il n’y a pas de différence entre les Juifs vis-a-vis de cet
impot: «Le riche ne donnera pas plus, le pauvre ne
donnera pas moins que la moitié du sicle» (Chémoth
30,15). Cependant, pour que cette unité soit sainte et
bénie, il faut qu’elle s"accomplisse autour des Tsaddikim,
dont le modele est Moché Rabbénou, initiateur de la
Mitsva du Ma’hatsit Hachekel: «Quand tu feras (Toi
Moché) le dénombrement général des Enfants d’Israél...
Ce tribut, présenté par tous ceux qui seront compris
dans le dénombrement, sera d’un demi-sicle» (Chémoth
30,12-13) [A remarquer que la lettre centrale du mot
Ma’hatsit »8ms est un Tsaddé, allusion au Tsaddik.
Aussi, les deux lettres qui I’entourent, forment le mot
‘Hai *n vivant, tandis que les deux lettres les plus
excentriques forment le mot Meth nis mort: lattachement
au Tsaddik procure la vie, tandis que s’en éloigner
conduit au contraire]. Pour que Iattachement au
Tsaddik par I'intermédiaire des Chékalim soit parfait, il
est nécessaire de se séparer et de s'éloigner des Réchaim
appelés Kélaim. [Divré Yoél]. 3) Le mois d’Adar et en
particulier son premier jour, préparent le mois de Nissan
dont le theme central est la Délivrance d’Israél [Roch
Hachana 12a]. Cette préparation se réalise sur deux
fronts: I'unité et I'amour d’lsraél (Chékalim) afin
d’annuler la haine gratuite, cause de l'exil, et la
Téchouva, condition nécessaire a la Guéoula, afin de
déraciner le Mal (Kélaim) [Likouté Si’hot].

4/44



Chabbat
Michpatim
Chekalim

27 Chevat 5786 .
14 février 2026

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

Lorsque Moché prépare le peuple & recevoir la Torah, il leur
transmet & plusieurs reprises les avertissements de Hachem
leur interdisant de monter sur la montagne et de trop
s'approcher de Lui : « Tu fixeras au peuple des limites tout
autour, et tu diras : Gardez-vous de monter sur la montagne
ou d’en toucher le bord. Quiconque touchera la montagne
sera puni de mort. On ne portera pas la main sur lui, mais on
le lapidera ou on le percera de fléches : animal ou homme, il
ne vivra point... L'Eter-nel dit & Moché : Descends, fais au
peuple la défense expresse de se précipiter vers I'Eter-nel
pour regarder, de peur qu'un grand nombre d'entre eux ne
périssent. Que les Cohanim, qui s’'approchent de I'Eter-nel,
se sanctifient aussi, de peur que I'Eter-nel ne les frappe de
mort. Moché dit & I'Eter-nel : Le peuple ne pourra pas
monter car Tu nous l|'as
formellement interdit, en disant : Fixe des limites autour de
la montagne et sanctifie-la. L’Eter-nel lui dit : Va, descends ;
tu monteras ensuite avec Aharon ; mais que les Cohanim et
le peuple ne se précipitent point pour monter vers I'Eter-
nel, de peur qu'll ne les frappe de mort »[1].

Quant @ Moché lui-méme, dés le début de son premier
entretien avec Hachem, devant le buisson ardent, ce méme
théme apparait : « LEter-nel vit qu'il se détournait pour voir,
et D.ieu l'appela du milieu du buisson et dit : Moche,
Moché! Et il répondit : Me voici | D.ieu dit : N'approche pas
d’ici, &te tes sandales de tes pieds, car le lieu sur lequel tu te
tiens est une terre sainte »[2]. Que signifie donc cette
importance capitale accordée a la distance exigée entre

D.ieu et I'étre humain ?

sur la montagne de Sinaij,

En réalité, les Houkim et les Michpatim de la Torah, bien que
nous ayons la mitsva de les étudier et d’en rechercher les
raisons, méme lorsqu'ils nous paraissent incompréhensibles,

ne doivent pas é&tre traités comme de simples
raisonnements humains. Les mitsvot de Hachem sont
infiniment plus profondes gue ce gue les hommes

imaginent. Voici ce qu’écrit le Rambam : « Il convient a
I'homme de meéditer sur les lois de la Sainte Torah et d'en
comprendre la finalité selon ses capacités. Mais une loi dont
il ne trouve ni raison ni motivation ne doit pas paraitre

La Question
G.N.

La paracha de la semaine traite des différentes lois réegissant
la vie sociétale. Ainsi, le verset débute : "Et voici les lois que
tu placeras devant eux ..."
Comment se fait-il que la Torah utilise le verbe placer et ne
dise pas simplement "que tu enseigneras”, montrant par la le
coté immuable de la loi ?

Le Zera Shimshon répond : Rachi nous explique que le fait
qu'il y ait écrit "et voici" vient relier avec ce qui est écrit
avant, en l|'occurrence la mitsva du mizbea'h qui a été
donnée au Sinal. Ces deux références nous renvoient au but
que nous devons tous rechercher : é&tre unis entre nous
(puisqu'au Sinal nous n'étions qu'un seul homme avec un
seul coeur) et étre en chalom avec notre Créateur (qui est le
but des sacrifices, nous permettant d'accéder a I'expiation).

Or, le Choulhan Aroukh nous enseigne que les juges ont le
devoir de proposer un compromis aux protagonistes (et le

n471

légére a ses yeux, comme il est dit : “Qu’ils ne se précipitent
point pour monter vers FEter-nel, de peur qu’ll ne les
frappe de mort”[3]. || ne la considérera pas comme il
considére les sujets profanes... A plus forte raison en est-il
ainsi des commandements gue le Saint, béni soit-1l, nous a
prescrits. Un homme ne doit pas les mépriser parce qu'il
n'en connait pas la raison, ni attribuer des conceptions
erronées a D.ieu. Il ne les envisagera pas comme il envisage
sujets profanes. Il est dit dans la Torah
observerez tous Mes Houkim et tous Mes Michpatim, et
vous les accomplirez.” Les sages ont enseigné que ce verset
nous enjoint d’accomplir et d'observer les Houkim de la
méme maniére que les Michpatim. Les Michpatim sont les
commandements dont la raison est évidente et dont l'utilité
en ce monde est manifeste, comme l'interdiction du vol et
du meurtre ou le respect du pére et de la mére. Les Houkim,
en revanche, sont les commandements dont la raison n’est
pas connue. Les sages ont dit : D.ieu déclare : “J'ai édicté un
décret te concernant, et tu n'as pas le droit de le remettre
en cause”[4]. Le mauvais penchant assaille '"homme et les
nations du monde se mogquent de ces Houkim, comme
I'interdiction de la viande de porc, 'interdit de la viande et
du lait, la génisse a la nuque brisée, la vache rousse ou le
bouc émissaire. Combien David souffrait des apostats et des
non-Juifs qui tournaient en dérision ces décrets ! Chaque
fois qu'ils I'assaillaient de théories mensongéres fondées sur
la seule logique humaine, il renforgait son attachement & la
Torah, comme il est dit : “Des orgueilleux inventent des
mensonges contre moi, et moi, de tout mon ceceur, j'observe
Tes ordonnances”[5]. Il est dit également “Tous Tes
commandements sont une loyauté parfaite ; on me
pourchasse sans motif, viens @ mon aide”[6]. Car c'est par
I"'accomplissement des Houkim et des Michpatim que les
hommes droits méritent la vie dans le monde futur.

La Torah donne méme la priorité aux Houkim, comme il est
dit[7]: “Vous observerez Mes Houkim et Mes Michpatim,
gue I'homme accomplira et vivra par eux” »[8].

La distance entre Hachem et '"homme est exigée pour que
I'homme reconnaisse
I'Homme.

les “Vous

I'infinie distance entre Hachem et

[1] Chemot 19, 12-24
[4] Vayikra 18, 4.
[7] Vayikra 18, 5.

[2] Chemot 3, 4-5. [3] Chemot 19, 21-22.
[5] Tehilim 119, 69. [6] Tehilim 119, 86.
8] Rambam, fin Méila, 8,8.

Maharcha ira jusqu'a dire que celui qui renonce a la justice
pour accepter le compromis apporte le chalom entre lui et
Hachem).

Dés lors, par le biais de 'acceptation du compromis par les
deux parties, la paix peut enfin étre totalement rétablie sans
gue personne ne se sente lésé.

Ainsi, nous pouvons comprendre le début de notre paracha :
voici les lois que tu placeras devant eux. Ces lois, référence
absolue servant & définir la justice, devront &tre précédées
d'une solution de compromis que le juge devra placer devant
eux, compromis seulement placé et qui serait tributaire
d'une acceptation par les protagonistes.

Cet enseignement rejoint celui donné par Raban Chimon ben
Gamliel dans la derniére michna du premier perek de Avot :
sur trois choses le monde repose : sur la justice, sur la vérite,
et sur la paix ; comme il est dit : ce qui est juste et la justice
de paix jugeront en vos portes. Il n'est pas dit "la justice et la
paix" mais bien la justice de paix, montrant par la que la paix
est bien le seul objectif qui doit &tre recherché par la justice.

Leilouy Leilouy
Nichmat Nichmat
Rav
Tita Raphael
Yaakov
Suzette 7
Israél
bat Bar
Emma Aharon
@ Pour aller plus loin
Yaacov Guetta
1) 1l est écrit (21-16,16)
«Oumaké aviv véimo, mote
youmate | Végonev iche

oumekharo ... mote youmate | »,
Que pouvons- nous apprendre de
ces deux versets qui se suivent ?

2) Il est écrit (22-5) : « Ki tetsé
éch oumatssa kotsim, vénéékhal
gadich o hakama.. ». A quel
enseignement du Traité Baba
Batra font allusion
précités ?

les termes

3) Il est écrit (22-17)
«Mékhachéfa lo té'hayé | ». Pour
quelle raison la Torah n'a-t-elle
pas plutdt ecrit (comme
habituellement & propos de tous
les "hayevé mitote Beit Din)
«Mékhachéfa mote youmate | »?

4) Une fois que la Torah écrit (22-
21) a la forme plurielle : « Kol
almana véyatome lo téanoune »,
gue vient-elle nous apprendre en
employant (au singulier) les
termes suivants : « ime &né
téané oto» ?

5) Il est écrit (22-30) : « Oubassar
bassade téréfa lo tokhélou,
lakélev tachlikhoune oto | ». Pour
quelle raison les chiens ont-ils
mérité de se voir attribuer de la
viande téréfa ?

6) Il est écrit (24-17) : « Chaloch
pédmim bachana vyéraé kol
zékhourékha », Qu’est-ce que les
Béné Israél créérent en montant
a lérusalem pour célébrer les
trois fétes de pélerinage ?

7) Il est écrit (24-1) : « Véel
Moché amar : “Alé el Hachem ata
véaharon ». Qui dit 8 Moché :

«Monte vers Hachem... | » ?
Jérusalem 16:48 18:02
Paris 17:49 18:58
Marseille 17:48 18:52
Lyon 17:46 18:51
Strasbourg 17:28 18:37

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israél

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box



Halakha

Quelle berakha récite-t-on sur
une glace en cornet ?

A) Lorsque le cornet n’a pas de bon goiit
(Cas majoritaire pour les glaces avec hekhcher)

On récitera uniquement la berakha de
Chéhakol sur la glace. En effet, le cornet a
simplement pour but de faire tenir la
glace, et le fait qu’en plus il n’ait pas de
bon golt fait qu’il sera considéré comme
Tafel (=secondaire) selon I'ensemble des
décisionnaires, bien qu’il soit compose
d’une des cing céréales, et malgré le fait
qu’a la fin on consomme le cornet seul
[Ch,Aroukh 168,8]. (C’est d’ailleurs pour cette
raison que certains décisionnaires écrivent qu'il
faut réciter Chehakol sur une goufrette, dont le
Meézonot n‘a pas de godt a elle seule, étant
donné qu’elle vient uniquement faire tenir la
créme ou le chocolat [Birkat Hachem 3 perek
10,30 et ainsi est l'avis de Rav Meir Mazouz (Or
Torah 5757 Siman 10; Mekor Neeman 1,303;
Michna Beroura Ich Matslia’h, & la fin du sefer
Siman 168,8. Voir aussi Hout Hachani, Berakhot
p. 205 que le fait que le Mezonot confére une
texture croustillante n'est pas suffisant pour
qu'il devienne le lkar].

B) Lorsque le cornet a un bon goiit

Selon plusieurs décisionnaires, on
récitera deux bénédictions distinctes, 3
savoir Meézonot sur le cornet, puis
Chéhakol sur la glace, car le cornet
possede sa propre ‘hachivout du fait qu’il
a un bon gol(t, comme il ressort du
Ma’hatsit Hachékel (212,5). Cependant,
étant donné qu'il est généralement
difficile de commencer par le cornet
(puisque la glace surplombe le cornet), on
pourra commencer par réciter Chéhakol
sur la glace (sans acquitter le cornet),
puis, lorsqu’on arrivera au cornet, réciter
Meézonot [Peniné Halakha 11,7; Piske
Tchouvot 212,14 n.120; Halikhot

Berakhot]. Il est @ noter que si la glace

Abonnement

postal
(69€/an)

4 Résumé de la Paracha

de la semaine

arrive au méme niveau que le haut du
cornet, on récitera uniquement Mézonot
sur le cornet, en pensant acquitter la
glace, de la méme maniére que pour un
Krembo ou toute autre glace
accompagnée d’un Meézonot destiné a
améliorer le godt. Le Birkat Hachem
(n.112) précise que tout cela — a savoir le
fait de reciter uniquement Meézonot — ne
s’applique que si 'on a l'intention de tirer
profit a la fois de la glace et du
cornet/biscuit. En revanche, si I'on désire
uniquement tirer profit de la glace, on
récitera 2 bénédictions distinctes, car on
ne peut alors pas considérer la glace
comme Tafel.

Cependant, plusieurs  décisionnaires
écrivent que dans le cas olU toute
Fintention de la personne  est

uniquement de profiter du golt de la
glace, on récitera seulement Chéhakol,
méme si le cornet a un bon go(it, comme
I"écrit le Emek Berakha (klal 6,5). En effet,
on ne récite Mézonot sur un aliment
contenant |'une des cing céréales (méme
en quantité minoritaire) que si I'on est
intéressé par le goGt de ce Mézonot, ce
qui n'est pas nécessairement le cas
concernant la glace [Igrot Moche 4,43;
'Hout Hachani, Berakhot p. 206; Or Létsion
14,20].

En pratique, afin de s’acquitter de
I'ensemble des opinions, il sera
recommandé de réciter Mézonot sur un
autre aliment, puis de réciter Chéhakol
sur la glace, et ce d'autant plus que
Iintention de la personne n'est pas
toujours clairement définie. // en sera de
méme pour la berakha finale, ou I'on
veillera @ consommer un Kazayit de
Meézonot, ainsi qu’un Reviit de boisson
afin de sortir de tout doute.

Dédicace d’un

prochain feuillet
(150€)

e —————

d'un dommage, le voleur,
dommages causés par
ustensiles.

I'animal

= |a Torah parle des lois de I'esclave juif et de la

servante juive.

= |la Torah deécrit successivement plusieurs cas
concrets de difféerends d'argent, tels que |'auteur

La gravité de la Avoda Zara, |'oppression du

converti, des orphelins et la veuve.

le préteur,
ou par

* |'importance d'étre droit dans son jugement et
dans ses témoignages, d'avoir pitié de son ennemi.

Réponses aux questions

Léilouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

1) La Torah juxtapose ces
versets, afin de nous apprendre
gu'il sera interdit de voler et de
vendre un homme, méme si ce
dernier est un “Ben Sorére
oumoré” (un fils rebelle) qui
frappe son pére et sa mére | En
effet, la Torah a en abomination
une personne qui ferait de la
vente d'esclaves un commerce,
méme si cette personne vend
des impies | Source : Méchekh
"Hokhma.

2) Le Traité Baba Batra (141)
enseigne : « Un malheur (un
fléau, une calamité) ne s'abat sur
le monde qu'a cause des
méchants | (compte tenu des
graves et nombreuses fautes
qu'ils commettent). Cependant,
ce malheur frappe d'abord les
Tsadikim ! ». Remez Ladavar :
“Lorsque le feu sort” (ki tétssé
éche), c'est-a-dire : " Lorsqu’il
arrive un malheur sur le monde
(et que la colére de Dieu
s'enflamme), étant & la base
dirigé essentiellement contre les
méchants (comparés a des
épines, a des ronces) qui en sont
principalement la cause, et s’en
trouvent donc responsables
(oumatssa kotssim) ; tant que les
Tsadikim se maintiennent ici-bas,
leurs grands et nombreux
meérites protégent et préservent
alors le monde du chéatiment
céleste. C'est pourguoi lorsque
Hachem juge que le malheur doit
obligatoirement arriver, il
d'abord (avec peine) la vie aux
Tsadikim, afin que les mérites de
ces derniers ne  puissent
empécher “kavyakhol” Hachem
d’envoyer son courroux sur le
monde (vénéékhal gadich o
kama). Source : Pardess Yossef

&te

3) Pour nous apprendre que la
personne qui se |éve avant tout
le monde pour tuer cette
sorciére, est méritante | En effet,
il est possible que cette sorciére

cherche (lorsqu’elle sera jugée et
condamnée & mort par le Beit
Din) a s'enfuir, en faisant appel a
ses pouvoirs de sorcellerie. Il
faut donc vite lui éter la vie (lo
té’'hayé) et ne pas attendre
qu’elle soit mise @ mort (mote
youmate) par le Beit Din. Source:
“Hizkouni

4) A. Cela nous apprend, que
quiconque voyant une veuve et
un orphelin persécutés par
autrui et ne prend pas leur
défense, sera considéré comme
ayant lui aussi persécuté
(concrétement) cette veuve et
cet orphelin (et sera alors
passible de la mort “bidei
chamaim”). Source : Even Ezra

B. Ce Din s'appliqgue aussi au
Dayanim.
Yona (Chaédrei Téchouva, Chaér
Guimel, ote 24)

Source Rabeinou

5) La nature (et 'habitude) des
chiens est de faire trainer et de
broyer les os gu'ils trouvent
dehors ; or, les chiens d’Egypte
se sont abstenus d'agir ainsi,
lorsqu’ils virent les os du Korban
Pessa'h jetés dans les rues par
les Béné Israél ; cela afin que le
nom de D.. soit sanctifié (les
égyptiens voyant en effet avec
stupeur et effroi la honte infligée
a leur divinité, le “Mazal Talé”, la
constellation du bélier incarné
ici-bas par le mouton). Source :
Sifté Cohen

6) A chaque pas effectué par les
Béné Israél montant a Jérusalem
durant fétes de
pélerinage, un Malakh fut créé
(les protégeant ainsi
dangers pouvant se trouver sur
le chemin les menant vers
Jérusalem). Source: "Hida, Sefer
“Péta’h Enayim” au nom d'un
Gadol rapportant un Midrach

les trois

de tous

7) Il s'agit de l'ange Mikhael !
Source : Yonatan Ben Ouziel

les =

des garder les fétes.

Accomplir la Mitsva de Chémita et du Chabbat,

=  Hachem nous promet beaucoup de berakhot si

on Le sert convenablement.

= |a Torah raconte le retour de Moché parmi les

jours.

béné Israél aprés étre monté au ciel pendant 40

Réponses

Enigmes

1) Combien de fois, dans la priére de Cha’harit, dit-on:

TVI DU 'm T ?

8 fois au total. 2 fois dans Hachem Mélekh. 1 fois
dans Yehi Khevod. 2 fois dans Az Yachir Moché. 1 fois
1 fois dans OuVa LéTsion.

dans Ga'al Israél.
1 fois dans Alénou LéChabéah.

2) NLX,5,E, Q... Ces lettres forment une suite logique :

saurez-vous en comprendre le sens et trouver la lettre

qui vient la compléter ?

1l s'agit d'une suite des derniéres lettres du nom des
chiffres (listés par ordre croissant). La lettre qui

compléte est donc le X. Autrement dit: uN, deuX, troiS,

quatrE, cinQ, siX.

presque le méme prénom, a une seule lettre prés ?
nwn @TYaR /O nne R TuR

3) Quels sont les 2 cousins de la paracha qui portent

Echecs : E .-ﬂ.
H1 A8/ F5 GS
B8B7 /D4 D5
B3D3
= E.
-. -..
B B B
Rébus : Baille /Homme / Azay /

Bas / Houx / Mie d’ / Bar / Sine / Ail

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box




Précédemment dans Chmouel :

Aprés avoir épargné Chaoul & Ein
Gedi, David s'installe au désert de
Parane, suite a la mort du prophéte
Chemouel. Il y sollicite I'aide de Naval,
un riche éleveur dont il a protégé les
troupeaux, mais ce dernier l'insulte et
refuse tout partage. Furieux, David
marche vers lui avec quatre cents
hommes. Pour éviter le massacre,
Avigayil, ['épouse de Naval, part
secretement a la rencontre de David
avec des vivres. La confrontation entre
la colére du futur roi et la sagesse
d'Avigayil est imminente.

Dés qu’Avigayil apercoit David, elle
descend précipitamment de son dne
et se prosterne face contre terre.
Avec une sagesse infinie, elle prend
sur elle la faute de son mari, qu'elle
qualifie d'homme vil, fidéle & son nom
de « Naval » (insensé). Elle supplie
David de ne pas se venger par lui-
méme et de ne pas verser le sang
inutilement, lui rappelant que
Hachem lui batira une maison stable
et que sa vie est « liée dans le faisceau
de la vie » (la fameuse phrase connue:
« nafcho tséroura bitsror ha’haim »).
Elle lui demande de penser au jour ol
il sera roi : il ne faudrait pas que sa
conscience soit hantée par une
effusion de sang gratuite.

Touché par ses paroles, David bénit
Hachem d'avoir envoyé Avigayil et la
remercie d'avoir épargné ses mains
du crime. Il accepte ses présents et la
renvoie en paix. En rentrant chez elle,
Avigayil trouve Naval en plein
banquet, ivre comme un roi. Elle
attend le matin pour tout lui raconter.
En apprenant a quel point il a frélé la

Vécu de l'intérieur : Chemouel

mort, le coeur de Naval se brise, il
reste comme pétrifié, et meurt dix
jours plus tard sous le coup d'un
décret divin. David, apprenant la
nouvelle, rend grace a Dieu et envoie
ses serviteurs demander la main
d'Avigayil, qui devient sa femme.

Mais le répit est de courte durée. Les
Zifim reviennent a la charge et
informent Chaoul que David se cache
sur la colline de Hakila. Le roi qui
s'était promis de ne plus poursuivre
David, reprend la poursuite avec trois
mille  hommes d'élite.  David,
observant le camp ennemi, décide de
s'y introduire de nuit avec Avishal. Ils
parviennent jusqu'au centre du
campement ou Chaoul dort, sa lance
plantée en terre a son chevet.

Avishai voit la une occasion unique :
«Dieu a livré ton ennemi entre tes
mains ! Llaisse-moi le frapper une
seule fois ! » Mais David I'en
empéche fermement : il est interdit
de porter la main sur le « machia’h de
Hachem ». |l se contente de prendre
la lance et la gourde d'eau du roi. Une
fois sur la montagne d'en face, il
interpelle Avner, le général de Chaoul,
le blamant d'avoir si mal protégé son
maitre. A sa décharge, le passouk
témoigne que Hachem les avait tous

profondément endormis. Chaoul
reconnait alors la voix de David. Dans
un échange poignant, David

l'interroge sur les raisons de cet
acharnement. Une fois de plus,
Chaoul est frappé par la noblesse de
David ; il reconnait ses torts, confesse
sa folie et bénit son « fils David ». Il lui
affirme une nouvelle fois, qu’il ne le
poursuivra plus, avant que chacun ne
reprenne sa route...

Shalsheletnews.com

&

Massekhet Nedarim

Le sujet des nédarim ayant déja été
abordé dans la massékhet Kétouvot
[chap. 7], l]a Michna a naturellement
juxtaposé a celle<ci la massékhet
Nédarim.

Le mot néder signifie «voeu
personnel», c'est-a-dire
'engagement volontaire de

s'abstenir d’'un acte précis ou de ne
pas tirer profit des biens ou des
compétences d'autrui. En réalité, un
tel voeu équivaut a une forme de
consécration : I'objet ou |la personne
concernés sont alors considérés
comme hekdech, puisque celui qui a
formulé le veeu s’en éloigne comme
s’ils étaient consacrés.

Tout peut faire 'objet d'un veeu.

Celui qui ne respecte pas ses
engagements transgresse un lo
ta'assé : « lo ya'hel devaro »

(Bamidbar 30,3), littéralement « il
ne profanera pas sa parole ». La
Torah confeére ainsi une véritable
sacralité 3 |la parole d’un homme ou
d'une femme, dés lors gu’ils en sont
conscients (onat nedarim).

Par un wvoeu, une personne peut
interdire a autrui l'usage de ses
biens ou renoncer a profiter de ce
qui ne lui appartient pas [chap. 3, 4,
6-7].

Dans le détail, cette interdiction
peut prendre la forme d'un veceu
(néder), d'un serment (chévoua), ou
encore d'une expression
équivalente (kinouy) [chap. 1-2].

Le pére peut annuler les voeux de sa
fille encore sous sa tutelle (kétana
ou na’ara), ainsi que ceux de son
épouse, dans certains cas précis
(hafarat nédarim). Dans ce cas, le
veeu est annulé a partir du moment
ou le pére ou le mari intervient

La Michna

[chap. 10-11].

Une personne qui regrette d’avoir
formulé un veeu peut demander a
un ‘hakham — ou a un beth din —
de I'annuler, en démontrant qu’elle
a agi de maniére irréfléchie (hatarat
nédarim). Dans ce cas, le voeu est
annulé rétroactivement et sans
réserve [chap. 3 et 9].

Le Rambam explique que les lois des

nédarim figurent dans le Seder
NACHIM car les  parachiot
correspondantes traitent
principalement des vceux des

femmes et des filles. Il ajoute que
c'est également par la finalisation
du mariage (voir Kétouvot) que
I'autorité d'annulation des voeux
passe du pére au mari.

Les Hakhamim ont vivement
critiqué  les  personnes  qui
multiplient les voeux. C'est de la que
vient l'usage de préciser « béli
neder » — « sans engagement » —
avant de prendre une résolution. lls
ont également encouragé a
demander I"annulation des
engagements pris lorsque ceux-ci
dépassent manifestement
'intention ou la capacité de celui
qui les a formulés ; dans un tel cas,
le voeu n'est pas considéré comme
contraignant.

La massékhet Nédarim, troisieme du
Seder NACHIM, comprend 90
michnayot pour... 90 dapim dans le
Talmud  Bavili. Elle  compte
également 40 dapim dans le
Yéroushalmi, ainsi que 7 chapitres
de Tossefta, totalisant 59 halakhot.

N.B. Le terme néder appliqué aux
korbanot n’est pas traité dans cette
massékhet, mais dans le Seder
KODACHIM (a venir...).

1
J \, J 7 \,
Enigmes R0 Hoel oA
@ g 2) Complete lasuite: | Jeu de mot Echecs m.E AR
3 > .
2,5,10,17,26,? o n'-.m.-ﬂ
1) ?uelle.tBrakhaaun enfantl ntle[ 3) « Je syis’ une fégle’ de la ilast tailiear Les noirs ------
pgu rec: G{r meme si cest Paracha gm défie I'arithmétique : mais on ne sait pas ol font mat W i
Michoum ‘Hinoukh ? chez moi, de 1, sortent 2, 4 ou 5. en 2 coups Wil 1N
Qui suisje ? » e X
N\ : r s 'a
. B
@ Une lettre — Un mot Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ?
- ; = ’ Interdit a la consommation _ _ _ 0
Caaveugle! T Sile soleil “abrillé” surlui — T
: L'esclave sera vengé, s'il est tué Y
Je “placerai’’ ton territoire. ! Il 'a réservée a son fils
L d Vo Si ce nétait pas “prémédité”... ¥
SllemiriiRn e iEas et —— Une brilure pour une brilure B] et qu’il I'a tué béchogueg ==
; e
L'autre c6téducou. g ; = W Vous ne verrez pas ma face R
Jagresserai tes “agresseurs o e ==
Ne te rebelle pas contre lui les mains “vides
(plutét malpoli en frangais) 7 __ Tu vas laisser reposer la terre n Monnsieacttualle] i) p
\

ILLE-FEUILLE pu C

X
HABBATH



@ La force d’une parabole

Hachem promet la terre d’Israél au peuple
juif et non aux autres peuples. Ne serait-ce
pas du favoritisme ?

Le Maguid de Douvna nous l'explique ce
choix par une parabole.

A la naissance de son ler petit-fils, un
homme décide d'offrir la seouda en
I’honneur de sa Brit Mila. Son fils le
remercie pour cette offre mais lui demande
de respecter une condition pour ce repas.
_"Je souhaiterai faire honneur aux pauvres
et les placer en téte de table. Les gens
riches devront eux profiter de la seouda
depuis le bout de la table.”

Le pére comprend les bonnes intentions de
son fils, mais lui explique qu’il n’est pas
Jjudicieux d’agir ainsi. _* Sache que méme si
"homme recherche en général le kavod, la
faim est le plus intense de tous ses besoins.
Un homme affamé ne prétera donc aucune
attention aux marques de respect, tant qu’il
n’aura pas apaisé sa faim. En suivant ton
projet, personne ne sortira gagnant. Les
pauvres préoccupés a rassasier leur appétit,
ne préteront aucune attention aux
honneurs que tu leur réserves. Et les riches
se sentiront tres frustrés d’étre relégués en

2éme file. En placant les invités comme je le
souhaite, nous apportons & chacun ce dont
il @ besoin. Les riches seront satisfaits de
cette position honorable, et les pauvres
seront contents de trouver des mets
raffinés pour apaiser leur faim.”

Ainsi, les nations du monde, n'étant
préoccupées que par des aspirations
matérielles, seront contentées par

n'importe quel pays offrant une terre riche
et fertile. Le peuple d'Israél quant a lui, a
d’autres ambitions 3 il aspire
essentiellement & se sanctifier, & s'élever et
a servir Hachem avec plus d'intégrité. Seule
la terre d'Israél se préte a cela. C'est la
raison pour laquelle Hachem I'a réservée
aux Béné Israél. Malheureusement, lorsque
le peuple faute et oublie son objectif
premier, il est susceptible de perdre son
droit naturel & cette belle terre et a sa
spiritualité. L'histoire pousse sans cesse
'lhomme a se réveiller et a se rappeler que
si de tous temps il espére revenir et vivre
en paix sur sa terre, ce n'est pas pour la
beauté de ses paysages mais bien pour la
sagesse qu’elle offre & ses occupants.

(Kol yechorer 9)

Un mensonge vérifié

Israél est un homme heureux, il vient
d'avoir un bébé. C'est pourquoi le Chabbat
suivant, il organise un Kidouch chez lui et
invite donc tous les pgens de sa
communauté. Voila qu'au milieu de la
Séouda, un ami a lui, Mickaél, le voit en
train d’'ouvrir une bouteille et n'a pas l'air
d'apprécier cela. Mickaél vient quelques
minutes aprés le rejoindre en cuisine et lui
reproche d’ouvrir des bouteilles pendant
Shabbat ; il ne comprend pas comment un
juif aussi érudit peut agir de la sorte alors
gue ceci est complétement interdit d’aprés
lui. Israel, quant & lui, répond gentiment et
calmement a son ami qu’effectivement il
comprend bien, mais que c'est pourquoi il
avait détaché la bague avant Chabbat.
Mickaél s'excuse de l'avoir mal jugé et
retourne un peu honteux dans la salle a
manger. Mais c’est au tour de sa femme de
le gronder : comment peut-il mentir si
tranquillement, alors que ceci est tout
aussi interdit par la Torah ? Mais une fois
de plus, notre cher Israél répond
calmement & son épouse qu'il connait bien
la Halakha ainsi gue son ami Mickaél. Au
sujet des bouchons, il existe beaucoup de
parameétres et tout autant d’avis sur la
guestion, et méme si certains interdisent
certaines ouvertures, d'autres peuvent les
autoriser (c’est pourquoi nous ne
rentrerons wvolontairement pas dans le
sujet), or dans notre cas, il pense que c'est
autorisé. Sa femme lui demande alors
pourquoi il n'a alors pas répondu comme
cela @ son ami. Israél lui répond que son
ami a pour maitres ceux qui interdisent et
n'est pas prét a accepter les autres avis
avec leurs explications halakhiques, c’est
pourquoi la seule solution pour garder le
Chalom était de contourner la
problématique et de mentir. Sa femme se
demande tout de méme s'il a bien agi.

(X
LLE-FEUILLE pu CHABB

La question de Rav Zilberstein

Qu’'en dites-vous ?

La Guemara (20a) nous raconte I'histoire
de Hillel qui alla un jour de Yom Tov offrir
une Olat Reiya (Korban qu'on offre
lorsqu’'on monte au Beth Hamikdach
pendant la féte). Les éléeves de Chamai,
dont le maitre pense qu'il est interdit
d’offrir un tel Korban, le questionnérent
sur l'identité de son Korban. Hillel leur
mentit et leur dit qu'il s’agissait la d'un
Korban Chelamim (dont tout le monde
autorise |'offrande pendant Yom Tov).
Rachi explique que Hillel changea la vérité
par modestie et pour ne pas risquer la
querelle. Le Mehiri va plus loin et dit qu’un
homme recherchera toujours la paix méme
au prix de la vérité et ainsi Hillel, qui vit
que ces éléves venaient pour lui chercher
des problémes, évita cela. D’aprés cela, il
semble clair qu’il était permis a Israél de
mentir. Rav Zilberstein (pour une fois) est
complétement d'accord avec cela et
expliqgue pourquoi c'est encore plus
évident que dans |'histoire de Hillel. Dans
le cas de Hillel, il y avait une grande
incidence car tout le monde voulait savoir
comment agir et quand bien méme il
préféra mentir pour le Chalom. Dans notre
histoire, Israél s’est comporté comme ses
Rabanim lui ont enseigné et Mickaél a fait
aussi la mitsva de reprocher & son ami
d’aprés ce que ses Rabanim lui ont
enseigné. Le fait de rajouter une couche ne
changerait rien dans notre histoire et Isragl
a donc bien fait de mentir a son ami et
d’éviter ainsi d’envenimer la situation.

En conclusion, il est permis a Israél de
changer la vérité pour préserver le Chalom,
d'autant plus qu’il ne gagnera rien a
envenimer la situation ; il n’en sortira pas
un enseignement pour qui que ce soit car
chacun restera sur la position de ce que
son Rav lui a enseigné.

(Tiré du livre Oupiryo Matok, Béréchit, p. 481)

ELLBUIES J9550) Ua( |Reydey 1950y Jewydiy Anojia]

Comprendre Rachi

« ..tu ne feras pas cuire un guédi (chevreau) dans le
lait de sa mére » (23/19)

Rachi écrit : Cette interdiction est écrite trois fois dans la Torah, une pour
interdire la consommation, le profit et la cuisson.

Dans la paracha Réé : « ...tu ne feras pas cuire un guédi dans le lait de sa
méren (14/21)

Rachi écrit : Cette interdiction est écrite trois fois dans la Torah pour
exclure une haya (béte sauvage), ofot (volaille) et tamé (animaux non
cachéres).

Dans la paracha Ki Tissa : « ..tu ne feras pas cuire un guédi dans le lait de
sa mére » (34/26)

Rachi écrit : Cette interdiction est écrite trois fois dans la Torah, une pour
interdire la consommation, le profit et la cuisson. « Dans le lait de sa
mére»: cela exclut la volaille car sa mére n’a pas de lait.

Dans la Guémara, Rabbi Akiva et Rabbi Yishmael expliquent cette triple
répétition ainsi :

Rabbi Yishmael : pour nous apprendre 3 interdictions ; la consommation, le
profit et la cuisson (Houlin 115).

Rabbi Akiva : pour nous apprendre que 3 catégories d’animaux ne sont pas
concernées par cette interdiction : haya, volaille, tamé (Houlin 113).

Il y a également une makhloket : quels animaux sont exclus de cette
interdiction ?

Rabbi Akiva : haya, volaille, tamé, on I'apprend de la triple répétition.

Rabbi Yossi HaGalili : la volaille car sa mére ne contient pas de lait (Houlin
113).

Les commentateurs (Mizrahi...) demandent : Dans la paracha Michpatim et
Ki Tissa, Rachi explique comme Rabbi Yishmael, alors que dans la paracha
Réé, Rachi explique comme Rabbi Akiva !? Cela parait contradictoire |?

Le Ramban répond : Il n'y a pas de contradiction entre la dracha de Rabbi
Akiva et celle de Rabbi Yishmael. En effet, Rabbi Akiva tire sa dracha du fait
qu'il soit écrit « guédi » 3 fois, cela vient donc exclure 3 types d'animaux :
tamé, volaille, haya, alors que Rabbi Yishmael tire sa dracha du fait qu’il soit
écrit « ne pas cuire » 3 fois, cela vient donc exclure 3 types d’utilisation : la
cuisson, la consommation et le profit.

Mais il nous reste la question : Dans la paracha Ré€, Rachi exclut la volaille
de « guédi » comme Rabbi Akiva, alors que dans la paracha Ki Tissa, il
I'exclut du fait que sa mére ne contient pas de lait comme Rabbi Yossi
HaGallll I?

On pourrait proposer la réponse suivante : Tout d'abord, on pourrait
commencer en ramenant la Guémara Houlin 116 qui dit que la différence
entre Rabbi Akiva et Rabbi Yossi HaGalili est :

Selon Rabbi Akiva : le poulet reste interdit Dérabanan.

Selon Rabbi Yossi HaGalili : le poulet est permis méme Dérabanan.
A présent, analysons bien ce qu’écrit Rachi dans la paracha Ki Tissa : «"Dans
le lait de sa mére", cela exclut la volaille car sa mére n’'a pas de lait, et son
interdit n'est pas de la Torah mais est Dérabanan. »

Par conséquent, il n"y a plus de contradiction car méme dans la paracha Ki
Tissa, ce n'est pas l'avis de Rabbi Yossi HaGalili qui autorise méme
Dérabanan, mais plutét I'avis de Rabbi Akiva quiinterdit Dérabanan.

Mais la question qui se pose a présent est :

D’otr Rachi a-t-il su que Rabbi Akiva expliquerait « le lait de sa mére » pour
exclure la volallle et surtout pourquol la Torah exclurait-elle deux fols la
volaille car, selon Rabbi Akiva, elle a déja été exclue de « guédi » ?

On pourrait proposer la réponse suivante :

Tout d'abord, remarquons que Rachi a expliqué que du fait que parfois la
Torah écrit « guédi izim », c'est donc que lorsqu’elle écrit seulement
«guédin, cela inclut tout animal comprenant les tamé et les hayot (haya
biklal béhéma). Ainsi, c’est la répétition du mot « guédi » qui va exclure
tamé et haya, alors que concernant la volaille, c’est le pchat méme de
guedi qui I'exclut car la volaille n'appartient pas au monde animal.

Mais les commentateurs demandent :

Pourquoi Rabbi Akiva a-t-il besoin de préciser qu'il exclut la volaille
puisqu’elle n‘appartient pas au monde animal ? D'oll I'aurait-on incluse
pour avoir besoin de I'exclure ?

Cela nous force a dire qu'on l'aurait incluse comme Rabbi Yossi l'inclut, a
savolr que tout ce qul est concerné par I'Interdiction de névéla (mort sans
chéhita) est concerné par l'interdit de bassar béhalav. Donc la volaille étant
concernée par névéla, elle est également concernée par bassar béhalav.
Maintenant que la volaille est incluse, comment I'exclut-on ?

De « guédi », ce n'est pas évident car malgré qu'il soit écrit trois fois, il en
faut bien une pour lui-méme, donc il n'y en a que deux en plus qui sont
déja occupés a exclure la béte sauvage et les animaux non cachéres.
D'ol la nécessité méme pour Rabbi Akiva de I'exclure du « lait de sa mére»,
et a présent qu'il est exclu, le pchat de guédi n'est pas la volaille.

En résumé, Rachi a expliqué les psoukim selon Rabbi Akiva et Rabbi
Yishmael, qui ne sont pas du tout contradictoires. Seulement Rabbi Akiva
explique la triple répétition du mot « Guédi » alors que Rabbi Yishmael
explique la triple répétition de « ne pas cuire ». Et méme pour Rabbi Akiva,
« névéla » inclut la volaille qui est ensuite exclue par « le lait de sa mére »
qui dévoile que le pchat de « guédi » n'est pas la volaille.

8/44




SBET)
aVIID!

,IWR M MAPYA 5 AN DI DWY M, AW PRI MY DNV ,ATW N DY DNowon min”
"W 5N AW DY DY 1R NG Dnnv’y DR DNRY DIpn 5021
(TR YRt P MY 227 R0 0T D)

PARACHAT MICHPATIM

Hebdomadaire

pour les étudiants,

les fidéles et les proches
de la Yeshivat Mir.

nawn»

ot
YESHIVAS MIR

YERUSHALAYIM
DYowIn

yH

HORAIRES
- DE CHABBAT

) g v“ ¢

LA YESHIVA

« Un argent de Torah »

Notre maitre, le Roch Yéshiva Rav Nathan Tsvi Finkel
Zatsal, raconta:

Je me trouvais chez un Juif en Amérique, et il me
raconta que lors d’'un séjour a Eilat, il visita un endroit
ou I'on pouvait observer diverses espéces de poissons.
Tandis qu’il les regardait, observant attentivement
comment ils bondissaient d’'un endroit a l'autre afin de
saisir leur nourriture, il se posa la question suivante:

« Quelle différence y a-t-il entre eux et moi ? Eux
courent sans cesse d'ici a la pour se nourrir et gagner leur
subsistance ; moi aussi, je cours d’'un lieu a un autre pour
gagner mon pain. »

Son fils lui répondit — et voyez quelle est la sensibilité
d’'un Juif — : « Alors que les poissons courent pour se
procurer leur nourriture, nous, nous courons pour gagner
de l'argent grdce auquel nous méritons de soutenir la

Jérusalem

Bné-Brak

Torah... dés lors, il ne
s'agit pas d’un argent
ordinaire, mais d'un
“argent de Torah”. »

Londres

Si nous observons le
monde, nous verrons qu'il
est rempli de dissensions et de

divisions : nation contre nation, ville contre ville, et
homme contre son prochain. Cependant, nous qui
avons eu le mérite de recevoir la Torah Hakedocha,
devons redoubler d’efforts pour améliorer nos Midot,
conformément aux traits que la Torah a implantés en
nous, et accroitre l'unité entre nous. Par ce mérite,
nous accéderons a la délivrance parfaite, rapidement
de nos jours, Amen.

(Source : « Si’hot de Rabbi Nathan Tsvi »)

» ENSEIGNEMENTS DE NOS MAITRES +

Il convient d’expliquer pourquoi
la Mitsva de la libération des
esclaves fut transmise aux
enfants d’lsraél précisément au
moment de la sortie d’Egypte.
Ce sujet nous interpelle puisque la loi de l'esclave
hébreu ne s'appliqua pas immédiatement aprés le
don de la Torah, mais seulement aprés l'entrée en

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Ressentir et se représenter la souffrance d’autrui

« Si tu acquiers un esclave hébreu, six années il servira, et la septiéme il sortira
libre, gratuitement » (Ch.21; 2).

Erets Israél et I'instauration du Yovel (Jubilé). Or, avant
la Révélation, il semble que les commandements ne
concernaient que des Mitsvot pouvant étre observées
immédiatement, telles que le Chabbat. Notre maitre,
le Roch Yéshiva, l'illustre Rav ‘Haim Schmoulewitz
Zatsal, expliqua que par nature, il est extrémement
difficile 3 'homme de renvoyer ses esclaves libres, car
il les considére comme sa propriété et le fruit de son

W Torah-Box



- ENSEIGNEMENTS DE NOS MAITRES

labeur. Bien que I'dme de l'esclave aspire ardemment
ala liberté et que le joug de I'asservissement lui pése
lourdement, le maitre ne le ressent pas.

C’est pourquoi le peuple d’Israél recut cette Mitsva
précisément au moment ou il sortit lui-méme
de la maison de servitude, lorsqu'’il éprouvait
personnellement la grande joie de la liberté. C'était |3
I'instant propice pour saisir I'ordre supréme : « Au terme

de sept années, vous renverrez chacun son frere. »

Tel est aussi le sens du verset : « Vous connaissez
I'dme de I'étranger, car vous avez été étrangers au pays
d’Egypte » (Ch.23; 9). Par une perception vécue et
sensible, ils pouvaient alors comprendre pleinement
la signification de la Mitsva de libérer les esclaves, eux
qui venaient de passer de I'esclavage a la liberté.

(Source : « Léti‘tekha ‘Elyon »)

Les jugements d’'Hachem sont vérité :

Rabbi Yo’hanan ben Zakkai dit :
Hakadoch Baroukh Hou se a soucie
de I'honneur des créatures. Le
boeuf marche de lui-méme, et le
voleur ne s’est pas avili en le portant sur son épaule ;
il paiera donc cing. La brebis, qu’il doit porter sur son
épaule, I'a déshonoré ; il paiera donc quatre. Rabbi
Méir dit : vois combien grande est la valeur du travail
— le beeuf, dont la fonction productive a été annulée,
vaut cinq ; la brebis, dont la fonction n’a pas été
interrompue, vaut quatre (Rachi).

Dans son ouvrage intitulé « Daat Torah », notre maitre
le Machguia‘’h Rav Yéro’ham Leibowitz Zatsal exprime
son immense émerveillement : lorsque la Torah punit
le voleur, elle n'ignore pas pour autant son honneur —
ce point d’honneur ténu qui, bien qu'échappant aux
yeux du voleur lui-méme, n‘échappe pas au regard
pénétrant de la Torah. Aurions-nous, nous, pris en
considération la fatigue du voleur sous le poids du
fardeau porté sur ses épaules ? Assurément pas.

Dés lors surgit une autre question : le jugement de
la Torah a I'égard du voleur mérite-t-il d’étre appelé
« jugement », alors qu'il est entierement empreint de
bonté et de miséricorde ?

Du verset « Les jugements d’Hachem sont vérité, ils sont
parfaits tous ensemble » (Téhilim Ch. 19) se réveéle un
pan de la Providence Divine. Dans les jugements

ils sont parfaits tous ensemble

« Si un homme vole un beeuf ou un mouton, puis l'abat ou le vend, il paiera cing
beeufs pour le beeuf et quatre brebis pour la brebis » (Ch.21 ; 37)

divins, la vérité est menée jusqu’a son terme, sans
aucune concession — comme l'enseigne la Guémara
(Baba Kama 50a) : quiconque dit que Le Saint béni
soit-1l renonce a la rigueur verra sa vie renoncée.

Et pourtant — « ils sont parfaits tous ensemble » :
jugement et bienfaisance y cheminent conjointement.
Tel est le fondement des jugements Divins, si pénétrés
de charité que méme le détail minime du port de la
brebis sur I'épaule est pris en compte. Il n’en est pas
ainsi des tribunaux humains, qui, lorsqu’ils jugent un
voleur, ne considérent guére ces éléments annexes.

On pourrait penser que cela provient, chez eux, de
la profondeur du droit et d'une grande haine de
I'injustice ; mais a y regarder de prés, I'absence de
justice bienfaisante dans les tribunaux humains
procéde plutét de [l'étroitesse et des limites de
I'intelligence humaine.

C’est pourquoi les jugements d’Hachem différent
tant : justice et bienfaisance y marchent ensemble,
au point que, sans la gravité de la faute, 'ensemble
des circonstances prises en compte au titre de
la bienfaisance aurait pu absoudre le fautif. Ces
enseignements nous révelent la gravité du péché : si,
malgré une telle conduite empreinte de bonté et de
miséricorde, il reste place pour la sanction, c’est que la
faute est effectivement grande.

(Source : « Yalkout Léka‘h Tov »)

Pourquoi le Machguia‘'h ne verrouillait-il pas la porte de sa chambre ?
« Vous n'opprimerez aucune veuve ni orphelin » (Ch.22; 21).

Cette régle vaut pour toute personne ; toutefois,
I'Ecriture parle du cas le plus courant, car ils
sont faibles et I'on est plus enclin 3 les léser (Rachi,

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box

Mekhilta).

« Rabbi Yichmaél et Rabbi Chimon étaient conduits

10/44




+ ENSEIGNEMENTS DE NOS MAITRES +

pour étre exécutés. Rabbi Chimon dit a Rabbi
Yichmaél : “Maitre, mon coeur se brise, car je ne sais
pour quelle faute je suis exécuté.” Rabbi Yichmaél
lui répondit : “Jamais un homme ne s'est-il présenté
devant toi pour un jugement ou une question, et
tu l'as fait attendre, le temps de boire ton verre, de
chausser tes chaussures ou de t'envelopper de ton
Talith ?” La Torah dit : “Si vous affligez, vous affligerez”
— qu'il s'agisse d’'une grande affliction ou d’une
affliction minime.” Il lui dit : “Maitre, tu m'as consolé.” »
(Méknhilta)

Nous voyons ainsi, de maniére concréte, a quoi
ressemblait I'étude du Moussar chez nos Sages :
Rabbi Yichmaél, Cohen Gadol, reprend Rabbi
Chimon ben Gamliel pour gu’il vive avec sensibilité et
reconnaisse que, de méme qu’une grande oppression
envers une veuve ou un orphelin est évidemment
terrible — au point que la Torah déclare : « Je vous
ferai périr par I'épée » —, méme une affliction minime

Rachi commente : « Je ne sais
quelle est ici la fonction de
Yéochoua. Jedirais queledisciple
accompagnait son maitre jusqu’a la limite fixée de la
montagne, au-dela de laquelle il n’était pas autorisé a
aller. »

Nos Sages ont dit (Yoma 75b) au sujet du verset
« ’homme mangea le pain des puissants » (Téhilim 78,25)
. il s’agit de Yéochou, pour qui la Manne descendait
« en face de tout Israél ».

Notremaitre,leRochYéshiva,Rav‘HaimSchmoulewitz
Zatsal, s’en étonnait : pourquoi Yéochoua aurait-il eu
besoin d’une quantité de Manne équivalente a celle de
tout Israél ? Il est donc certain que « en face de tout
Israél » ne désigne pas une quantité. Que viendrait
donc nous indiquer cette précision ?

Yéochouad accompagna Moché Rabbénou jusqu’au
pied de la montagne, car son attachement a son
maitre était si intense qu’il désirait s’y unir encore
quelques instants, tant a la montée qu’au retour. Ce
laps de temps fut bref, quelques minutes seulement,
car ladistance entre le pied de la montagne et le camp
d’Israél n'était pas grande ; depuis I'endroit ou se
tenait Josué, on pouvait encore entendre le peuple.
Autrement dit, Yéochoua s'éloigna du Klal Israél a
peine dix minutes, peut-étre un quart d’heure.

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box

infligée a son prochain entre dans la catégorie
d«affliction». Faire attendre quelgu’un, ne f(t-ce
gu’un instant, expose déja a l'avertissement et a la
sanction redoutable. Cela apaisa I'esprit de Rabban
Chim‘on ben Gamliel, qui, a son niveau élevé, ignorait
pour quelle faute il était conduit a la mort et lorsqu’il
entendit cette exigence, il admit qu’il était possible
qu’elle en ft la cause.

Rabbi David rapporta encore a propos de son maitre,
le Machguia’h, Rav Yéro'ham Leibowitz Zatsal,
qu’il ne fermait pas la porte de sa chambre afin que
chacun puisse entrer a tout moment. Bien que cela
lui causat une perte de temps et perturbat méme
l'ordre de son travail, il disait ne pouvoir tolérer la
cruauté supplémentaire infligée aux éléves contraints
de l'attendre des heures en vain — au point gu'il
considérait cela comme une véritable dégradation
morale.

(Source : « Moussar VaDadt », |, 38)

« Celuil qui n'avait pas quitté le Tsibour eut la vie sauve »

« Moché se leva avec Yéochoud, son serviteur, et Moché monta vers la montagne
d’Hachem » (Chémot Ch. 24 ;13).

La Manne qui descendait pour I'ensemble d’lsraél
venait par le mérite du Tsibour (la collectivité). Chaque
individu recevait sa part grace alaforce de I'ensemble.
Or, au pied de la montagne, il n'y avait pas de Manne.
Lorsqu’on s’éloigne du Tsibour — flt-ce d’'une courte
distance, I'’équivalent d’'un quart d’heure de marche —
il faut des mérites « équivalents a tout Israél » pour que
la Manne y descende, bien gu’il s’agisse d’'un moyen de
subsistance vital. « En face de tout Israél » signifie donc:
par le mérite de tout Israél.

« De nos propres yeux nous avons vu » ajouta
notre maitre, Rav ‘Haim Roch, « durant toutes les
pérégrinations depuis Mir : ceux qui sont restés avec la
Yéshiva, rien ne leur est arrivé, et tous sont sortis de cet exil
terrible indemnes. Mais ceux qui s'en sont écartés, méme
légérement — ne serait-ce que pour se séparer de proches
dans quelque bourg voisin, avec l'intention de rejoindre
aussitot la Yéshiva — ceux-la ne sont plus revenus... »

Et Rav ‘Haim ajoutait : un « agrégat d’individus » ne
s’appelle pas un « Tsibour ». Pour former un véritable
Klal, il faut étre « comme un seul homme, d’'un seul
cceur » Lorsqu'il existe un collectif, méme l'individu
en bénéficie ; mais s'il s'en éloigne, que D... nous en
préserve, il met sa propre vie en danger.

(Source : « Moa’h Valev »)

11/44




DU PUITS DE NOS MAITRES

La Torah tient compte méme des sentiments
d’'un homme déchu

« Il paiera cinq bovins pour le beeuf et quatre ovins pour
agneau » (Chémot 21,37).

« Hakadoch

Baroukh Hou a souci de I’honneur des créatures. Le bceuf

Rabban Yo'’hanan ben Zakai enseigne :

marche de lui-méme et le voleur ne s'est pas dégradé a le
porter sur son épaule : il paie cing. Lagneau, qu’il doit porter
sur son épaule, il paie quatre, puisqu’il s'est déshonoré par

cet acte » (Rachi).

Les maitres du Moussar, parmi lesquels se trouve, au
premier rang, Rav Israél Salanter Zatsal, soulignent
que la Torah nous donne ici la véritable perspective
quant a la délicatesse requise dans les relations entre
I’homme et son prochain. Lintelligence humaine aurait
pu penser l'inverse : ce voleur qui transporte I'agneau
sur son épaule semble grossier et indigne, puisqu'il
marche en pleine rue avec un animal volé ; il aurait
mérité une sanction plus sévére encore. Tel n'est pas
I'avis de la Torah : au contraire, le Créateur ménage
I’honneur de Ses créatures et retranche un cinquieme
de la peine, en prenant en considération la honte

éprouvée lorsqu’il porte I'agneau publiquement.

Nous apprenons que tout homme, méme déchu, est
composé d’un corps et d’'une ame qui est une parcelle
divine. Au fond de lui, les forces matérielles luttent
avec les forces spirituelles ; un sentiment de géne
subsiste, fat-il & peine conscient. Méme s'il ne percoit
pas lui-méme cette honte, Hachem, qui sonde les
coeurs, connatit ce qui se trouve dans ses profondeurs

et tient compte du fait que son profit n'est pas entier.

Se dessine ainsi un tableau saisissant de la

bonté et de la miséricorde divines, au-dela

de notre compréhension : « Les jugements d’
Hachem sont vérité » (Téhilim Ch.19). La justice est

absolue, sans la moindre complaisance — « Quiconque

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

dit qu’Hakadoch Baroukh Hou renonce a lajustice verra
sa vie retranchée » — et pourtant « justice et équité
vont de pair ». Les lois divines sont pénétrées d’'une
telle droiture que méme ce détail — I'agneau porté sur
I'épaule — entre en ligne de compte dans le jugement

d’'unvoleur.

Lesprit grossier du monde ne peut concevoir une telle
conduite. Rabbi Yéro’ham rapportait avoir vu de ses
yeux un voleur presque battu a mort : cela semblait
naitre d’une haine de l'injustice, mais en réalité leur
systeme ne laissait aucune place a la compassion.
Dans les jugements divins, au contraire, justice et
bienveillance cheminent ensemble ; dés l'origine, le
jugement est tissé de bonté. Sans la gravité de la faute,
on aurait presque pu l'absoudre entiérement, tant
méme ses peurs, ses efforts et ses épreuves auraient
d( étre pris en considération. Cela nous fait mesurer la
gravité du péché : malgré toute la clémence accordée,

une sanction demeure.

Cette idée est saisissante pour tout celui qui y
réfléchit !
Rabbi Yéro’ham

enseignements montrent combien la maniére dont la

En marge, ajoute que ces
faute est commise importe : puisque le voleur n'agit
pas dans l'aisance de I'esprit, ce n'est pas équivalent a
une transgression accomplie sans peine. C’est aussi un
conseil pour celui qui serait contraint, a D... ne plaise,
de faire quelque chose d’inapproprié : qu’il veille au
moins a ne pas le faire avec plaisir ni satisfaction, et

gu’il n'en tire aucun bénéfice, car cela aggrave la faute.

(Source : « Dadt Torah »)

W Torah-Box



LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Lettres de nos Maitres

«Méme les actes accomplis en Ameérique sont

inscrits dans le Livre — et nous devrons rendre
compte de toutes nos entreprises... Pourquoi ne
fixes-tu pas des temps pour étudier le Moussar,
comme le Messilat Yécharim, le Réchit ‘Hokhma et
les autres ouvrages fondamentaux ? »

Cette lettre admirable rédigée par notre maitre, le Machguia’h,
Rav Yéro’ham Leibowitz Zatsal, a son neveu qui, a I'époque, était
parti s’installer aux Etats-Unis, afin de le mettre en garde de ne pas
sombrer dans les profondeurs::

« Paix abondante a toi, mon cher et bien-aimé ...
Je me hate de te répondre pour t’avertir et te
reprendre, afin que tu ne t'enfonces pas, a D...
ne plaise, dans un abime dont il serait difficile
de revenir. Souviens-toi, mon cher, de ce
verset : “Si je monte aux cieux, Tues la”
(Téhilim Ch. 139 :8), et “Ou fuirais-
je loin de Ta présence ?” (ibid. 7).
Souviens-toi, n'oublie pas : tout
change et s'use, mais Hachem
est vivant et subsiste a jamais.
Et quiconque dit qu’'Hakadoch
Baroukh Hou

justice...

renonce a la

Méme “les actes
accomplis en Amérique sont
inscrits dans le Livre”. Nous
devrons rendre compte de

toutes nos actions.

Qui t'a permis de te décharger du joug de la
Royauté céleste pour consumer tavie en vanités
et sottises — plaisir, désir et honneur mensonger
? Pourquoi ne fixes-tu pas des temps pour
étudier le Moussar, tels le Messilat Yécharim, le
Réchit 'Hokhma et les autres ouvrages essentiels
?Sache, mon cher, que sans cela je n'aurais méme
pasletempsde prolonger cette correspondance,

W Torah-Box

tant je suis accablé de travail ; et malgré tout, je
dérobe quelques instants uniquement pour que
nous ne nous séparions ni dans nos idées ni dans

nos actes.

Aie pitié de toi-méme et de ton ame.

Souviens-toi de ton Créateur ou
qgue tu te trouves. Souviens-toi
combien les jours de la vie de
’homme sont comptés, et ce
qu'’il en sera lorsque viendra le
moment de rendre un compte
précis de toutes nos actions.
Tiens-toi ferme comme un
mur, afin de ne pas tenliser
dans la fange et limpureté
qui t'entourent. Sur qui t'es-tu
appuyé pour choisir une telle
vie?

Assurément tu me pardonneras la dureté de
mes propos ; mon ceeur est trés peiné lorsque je
me rappelle que tu as émigré vers une terre si
lointaine, loin de tout ce qui nous est cher.

Ton oncle qui t'aime et se souvient toujours de

toi pour n'entendre que de bonnes nouvelles... »

(Source : « Dadt ‘Hokhma ouMoussar, Il »
lettre 252),

13/44



w

PLUSAPPRIS» !

Parachat Michpatim : De 1a Révélation au Sinai a

I’'institution du droit
OS>

La Parachat Michpatim (Chémot Ch. 21;1- Ch.24;11) le socle d’'une société de droit.
constitue un tournant décisif dans le récit de la
Révélation sinaitique. Aprés I'’énoncé solennel des dix
Commandements (Chémot Ch.20), la Torah quitte le
registre des principes fondamentaux pour entrer dans Parallelement aux lois civiles, la Paracha énumére un
celui de la législation détaillée. Ce passage n'est ni ensemble de délits considérés comme des atteintes
accidentel ni purement technique : il révéle une thése structurelles a I'ordre moral et spirituel de la société.
centrale du judaisme, selon laquelle la Révélation Le meurtre (Ch.21; 12), l'enlévement (Ch.21;16),
Divine ne saurait demeurer au niveau de Iidéal la violence envers les parents (Ch.21;15-17), la
abstrait, mais doit se traduire en normes concrétes sorcellerie (Ch.22;17) et l'idolatrie (Ch.22;19) sont
organisant la vie sociale, économique et morale. sanctionnés avec une extréme sévérité.

LeRamban,danssoncommentaireintroductifaChémot ~ Ces fautes ont en commun de remettre en cause les
Ch.21, souligne que les lois de Michpatim constituent fondements mémes de la communauté : la valeur de
le prolongement direct de I'interdit de convoiter les la vie humaine, l'autorité parentale, la Souveraineté
biens d’autrui promulgué au Sinai. La Torah enseigne Divine et 'ordre moral. Elles ne relévent pas seulement
ainsi que I'acceptation de la Souveraineté Divine ne se d’un tort individuel, mais d’'une menace collective.
limite pas a une adhésion théologique, mais implique  [II. Responsabilité contractuelle

linstauration d'une société fondée sur la justice, la et éthique économique

responsabilité et la dignité humaine.

IL. Crimes majeurs et préservation
de l'ordre moral

L ) . La Paracha consacre une attention particuliere
I La limitation de la liberté individuelle : 5ux relations économiques et contractuelles. La

fondement du droit biblique typologie des gardiens (Chémot Ch.22; 6-14)

Au début de la Paracha, la Torah aborde le statut de distingue le dépositaire gratuit, le gardien rémunéré

I'esclave hébreu(ChémotCh.21:2-11).Contrairement €t I'emprunteur, chacun étant soumis a un régime de

biblique est strictement encadré dans le temps et sur le degré d'engagement volontaire consenti par
dans ses modalités. Lesclave n'est jamais réduit a I'état  chaque acteur.

d’objet juridique : il conserve une dignité irréductible, |e prét d'argent est également encadré par des
fondée sur son statut de créature divine. impératifs éthiques stricts. Linterdiction de percevoir
Cette méme logique se manifeste dans les lois desintéréts auprés du pauvre (Ch.22; 24), l'obligation
relatives aux dommages corporels et matériels. La derestituer ungageindispensable avant lanuit (Ch.22;

Torah distingue soigneusement les cas ot un préjudice  25-26) et la protection de I'emprunteur vulnérable
est causé intentionnellement (Ch.21; 12-14), par traduisentune conception morale de I'¢conomie, ol la

négligence (Ch.21;18-19), ou par I'intermédiaire d’'un  solidarité prime sur le profit.

bien nous appartenant, tel un animal (Ch.21; 28-36). | e devoir de restituer un objet ou un animal perdu, y
Ces distinctions révélent une conception large de la cs)m.pris Ic"’SCI.U’iI ?pparti.enté un er.memi (_Ch-23 ;4-5),
responsabilité : I'individu est tenu responsable non 2insique l'obligation de juger avec impartialité (Ch.23;

seulement de ses actes directs, mais également des 2-3-6), renforcent cette exigence d'une justice
conséquences prévisibles de ce qui releve de son universelle, indépendante des affinités personnelles

domaine de controle. ou du statut social.
La Torah établit ainsi un principe fondamental : la V. Autorité, vulnérabilité et justice sociale

libertéindividuelle s'arrétela ol commencel'atteinte | 5 Torah articule de maniére remarquable le respect

(X
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH W@ Torah-Box



part, il est interdit de maudire D... ou les dirigeants
légitimes (Ch.22 ;27), affirmant la nécessité d’'un ordre
institutionnel stable. D’autre part, la Torah multiplie les
avertissements en faveur de I'étranger, de la veuve et
de l'orphelin (Ch.22; 20-23), figures emblématiques
de lavulnérabilité sociale.

Le Chabbat est présenté non seulement comme un
commandement cultuel, mais comme un droit social
fondamental :

« Le septiéme jour, tu chémeras, afin que ton beeuf et ton
dne se reposent, et que le fils de ta servante et I'étranger
reprennent haleine » (Ch.23;12).

De méme, la Chemita est explicitement reliée a la
subsistance des pauvres :

« La septieme année, tu la laisseras en jachére, et les
pauvres de ton peuple en mangeront » (Ch.23; 11).

Méme les animaux sont intégrés a cette éthique de
responsabilité : [a viande impropre a la consommation
humaine doit étre donnée aux chiens (Ch.22; 30),
signe d’une attention globale a la création.

V. L'idolatrie et ses antidotes

La Paracha se conclut par une série d’avertissements
contre [lidolatrie (Ch.23; 13-24). Le Sforno,
commentant l'interdit de cuire le chevreau dans le
lait de sa mére (Ch.23,19 et Ch.34;26), y voit une
pratique rituelle idolatre destinée a attirer des forces
surnaturelles afin de faire fructifier le troupeau par un
acte symbolique.

Labandon total de I'idolatrie est présenté comme une
condition préalable a I'héritage de la Terre d’Israél et &
la bénédiction divine (Ch.23; 20-33). En contrepoint,
la Torah institue les trois fétes de pelerinage : Pessa’h,
Chavouot et Souccot (Ch.23;14-17). Se présenter
au Temple lors de ces fétes affirme une relation
centralisée et exclusive avec Le D... Unique en
opposition radicale a la logique idolatre qui fragmente
le divin en puissances locales et concurrentes.

Contrairement au culte idolatre, fondé sur une
logique utilitariste visant a contraindre les divinités, le
judaisme propose une relation désintéressée, fondée
sur larencontre et la fidélité.

VI. Michpatim comme développement des dix
commandements

La Parachat Michpatim constitue une explicitation
systématique des dix commandements (Chémot
Ch.20):

+ laFoienD...se manifeste par les fétes de pélerinage

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

’LUSAPPRIS »

(Ch.23:14-17);

+ linterdit de l'idolatrie est largement développé
(Ch.22;19 et Ch.23,13-24);

+ linterditde profanerle Nom Divin se prolonge dans
I'interdiction de maudire les autorités (Ch.22,27) ;

+ le Chabbat est réaffirmé dans sa dimension sociale
(Ch.23,12):

+ le respect des parents apparait a travers l'interdit
de les frapper ou de les maudire (Ch.21, 15-17) ;

+ les interdits de meurtre, d’enlévement, de faux
témoignage et de convoitise sont tous présents.

VII. Michpatim et les autres sections législatives

Deux autres Parachiyot a dominante législative
méritent comparaison : Kédochim (Vayikra Ch.19) et
Ki-Tetsé (Devarim Ch.21-25).

Dans la Parachat Kedochim, la répétition de la formule
« Je suis Hachem », réaffirmée 20 fois de suite (Vayikra
Ch.19:;2), instaure une relation verticale fondée sur
I’Autorité Divine alors que la Parachat Michpatim met
I'laccent sur la responsabilité horizontale entre les
individus.

La Parachat Ki-Tetsé s’adresse a un peuple en voie
d’installationterritoriale, renforcantlacellule familiale
et la conscience nationale, souvent en rappelant
I'esclavage en Egypte (Devarim Ch.24 ;18-22).

VIIIL Les fondements multiples de l'interdit du
meurtre dans les cing livres de la Torah

Linterdit du meurtre constitue l'un des rares
commandements a étre explicitement formulé dans
chacun des cing livres de la Torah. Cette répétition
n'est pas redondante : elle révéle au contraire une
pluralité de fondements théologiques, juridiques
et nationaux, chacun correspondant a la tonalité
spécifique du ‘Houmach dans lequel il apparait.

Dans le livre de Béréchit, I'interdit du meurtre est
formulé dans le cadre de I'alliance noachide :

« Celui qui verse le sang de 'homme, par 'homme son
sang sera versé, car a 'image de D... 'homme a été créé »
(Béréchit Ch. 9:6)

Ici, le meurtre est interdit en raison de la dignité
ontologique de I'étre humain, créé a I'image de D...
(Tsélem Elokim). Cette formulation, universelle et
pré-sinaitique, s'adresse a I'’humanité entiére. Elle
correspond pleinement a la sonorité du livre de
Béréchit, centré sur ’lhomme idéal et sur les principes
fondamentaux de la création.

W@ Torah-Box



LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Dans le livre de Chémot, et plus particulierement dans
notre Paracha de Michpatim, l'interdit du meurtre
apparait sous une forme juridique et pénale :

« Celui qui frappe un homme et le fait mourir sera mis a
mort » (Chémot Ch.21;12)

Le texte ne mentionne plus ici I'image divine, mais
la responsabilité civile et pénale de l'individu. Le
meurtre est présenté comme une transgression de
'ordre social, appelant une sanction précise. Cette
approche est caractéristique du livre de Chémot, qui
traite de la sortie de I'esclavage et de la construction
d’un cadre juridique limitant les libertés individuelles.

Dans le livre de Vayikra, I'interdit est formulé en des
termes mettant I'accent sur la sainteté:

« Celui qui fera périr toute dme humaine sera mis a mort »
(VayikraCh.24;17)

Lexpression néfesh adam souligne que le meurtre
constitue une atteinte a la sainteté intrinséque de
I'ame humaine. Cette formulation s'inscrit dans
la logique générale de Vayikra, livre consacré a la
Kédoucha et a la relation verticale entre 'homme et
D...

Dans le Séfer Bamidbar, l'interdit du meurtre est
replacé dans une perspective collective et territoriale :

« Vous ne souillerez pas le pays dans lequel vous demeurez,
car le sang souille le pays, et le pays ne peut étre expié du
sang qui y a été versé que par le sang de celui qui I'a versé »
(Bamidbar Ch.35;33)

Le meurtre devient ici une souillure du pays et, par
extension, du collectif d’Israél. Limpunité du meurtrier
menace la relation entre le peuple et la Terre d’Israél.
Cette perspective correspond au théme central
de Bamidbar : la constitution fragile d'une identité
nationale.

Enfin, dans le livre de Devarim, 'interdit est formulé
en termes de responsabilité collective et fraternelle :

« Afin que le sang innocent ne soit pas répandu au milieu
de ton pays (...) et que tu ne sois pas chargé de sang »
(Devarim Ch. 19:10)

« Ton ceil sera sans pitié : tu feras disparaitre d’Israél celui

VOUS POUVEZ
COMMANDER
UNE DEDICACE
PERSONNALISEE
SUR CE FEUILLET
HEBDOMADAIRE.

qui verse le sang innocent, et tu t'en trouveras bien »
(Devarim Ch.19; 13)

Ici, le meurtre impuni engage la responsabilité morale
de toute la collectivité. Israél est présenté comme une
communauté solidaire, liée par une histoire commune,
dont chagque membre est comptable de l'intégrité
morale de 'ensemble.

Syntheése

Linterdit du meurtre apparait ainsi comme un prisme
révélateur des cinqg dimensions fondamentales de
I'identité juive :

dignité humaine (Béréchit),

responsabilité juridique (Chémot),

sainteté de 'ame (Vayikra),

pureté du collectif et de la terre (Bamidbar),

responsabilité nationale et fraternelle (Dévarim).

Cette pluralité de fondements montre que la Torah ne
se contente pas d’'interdire le meurtre: elle en explore
toutes les implications anthropologiques, sociales,
spirituelles et nationales.

Conclusion

La Paracha de Michpatim démontre que la révélation
divine ne se limite pas a une expérience spirituelle,
mais exige l'institution d’un ordre juridique et moral
rigoureux. En traduisant les principes du Sinai en lois
concretes, la Torah affirme que la justice sociale, la
responsabilité individuelle et la solidarité collective
sont au cceur de larelation entre Israél et Hachem.

Ainsi,lescinglivresdelaTorahoffrentcingperspectives
complémentaires sur I'identité juive : dignité humaine,
responsabilité sociale, sainteté, conscience collective
et mémoire historique. Michpatim occupe une place
centrale dans cet ensemble,en montrant que la fidélité
aDieu passe nécessairement par la construction d’une
société juste.

(Rav Emmanuel Gay Chlita)

Pour I'élévation de I'ame d'un proche disparu /
pour la guérison d'un malade / pour la réussite
d'un proche...

Contact: beismedrash@themir.org.il

W@ Torah-Box




m‘?z.r,-.‘,} " i
(4

Rt

SHIVAT

VIR

+ Nouvelles de la Yéshivat Mir: «

T7 W3 W3p) 072

Tous se rassembleront et
vienodront vers (0t

C'est avec beaucoup d'émotion que l'on attend
ce moment exceptionnel de reconnaissance et
d’exaltation de la Torah qui aura lieu, avec l'aide
d’Hachem,Roch‘HodechAdar...Desmilliersd’hommes,
issus des différents Baté Midrashot de la prestigieuse
Yéshivat Mir, qui se consacrent pleinement a I'étude
de la Torah, se réuniront pour la premiére fois sous
une méme banniere, lors du rassemblement « Malkhé

Rabbanan », présidé par les plus grands maitres
d’Israél, que leur mérite nous protege.

En ce premier jour du mois d’Adar - mois durant
lequel, a I'époque de Mordékhai et Esther le peuple
d’Israél, de nouveau accepté la Torah - une foule
immense de Bné Torah se tiendra sous un méme toit
pour proclamer d’'une voix claire et unanime:

« Heureux celui dont la vie est consacrée a la Torah. »

A I'heure actuelle ol des vents contraires soufflent
et oul certains cherchent a amoindrir, a D... ne plaise,
la valeur éternelle de notre Torah et de ses Sages, la
Yéshivat Mir se dresse avec grandeur pour affirmer
haut et fort la dignité et la noblesse de ceux qui
portent le monde par leur souffle d'étude.

Cerassemblement majestueux, placé sous le signe de
la priere et de I'élévation spirituelle, a pour vocation
de glorifier ceux qui se donnent corps et ame a la
Torah, jour et nuit, et qui assurent I'existence méme
du peuple juif.

Pour la premiére fois depuis la fondation de la
Yéshivat Miren 1817 par le grand maitre RavShmouel
Tikotinsky Zatsal, et depuis son essor prodigieux
jusgu’a devenir un phare mondial de la Torah sous la
directionde sonéminent Roch Yéshiva,le Rav Elieézer
Yéhouda Finkel Chlita, 'ensemble des Baté Midrashot,
des branches et des groupes se rassembleront en un
seul et méme événement, entierement dédié a la
sanctification du Nom d’Hachem.

Le message central qui résonnera dans I'enceinte de
’Arena de Jérusalem sera le fondement méme de
notre existence : les véritables rois d’Israél sont les
sages de la Torah, selon I'enseignement de nos Sages
1« Qui sont les rois ? Les Rabbanim. »

Précisément en ces temps ou I'’honneur de la Torah
est mis a I'épreuve, il nous incombe de nous unir, des
dizaines de milliers de Lomdé Torah, et de proclamer
gue notre héritage et notre force ne résident que
dans la Torah.

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box

Ce moment délévation unique se déroulera en
présence majestueuse des plus grands maitres de
notre génération, qui, malgré le poids immense de
leurs responsabilités, consacreront de leur temps
précieux pour renforcer et encourager les milliers
d’étudiants. A leur téte, notre maitre le Rav Dov
Landau Chlita, entouré des membres des Conseils
des Sages de la Torah, ainsi que des dirigeants et
Rabbanim de la Yéshiva.

Enraisondeladimension exceptionnelle dela Yéshiva
et de la dispersion de ses étudiants a travers de
nombreuses maisons d’étude, un Kinouss d’'une telle
ampleur n’avait encore jamais eu lieu. Désormais,
avec l'aide d’Hachem, un rassemblement grandiose
réunira une multitude de Bné Torah formant un seul
corps et animés d’'un méme élan d’attachement et de
fidélité au Maitre du monde et a Sa Torah.

Aux cotés des paroles inspirantes des maitres
d’Israél, des chants et des mélodies empreints de
ferveur et de gratitude viendront élever les coeurs,
dans le respect du caractére sacré et authentique de
cet événement unique.

Les transports seront assurés par la Yéshiva pour
permettre a tous de se rendre aisément a ce
rassemblement sans précédent.

Puisse ce moment étre une source de mérite et de
renforcement pour tous ceux qui étudient la Torah,
pour |'élévation de la prestigieuse Yéshivat Mir, et
pour la sanctification du Nom Divin dans le monde.

17/ 44



Parachat m
e s Michpatim 5786 5 cé_‘l

par Michaél Lumbroso

Régle du jeu :
Dans ce jeu, des questions correspondent aux lettres de lalphabet. La premiére réponse
commence par un Alef, la deuxieme par un Beth, etc. Les participants doivent trouver le mot
en hébreu. Le point est attribué a celui qui donne la bonne réponse en premier. Il y a des
devinettes pour tous les ages. Le mot en gras dans la devinette indique ce qu’il faut chercher.

a IL est interdit de la cuire ou de a
[a manger avec du lait. '
avec cette partie de J e

son Corps. TAL (apueln)

NCLLb (Butod)
t.hll Ce terme désigne une

Si lesclave juif femme qui est sur

ne veut pas sortir le point d'accoucher
libre, on lemménera lui (etnonpasune
poinconner son oreille montagne au feminin).
cet endroit. LU (21u120Ud)
Lc s (9110d)

En général,un homme
frappe son prochain

La Torah a employé ce mot,

mais l'interdiction de cuire
la viande et le lait concerne
aussi le gros bétail.

CL¢ (nealrayd)

Ce qu'ont fait les nobles des Bné
Israél lorsqu’ils contemplaient
Hachem.

LNCGL Le@lsL (3uaing 39 Juasgbuew s))

Wl Si un voleur a volé un beeuf puis
['a vendu ou fait cela, il devra
rembourser au propriétaire cing
fois sa valeur.

Ainsi est désignée

La Chémita ne concerne

pas que les champs, elle
concerne aussi les arbres
comme la vigne et ... .

4cLg (3resanino)

la féte de Souccot
dans notre Paracha.
(3uawabueibua) ap 2134)

QTU (261063)

ue uNadb
Lb De ce mot du premier verset de la
Paracha, nous apprenons que Moché

'— ) Siunvoleur a été retrouve,
il devra payer cette
somme au propriétaire.

CGg, (a1gnop ay)

devait transmettre la Torah de la
meilleure manieére, telle une table
dressée et préte pour le repas.

¢GCoua (xna Juesp)

u

- Ce que le présent
corrupteur
provoque aux
clairvoyants.

«CLL (e1916n3Ae)

Ainsi est désigné
dans la Paracha
le parchemin
contenant les
Parachiot depuis
Béréchit jusqu'au don
de la Torah.
(a2uene) ap a:1A1 3))

QGL UTLW
\x Hachem enverra ces

bestioles pour chasser ’ Petits végétaux, en
de devant les Bné Israél l général secs, qui facilitent
les peuples qui résident la propagation des
sur la terre promise. incendies sur les terrains.
SLAU (suojaly ap wiessa) c(x«Q (sauol sap)

1 Ly a en a trois dans \m) Siungardienne m Ily a deux catégories de taureaux,

l'année, et chaque restitue pas le gage, il celui qui n'est pas réputé pour
Juif a Lobligation de ne pourra étre exempte de le encorner, il est appelé le Chor ...,
venir a Yérouchalaim rembourser que s'il est prét et celui qui a déja encorné trois fois, il
a ces occasions. a faire cela. est appelé le Chor mouad.

Lcc.ca (abeunajad ap salg)) ATLAU (JuauLids) 2 {Q (11aAe-uou)

@ '—J " | Si le beeuf d'un

o ; U homme fait cela

_P | Qu’elle vole i

& 2 : au beeuf dautrui,
sun un balat son propriétaire le

dédommagera de la

moitié de sa perte.

CCU (dulodud)

Par ces mots,
la Torah nous

enjoint d'aider

notre prochain qui
a son ane qui ploie
sous sa charge.

ou non, elle doit
étre mise a mort.

SUCAGU (31310105 €)

(¢ J9p1e] 9p M-siespusnsqe])
LT AUl 4T

cest seulement s'il en
commet une, qu'il sera
tenu de rembourser ce
qu'on lui a confié.

GAKL (0uabbau)

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH @ Torah-Box



L A% 'wa |
" _____ S 2‘/’9

(447) DVLDWN

1”75WN VAW ‘1D

0°WY¥27 NN¥AA X7 POIYWI 03 NIRIP ANIR NP
TWYNY DOYANT 0M2W1A P RO RPY IR L7
IV15 ORD OIS 190 Rabain]

P 7283 MR IMYYR PY YIN2 J7Onm oip) on

(0.%2) KDY RBTY) 102 MY
JNEY LY PBW ,XDINY AWY® AN 7PN OIX
IR PWIPN X7 NW” :NAW NPPWA PN
7n1m 2N ApIR” ,APIR Y (20 naw) 7X12% AR
:710% 9PAY P77 :PI0DI TN 7T 13T (2 2 Ywn)
W 7IRAY” L(ROID P71 IR) TRRY vYn Ry
01002 2D REY REY XY LApIX IpY
Awn 79IPa MY DPIPRM 2T Awn” DWwITRa
PYT DIRAW AT LpWIYR XA NAW D77 RN
AXIDT 1N P ,79Ip2 MY @PYRA” : IR “NAW”
7INIING JIINT5” 900 .R12% 7a1p

X 2 DK 73¥D 7Y OX < 139D XY 0IN7) MR 2
(25 .%2.22) YWY YhW SoR pYY’ pI3

,PYRY PIVX,7IVN 1Y : 229995 1T P05 0702 73
520 211% 0713, 773A9K IX DIN TIVAT 0D .YAWR YINY
DI72IX2 03 ©°I0T1 07, A0 YR 729N (9IBd
,12%2 2w 0IN°R L5WnY L, wInn IR 0 (W
791,92 PYR 020NN 17 X2 ,1PAR XD 7777 1R
27y .0°9°m11 ©552 1707 DI
TN

DX 72 IR 7IYD 7Y o :1ayn XY 0Inyg manbR Y2

(25-X2,2) INRYY YOWR YW *2x pY¥? pIy
PYE DR %97 2IN57 127 WD A1 ,D°WIDNT Wi
PYE? pYY Ox” 2107 27 0 KD Y1 9K pYY
:(.70 272) 9711 97127 117 77 PI0DT MY W2 279K
APID L.A1MON1 DPY QWY 711D JOW 12 7 IR
9j2y2 0¥D O3 ANIX NOYIY’ (1 ,X-X YXINW) :2°NDT
QWY 7IMDNT APID 19X OXR XD TIIRDDY /YN
595n721 PIWRY 1% 01937 270 7IN DX TIWIRY 0w
JWITW °D P13 NPW APID WIVI Y1 L, 9R
1IN NPW3 P05 2V (an pID *na7 xnp*op3a) NI
:7A99MIN 0%12 N2 VAW 7Y TPy Y7 (7,2 ow)
T 7A99mIR 012 DA 7N T 7AYaw 899 3Py
DX IR YRIW M WOR WY TORW ,]XIM 79I 771710
Wpa pIVT? 12 0173Y 75,07 QWY RN NI
MInoR 997 :1IMIN2 AN ™M AT I 0w
QW DWY 77 1Y onINd OxR AR, 7 Pvn XY 0InY
73 P RIT DNIWAW T ,O9R PR pYY OR 97,

(x.x9) DR QPN TYX DVBYRT NPX]
M 3 0NWRIT PY oI ,APRY 7w 0 Py and
12777 7091 ,AM195 2101 19K AR 210N DNWRIT
07277W DWOW ,0°InY MR L,7ARY 100 M1Hw
D VDWM B3 I ,°1°02 1INRI NNTIPT IWIDT 7I0IW
%3 01277 DR TINM PO 1IBXRI W AWIDIW
PPM2 NpoIY D°LBWN NWIB :75 ,0”M WITH
TNRI 71997 5 717IN2W C9OWR PYNN RINW 7 UDWN” T
XTw Nbw 1 awIs? oma whaInh aInn
,RNPY2 1372 IR 7PN 220w PYIN DR NRVIAN
17 3771 .7772p °bM *1°02 DTID’ PR 0137 03 KOX
MWITR WM 7527 210N 19X AR 10N DUNWRIT
QR R~ 07707 Py : TwnRa YW Y AYRY 077
MIWR 1?2 YT Y 7%vn )Y ,7wn IRan 70’
MYV DPANT XY M7 2PRI. .99 pIDR aaY
XOW ,AwnY 77apn IR AT WIPDY 9370
X2 72% NN AR YXIW? 212 DX TM57 1292 2w
,TIRODY ;0Y0R DR AP M 1YY ROR 07 YL
DR PXIW° 2121 YIInY Awnb ana RPHR 77 KR
2WN? NYT2 399N 77 2952 Y17, 00 nY0n YT
T9YR AWH 207 121 1,207 KT DY 23
NIV, 7NV 0DWH” T YW 7T pYna 2IRY ,INYTa
NR W37 0¥V PIOCY °3 ,0NYLI DR INDY XY
,MIVO DR PIN? 219V 927,10 29w ponn
77%7 7197 O10M IR XYY 1IN 02270 NP
.DPMYLI DR DTN 19 NRT 902w ,AwnY Y 77apn

(1.XD) Y3713 93IX DX 173X Y37
TIX 912 73990 ,ORPW W XOR IR IR NPT IR
XOW RPHR 7T D VR .C7wI) 1197 1713 TIX
°P°2 17 7702 ono NN 9 XYM LORnw Dw
IPW” DY DOPWI 1Y WITNHI RNPRT IR .IITD
XX 912777 77 770 10N DYWAT 79D DIPwIn
X227 I ORI Dw PRNwY 37apn Y rnn
2210 XD WX AVRYW DWwn YXI1 TAVAW 7w
177 1991 ,NPORNWT MR VAW 717 712277 DR KO
5% MW 7T 179X 19V, ¥XIN NOYRPYT RPHR
” 90 D" D0 VRINW NP7 IR DY

ARD *H31H DYR TR 13977 NP1 7Y R T D)

(1 .x2) NINAY
YIWI :IMYRD 7R TONPIA TIT WYX 727 0T
19°71 W7 WYn YY ‘7 NRIP DR RIPD OIX POX
249D°7% 19721 IR TWITRI TRM K27 7T NIRIP DR VI
OX7 ,PI2TNW ,7AORR U2 OYR” XN WM

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box




J

N%2Ipn NTIAYY AN W 97 owa nTIayd
XTI R DIDR OXR ,0IRY (0N ,” /7 992D AR
X7 OX ,7nRak WRD” X317 ,INTIAYA T 1D DX
AR ,0W7 NTIAYY WRD UMY 7PN 137p2 WIRIN
PN INTIAVW 715°0 717 277, W1 ANWI 13I¥ X7 OX
35 nwIp w3 790 W Arvs” w0 1¥72 NN

10 NI DR P9I TIXH : 3RPIAN 01PN : 1920
23R WIRAW 73 ,naw 2292 1HY Iv0w Inw
npYIn NIXM PV naw Ay 9952 1m L, 07IRY
1777 9P°Y1™7,72 ©¥923IRW 1712 X7 N2W 2792 1IN
DX QP 9511 .N°37 770 IRWA P9I 2N PR
X12N7 PRWI APWE I02 00 pYIRR Yyan oz

.772% *RWI IR YR 77992 1YY

’ X N3w 907 PY

N5 0090 NS5 D3 nyT5 N7 J0ON :DADD
99017 DAND .795 p295y7

MW TWYH AW NPT PR IwYa AR
NR 0°15NW AWYN IR ,(NMYY2 NRIT)D2YIT RIAW
55 >23% 7 YR nn) L(NIWIY 70197) NMWwAY penn
(AP0 %7 ,72°WN 7217 bV IP°Y21,0°173p0

“N1Pm NITIO? PARP” 190
12°D1 : 91970
2w 9531 "IX ,°27:17 IMRI °277 X X2 INX 0N
.9D11 23w TXI TMIY 7123 IRW ° 71T QYD 95 .2
M3 N7 717 JuR TP°WI Y IR 9277 12 K
£ IMRY 2277 7171277 : TOMN Y 2 9D XIT DONYD
1 27297 INRW JH¥Y Y X9DNM ANXR 717,15 oK)
,295 9911 ROW Un L7172 XIWW (0 ,0p) PEnw
17371 73, pTINM 70N XX .07 P05 125W XIS
*pof7 979°0 .72V 1M PPN NPAY R913° 797017 AW

017w naw

,APID 12 DRI NYnw DR 7112 ,9%°0 12 717 07 : Ahw ARI9I? TIRY XYV
07123 12 AN P*ID LR XYMA PN N2 INOR 70T L0IXIN 12 W IR
TOPM LXK 12 J2IRT, TN 233 12 070 PRI, AP 12 PXDI 01K, ANNKP
T 12 Q0T WA 070 12 AP 7970 12 AT PRDY,MIN 013 N2 mww
,0°91 12 717 ,KPTY N2 03 ,APWNR TN 12 PIAYXR ,MYW 12 0701 PRIX ,ARY
R 773 102 @YW LATIR N0 12 YR1IDY ,INDOX 12 pR¥Y PXW ,Annd na by
N2 TITIR JTI0T T < AT 2T AIRDI0 77730 12 PR AN 12°K1 7327 vp10 M
D10 N2 IR ORIZP ,INOK 12 TR *9R 19K ,INOK 12 AWM PR 11,77 pOrmT
noT ,AnWR N2 75%n Y7 PTIPR AP N2 AXY,M3% 90 N AR A ,mab
MmN, A7 %y na Sk T vy 12 717 MR 932 729 AR . Apai 12 Yxas
TRV RTTY N2 7990 11297 R™p YW ¥IT 7572 ANRW 12 75711 JR1P1 IN0R N2
12 72IRT, AP IRVT 12 ANPW TP Npwa MPY ONRY D1 12 00T Ny
72 3P X%3,0%3 N2 ATIvon ,Ann 12 Anbw 2y YA N2 ATvon LI AP
72 ©I2IT 0 001,07 12 IPYR .0 MW 12 AWH O LA7N [ OV,
,713313 700X N2 Y1 NIDR .7TIYON VX 12 1TY0 0P 07 12 T YV
Y1p L, ATIYON ANYIID 12 TYD TR LRI VIR A39M ,MYYR 12 DANAR

B/ oY T ,INOK 12 Q172 7 923 o
E Wa ¥7 opy Y91 11T qon 3

2 OMNI NHOY NX) TN MY DO
germon73@ hotmail.fr

] NOYN NX XN ym !
T www.kollel-aixlesbains fr 1

.\ — - ~

N

P TNIYAWNN 7OR %37 WY /a7 pws? 1% omab
(7,13 PPwXI3) 70°PI?R N2 OX ¥9 7T PR I3
7XPD OI” 11902 5737 P11 27

(12.23) ¥ 3¥7 DY "BY DY M7D 707 OX
0TIRY 0K : (177 %1 ANYn Mdban 275) B7ANIT 20D
..091 RN DRy L0y X9a nmwvn nnbnab
0>y X932 719m7 991 .07 n2Iwn Jowa mvnm
79%9p 0 YIWwon nn RY 7 019 DIWwn 92w
N ne 1977 OpTY NNEHD NKRT NP Inxyh
:(0 07 20 ) I IAPIwA X2 731 N0
1739 ,1P2 onn 21vn ¥ XD ,101 1Y 1R vIrw
nIYnT 0°2°5WnI IN0a 223917 1AW 02001 V2173
ARMP77 77176 §99 AR~ 7277 7.0 *nnD3
TwYNY oY YW 7MY DR7 Nwyay oMy
TI%,0°°I97 TPTR NNRH 7Y N7 PaR LARNDAN
79N P17 DO N0 VIR 7 TRY” WYY

(©,32) 9K 2702 713 Ywan X
TIM QYL LW TIT Y¥I 9711 1R 127 2D
WY1 250 W ,2%7 DR QuALA RITW °DY DRI
MYLR TARI .NPIIR TYINI Y7 13T 0T, 077 0
IRWD 7132 MYYDNA MW 23pR IPRW 12w NORT
Y931 19102 IRWI Y7 WAL 991 ,2°29K17 0270
92°p1 2%0% 0N PWOY MINWIW 0D Y AR 0w
DIpn Yonm IR 7270 pRvINw MYYenm W
1aVI 037 1192 I 27 ,WaAn aY 127YnI MY
9191297 QuPLN TP BIIYNT TN PWRIT
921817 w32 117 711501 NI0A

“RYPD OIY” 11903 5737 1'317 27
(12.33) XPBX B2 990» N
XOMM WP 773RAW TN (7Y pwrTp) 2710 1INKR
TI% WTIN INIRA PITR PIPW 0°RYIX YW o nIw
nawy PIX 37ApRw AT MIPWR an IR0
INIRI PITR PIPW 0°RIX YW DINNW NIRDNDI
DY IXAY 7RI 2772w 2 IR ITONY wIIN
JTR WTINA ID YDIW 1173 RIN : (-3 72°3) TIMRW 71
NPW 1972 790 % Y1 IR A1 ANNPY (187) N
.T91197X%2 7727 I TR /1AW VI PR KDY, Awn 12
,0TIR 999 ¥1 91 voDwn R0 NTPUD OPW R¥MHI
1A% QM R, TIRN ININA 7007 37000 2w 91
Y1 9 AT wTIn npRaw LavIT annw mnwd
YW omnuw  R9HM 2wy 77apn (9% JHRw0Y
TPIRN ININRD PIPT2 PR AT0M AVEAW DpYIR

717107 N1IXIN7 71D0

(r.79) NZIR WX /77 7929 IR
WY XI7 QIR OR ,NVIY %17 PRIWOD DIX IWKRD
1727 3737 DX ORI INTI2AY2 12N owaY M nnl
XITWD ,XI7 2% PN H°07 7, 00N T2
19w 0w NTIAY? WX v NIAAPNN 129p2 wORn
TRIYNI NITIVNT,NIARPNT 0w 1M 12 01011 X

(X
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH W@ Torah-Box




J
N 495 0n 11793
(07/01/26) "5WN vaw 2

Possibilite'

d'éCOUte

=Sortie de Chabbat, Paracha
Béchalah, 14 Chevat 5882

Sujets du cours :

1. Beaucoup de pluies de bénédiction avant Tou Bichvat, 2. Des retombées sur
quelque chose qui est pluriannuel, 3. La divergence entre Rachi et Rabbenou Tam
au sujet des Téfilines, 4. Est-ce que toutes les générations mettaient les deux sortes
de Téfilines, 5. Répondre Amen entre la mise des Téfilines de la main et la mise des
Téfilines de la téte de Rabbenou Tam, 14. Manger du Etrog a Tou Bichvat, et faire

choisi le milieu — le 15 Chevat convient pour toutes
les années, embolismique ou non, car la majorité
des pluies de I'année est déja tombée, et I'année
est bénie. Au début de I'année, les pluies étaient
bloquées pour nous, qui sait pourquoi ? Pendant
I'année de Chémita, il y a toutes sortes de péchés.
Mais Hashem a vu qu’il y a beaucoup d’agriculteurs
qui respectent toutes les Halakhotes de Chémita,
et qu’il y a beaucoup d’étudiants en Yéchiva qui
s’efforcent d’acheter les fruits un peu plus chers,
donc il y a beaucoup de pluies de bénédiction qui
sont tombées pour nous.

Les artichauts durant la septieme année

Il y a des choses pour lesquelles des grands sages

- 1. Note de la Rédaction : Pour information, le cours est transmis
a l'oral par le Rav Méir Mazouz a la sortie de Chabbat, son péere
est le Rav HaGaon Rabbi Masslia’h

W=
Chéhéh’iyanou, 15. Les fruits de Tou Bichvat, 16. Les conversions, 17. Le Gaon, le %“1
discret, le Hassid et le saint Rabbi Ynoun Houri, 18. Toute chose que tu fais avec g';q
discrétion — elle sera bénie, 19. L'obligation des Bérakhot du matin, du soleil et de §&=8
la lune pour les femmes, 20. Si quelqu’un a fait la Bérakha « D'ai91 qpit » avant § =4
. ’ . ’ m
celle « 21 ,« D"ION 1'NN. Si quelqu’un a changé I'ordre des trois Bérakhot « N9w J &
TV » ,« "2 "WV » et « NUN », 2
o
Fais descendre la pluie pour la bénédiction ont trouvé des permissions. Par exemple I'artichaut. ai-
N h Hash b de olui S Nous avons un probléme durant I'année de s
o as em,I EG]UC'CCJI{JF; ep uuta fs B(')mh ete Chémita, pour l'interdit des « retombées ». Mais on g :
Ipp)our ”0%”; (F:)oulr Z ene 'Cdf(mRavinH %u 'clla | m’amontré que le Gaon Rabbi Tsemah Tsvi Pessah &
Pourquo!f. _tar a; uemalra (Ij ( ocb ?c. anad 'I?) i Frank (qui est un grand Talmid Hakham et un grand P
Bf)l;rqlfcop' Cal -(?n ;—:\nouve an (:sl\ar ref SleLl 'tei dou décisionnaire) a écrit qu’il n’y a pas de probleme de 2
;C. vad i I'arc i cgmomer;): a un? (Ea:r:najotldg € | Chémita au sujet de 'artichaut, car il est pluriannuel %’Fﬁ
P U|es, ¥ Ianln?:(;estt €la 'Flom et?l. e.|t am.all' |se|:1t (Kerem Tsion Halakhotes Psoukot chapitre 11). Si tu g".ﬁ
qute ¢ ebstl.e i eva, ’ ﬁ ' 1s:rdn e|\r/:|:n'§ q;e.tsl'_r”arlmei semes un artichaut cette année, il y en aura un seul 3o
- HEMIDOUSTNIGHE, JCICSHIE CLE T e qui poussera I'année prochaine, mais pas forcément ﬂﬁ

les années suivantes. Et pour quelque chose qui est
pluriannuel, il N’y a pas l'interdit des « retombées »
qui s’appligue. Quelle est cette interdiction des
« retombées » ? L’agriculteur remarque que ce qu'il
asemé I'année passée et qui a poussé pendant cette
année de Chémita est permis. Donc il fait exprés
de semer cette année pour que I'année d’aprés il
puisse dire qu’il s’agit des choses qui datent depuis
I'année d’avant. Mais lorsque tu as des fruits et
des légumes qui sont pluriannuel, il ne peut pas y
avoir ce probleme, c’est pour cela que l'interdit des
« retombées » ne s’appliquent pas.

La divergence de Rachi et Rabbenou Tam au
sujet des Téfilines

Nous avons déja parlé sur les deux sortes de Téfilines
— Rachi et Rabbenou Tam. Tout le monde pense que
ce sont deux mondes différents. Mais non, ce sont
les mémes Paracha, la différence est seulement dans

&;1‘.'1

-

.}eqqey) jue.np sayiodsuesy
F

F oK g

o

WO T TR IR T o




'ordre de ces Paracha. Selon Rachi, tout doit suivre
s'ordre de la Torah: « - « N2 2 Wl » - « 12 WP
VInw OX NNl » - « UNw » ». Et ce n’est pas seulement
I'avis de Rachi, c’est aussi I'avis de quasiment tous
les Richonim — le Rachba, le Rambam, le Ramban,
Rav Hai Gaon, et le Gaon de Vilna. La majorité des
sages d’Israél, si ce n’est la totalité pensent comme
Rachi. Pourquoi ? Car Rachi suit I'ordre de la Torah.
Mais Rabbenou Tam a changé I'ordre, a cause d’une
qguestion qu’il y a dans la Guémara (Menahot 34b).
Il dit que la Paracha « uiw DX n'ni » doit étre avant
celle « unw ». Mais cen’est pasacause d’une question
que I'on doit changer l'ordre. Les gens pensent que
Rabbenou Tam était le « révolutionnaire » chez les
Ashkénazes., pour toute chose qui ne suit pas son
avis — il diverge. Il invalide les Téfilines de son grand-
pere ! Est-il possible de dire a son grand-pére : « Tes
Téfilines ne sont pas bien » ?!

Pourquoi Rabbenou Tam a changé l'ordre ?

Il 'y avait un grand sage a Djerba qui étudié le sens
simple, et il aimait toujours le sens simple. Toute
chose qui s’éloignait du sens simple le dérangeait. Il a
posé une question magnifique (Nokhah Hachoulhane
chapitre 34), il dit : « Rabbenou Tam, que la paix soit
sur toi, pourquoi tu changes l'ordre ? Voici, il est
écrit dans la Torah « 28w unw » dans la Paracha
Waéthanane (Dévarim 6), puis « VInw 0N n'nl » dans
la Paracha Ekev (Dévarim 11). Alors pourquoi tu dis
que « VINY DK NNl » doit étre écrit avant « unw
KW » ? » D’aprés ma modeste pensée, j'ai pensé
répondre a cela (dans ma note la-bas) : Dans le Zohar
Parachat Bo, il est écrit que la Paracha « DN n'lI
vinw » contient des mots difficiles. Comme « nnwn
D1117 NNa' |9 D27 » (verset 16), «IXUI» ,« NNl
nInNn DNTANRE Y L« 121 » (verset 17). (Que tout cela
s’applique rapidement sur les nations du monde,
pour qu’ils nous abandonnent...). Donc pour ne pas
terminer par ses choses-la, Rabbenou Tam dit qu’il
faut la mettre au milieu. J’ai appris cela des paroles
du Zohar qui sont connues et qu’on lit le jour de Roch
Hachana (Parachat Emor 100a). Le Zohar dit la-bas,
pourquoi dans les sonneries, on fait Tékia, Téroua,
puis Tékia ? Car la Téroua est entre-cassée et donc
cela sous-entend un cri amer. Alors que la Tékia
représente la bienfaisance. C'est pour cela qu’on
commence par la Tékia qui représente la bonté, puis
on met la Téroua au milieu, et on termine également
par la Tékia, pour terminer sur la bonté. Toutes les
sonneries terminent par la Tékia. C'est pour cela que
d’apres Rabbenou Tam, on doit mettre « vnw » a la
fin car ca représente la bonté, alors que « DN N0l
vinw » représente la rigueur.

Rabbenou Tam a trouvé des soutiens a son

avis chez les Guéonim

Mais la vérité c’est gu’on ne doit pas changer a cause
d’une question. De nombreuses fois, on pensait que

Rabbenou Tam a révolutionné le monde. Rabbenou
Tam a fait cela car il suit I'avis des Guéonim. Il a trouvé
un avis chez les Guéonim qui dit: « uxnxa NI ».
(Qu’est-ce que cela veut dire ? Cela veut dire que les
deux « n'nl » doivent étre au milieu. Donc « WTp » au
début, puis « YXIW'UNW » 3 la fin, et « N1 DL » et e
« Unw DX n'nl » doivent étre au milieu. s

Est-ce que toutes les générations mettaient

les deux sortes de Téfilines ?

Il'y a un avis qui pense que toutes les générations ont
mis les deux sortes de Téfilines. C’'est ce qu’a écrit le
Ben Ich Hai (premiére année Parachat Wayéra passage
21). C'est également ce qu’a écrit un autre sage — o
Rabbi Khalfa Guedj, il a un livre qui s’appelle « Kégan A
Hayarak ». Il n’a pas vu le Ben Ich Hai, et le Ben Ich o
Hai ne I’a pas vu, mais les deux ont écrits que toutes """'-
les générations ont mis les deux sortes de Téfilines. '
Le Rav Ovadia repousse cela, et dit que ce n’est pas
possible. Comment est-ce possible que toutes les
générations, tous les Guéonim ont mis les deux sortes,
et soudainement, a I'époque des Richonim, une sorte 15
a été oubliée, puis ils ont commencé a demander "'.!
quelle est la sorte qui reste, et Rachi et Rabbenou
Tam ont divergé. Tu as vu que les ancétres de tes
péres ont mis deux sortes, alors pourquoi tu n’en mets 4
gu’une ?! C’'est une question trés puissante, dont il est
impossible de négliger.

Sur la téte et sur la main, il y a la place pou 1
les deux sortes

Il'y avait un sage, auteur du livre Ben Yohai, dans
lequel il y a plus de cent réponses sur les questions du
Ya’bets. Le Ya’bets a écrit de nombreuses questions sur
le Zohar pour prouver qu’il y a des passages du Zohar .
qui ont été écrits plus tard, a I’époque du Rachba plus
ou moins, et ce Rav y répond. L'une des choses, c’est
gu’il est écrit dans le Zohar (Tikounei Zohar Hadash
101b) : « |"29NT AT N "I ARINA NIT ». Et le Ya'bets
demande (Mitpahat Séfarim chapitre 4) comment p
cela est possible ? « nNIN2 X1T », c’est Maharam de |
Rottenberg. Est-ce possible que Rabbi Chimone Bar
Yohai parle du Maharam de Rottenberg qui sont mille
ans apreés lui ? C'est une question puissante. Alors, Ben
Yohai dit que celui qui approfondi dans la Guémara i
Erouvin (95b) verra qu'’il est écrit « il y a la place sur -
la téte pour mettre les deux sortes de Téfilines ». Et

By

alors ? 1l est écrit qu’il y a la place seulement, mais |
il n’est pas écrit que I'on en met deux. Au contraire, -
sur la méme page, il est prouvé a trois reprises qu’ils &+

ne mettaient qu’une seule Téfiline. Alors pourquoi la
Guémara fait cette observation sur la place de la téte ?
Pour nous apprendre que si un homme marche le jour
de Chabbat et qu’il trouvé des Téfilines jetés, il ne peut
pas porter pendant Chabbat, donc il devra les mettre
les deux. Mais la Guémara n’a jamais dit qu’il fallait Ay
mettre deux sortes de Téfilines. Non seulement elle ne o
I’a pas dit, mais en plus, dans la suite elle demande : e

MRV, arall ialtnehemangomallcont,

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box



Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

L e e I e JI]JlTHlIIuI PEENTTLL

« je comprends bien qu’il y ait la place sur la téte
pour mettre deux Téfilines, mais que diras-tu pour
la main ? » Et la Guémara répond qu’il y a aussi la
place sur la main pour en mettre deux. Or, si tout
le monde mettait deux sortes, quelle est cette
. question de la Guémara ? Tu n’as qu’a aller voir
. comment les gens mettent les Téfilines et tu verras

ne faut pas s’écarter du sens simple. Le sens simple
est que depuis toujours, ils ne mettaient pas deux
paires de Téfilines.

L de toi-méme qu’il y a la place. C’est pour cela qu’il

Répondre Amen entre la mise des Téfilines|

de la main et la mise des Téfilines de la téte
de Rabbenou Tam

Alors quoi ? Le Rav Ari (Cha’ar Hakawanot 6 sur les
Téfilines) a dévoilé gu’il y a dans le ciel une base
pour I'avis de Rabbenou Tam et aussi pour I'avis de
Rachi. Et selon lui, les Téfilines de Rabbenou Tam
sont plus importants que celles de Rachi. C’est pour
cela que des Kabbalistes ont dit que si on fait la
Bérakha sur les Téfilines de Rachi, il faut a plus forte
raison faire la Bérakha sur celles de Rabbenou Tam.
Mais c’est une chose impossible a faire. Puisque la
Halakha en pratique suit I’avis de Rachi, alors nous
ne pourrons pas faire une nouvelle Bérakha qui
est contre I'avis de quasiment tous les Richonim
(sauf Rabbenou Tam). Donc nous avons Rachi,
nous avons le Rachba, nous avons le Ramban,
nous avons le Rambam et nous avons le Gaon de
Vilna. Et dans les dernieres générations : I'auteur
du Choulhan Gavoa et son maitre I'auteur du Beit
David. Tous les sages d’Israél pensent comme ¢a.
Mais nous pouvons faire la Bérakha sur les Téfilines
de Rachi et penser a acquitter celles de Rabbenou
Tam. Puis on met celles de Rabbenou Tam et nous
avons gagné de nombreuses choses. Premiére
chose, tu ne seras pas sous pression pour savoir
ou mettre les deux paires, et avoir une place tres
étroite sur le bras pour en mettre deux. Et méme
si tu trouves la place, la majorité du monde fait des
gros Téfilines, et il est impossible d’en mettre deux
en méme temps. Alors que faire ?! On les met une
apres l'autre. Mais il y a autre chose, Rabbenou
Tam dit que si un homme met les Téfilines et qu’il
entend une Bérakha, il a le droit de répondre Amen.
Pourquoi ? Car lorsque la Guémara écrit (Menahot
36a) que si quelgu’un parle entre les Téfilines de
la main et de la téte, il fait un péché ; elle parle
seulement de paroles futiles. Mais s’il a entendu
une Bérakha ou un Kaddich etc... Il a le droit de
répondre. C'est pour cela que si quelgu’un met les
Téfilines de Rabbenou Tam pendant la Hazara, et
qu’il y a que neuf personnes qui répondent, et donc
s’il met les Téfilines il ne pourra pas répondre Amen
et il n’y aura pas neuf personnes qui répondront,
d’apres Rabbenou Tam il a le droit de répondre.
Mais lorsqu’on met les Téfilines de Rachi, on n’a le

droit de répondre a rien du tout. C'est ce qu’a statué
Rachi et la majorité des décisionnaires. Mais lorsqu’on
met les Téfilines de Rabbenou Tam, on peut répondre
car lui-méme I'a autorisé.

Consommation de cédrat a Tou bichvat

C'est une mitsva de manger (@ Tou bichvat) des
cédrats qui restent de Souccot, mais on ne récitera
pas dessus la bénédiction de Cheheheyanou sauf
celui qui n’a pas récité cette bénédiction a Souccot.
Ainsi écrit le Ben Ich Hai: lorsqu’un homme récite
la bénédiction de Cheheheyanou sur le loulav, il
acquitte la consommation de cédrat a Tou bichvat. A
priori, selon cela, une femme qui n’a pas récité cette
bénédiction a Souccot, pourra la faire a Tou bichvat.
Mais, le Michna Beroura donne une autre raison (chap
225). La Guemara dit (Soucca 35a) que le Etrog peut
vivre sur son arbre d’année en année. Il n’y a pas de
renouveau de ce fruit car tu ne peux pas reconnaitre
lequel fait partie de la nouvelle récolte, lequel est de
I'année passée. Du coup, personne ne peut réciter
Cheheheyanou sur ce fruit.

Les fruits de Tou bichvat

A Tou bichvat, on n’est pas tenu de consommer
tous les fruits. Quelqu’un de diabétique et ne peut
consommer certains fruits, il en prendra peu ou pas.
Il pourrait manger des olives, sans probleme. Pour les
figues, on a dit qu’elles sont infestées. Les raisins, il
pourra en manger une moitié, et la grenade, ne serait-
ce qu’un grain.

La conversion n’est pas un amusement

Nous parlons des conversions, parce que
malheureusement nous n'avons pas encore entendu
de bruit a ce sujet. Il y a ceux qui parlent de conversions,
et ne savent méme pas ce qu'est la conversion. lls
pensent ne devoir rien pratiquer, et se suffire de dire
qu'il est juif. "Trés beau" ... Contrairement, a I'époque,
les chrétiens forcaient de force les juifs a se convertir
au christianisme, ils les suivaient pendant des années
et des années, et s’ils s'apercevaient, plus tard, que
ce juif faisait un seder de Pessah et dit "Déverse ta
colére sur les non-juifs", ils les conduisaient au feu, et
ils I'interrogeaient jusqu'a la mort dans un tourment
infernal. Nous ne sommes pas arrivés a cette chose.
Seulement, les convertis doivent réellement pratiquer
et ne pas jouer au tribunal, on ne s’amuse pas avec les
conversions !

La faute et ses fruits

A I'époque du Second Temple, I'un des rois de la
maison hasmonéenne, nommé Yanai le Hasmonéen,
était tres puissant et avait conquis de nombreux pays.
Et il a dit que s’il avait mal a la téte, il avait Lieberman
qui le conseillait... et il lui a dit de convertir autant que
possible. Et il fit ainsi, et leur imposa sa méthode de

Publier, dédicacer, recevoir le feulllet, contactez-nous par

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

ﬂTorah—Box

¥ R A e e A T e e O e

23/44




-

s

i-‘

- <
i -y

S m?ﬁfm

conversion, et leur dit que celui qui ne se convertirait
pas par la force, perdrait sa téte. Ainsi, il convertit
beaucoup de non-juifs. Et qu'en est-il ressorti ? Dans
la génération qui a suivi, Herods I'Esclave, issu d'une
famille de faux convertis. Et c'est ce méchant Hérods qui
fut un meurtrier, un méchant, laid, avait des complots,
a tué sa femme parce qu'elle était de la descendance
hasmonéenne, et a aussi tué ses fils parce qu'ils étaient
de la descendance hasmonéenne. C'était lui qui avait
un si mauvais cceur. Et d’ou a-t-il eu un si mauvais coeur
? Car il était de la descendance de ce type de convertis
1l faut donc étre tres prudent. Si vous convertissez
tout le monde, vous pouvez également convertir les
Arabes, et demain ils entreront dans votre armée et
détruiront tout. Il ne faut pas agir ainsi | Mais chaque
conversion doit étre conforme a la Halakha, et un
minimum de judaisme doit étre respecté- Pessah et
le Shabbat, et ne pas voyager le Shabbat. Et ne me
demande pas, « pourtant, il y a des Juifs qui voyagent
le Shabbat?! », car ces Juifs recevront leur chatiment,
et personne n'échappera au chatiment d'en haut.
Mais ceux qui veulent se convertir - s’ils souhaitent la
religion, ils doivent I'accepter et la respecter.

Une alliance

Et si nous navons pas de gens comme ca et ils ne
veulent pas se convertir convenablement, le Rav
Ammar Chalita avait, autrefois, donné une idée
qui ne fut pas retenue et je ne sais pas pourquoi. Et
quel est le conseil ? Il a dit qu'il existe aujourd'hui un
systéme appelé "l'alliance du mariage". C’'est quoi?
Lorsqu’un homme et une femme qui ne sont pas juifs
et ne veulent pas se convertir, mais font partie de
I'Etat et vont & I'armée, etc., alors qu’ils n'observent
pas la Torah et les mitsvoth et il n'y a aucune preuve
de judaicité.. Alors quoi leur proposer? si nous les
emmenions chez les chrétiens, ils seraient chrétiens,
et si nous les emmenions chez les musulmans, ils
seraient musulmans, mais juifs, ils ne pourront pas
|'étre. C’'est pourquoi, il propose de mettre en place
un systeme d’ « alliance de mariage ». Le probleme st
que Yates Neeman avait alors écrit que le grand rabbin
proposait un systeme interdit. Mais, que faire? Nous
avons un demi million de citoyens qui ne sont pas
juifs, ni chrétiens, ni véritablement convertis car ils ne
pratiquent rien. Un converti doit s’engager a respecter
les lois du judaisme. Et non pas comme ceux qui font
mine de vouloir se convertir, et une fois leur objectif
atteint, ils voyagent durant Chabbat. Peut-on appeler
cela une conversion?

La premiére convertie

La premiere convertie de la Bible est Ruth, de Moav.
Elle avait dit a sa belle-mére ((Ruth 1;16-17): « partout
ou tu iras, j'irai; ou tu demeureras, je veux demeurer;
ton peuple sera mon peuple et ton Dieu sera mon
Dieu; la ou tu mourras, je veux mourir aussi et y étre
enterrée ». Elle s’engageait alors sur tout. Boaz I'avait

alors épousée et de leur union descendra le roi David.
Pensez-vous comparer sa conversion avec celles de
Lieberman? C’était du sérieux !

Le Gaon discret, Hassid et Saint Rabbi Ynoun
Houri a’h e

Cette semaine, c’est la Hiloula d’un juste, millier du
monde, Rabbi Ynoun Houri a’h, fils de Rabbi Haim Houri
a’h. Ce dernier était un grand orateur, et lors de ses
discours, méme les musulmans et chrétiens venaient
écouter. Mais son fils, Rabbi Ynoun, était discret et
exceptionnel en son genre. Il était un enseignant
unigue en son genre. Il enseignait 25 ans a I'école Razi
li. Et lorsque l'inspecteur du rectorat venait, Rabbi
Ynoun lui proposait d’interroger ses éleves en son
absence (du Rav). L'inspecteur questionnait les éléves
pour voir leur niveau, et il disait: il n’existe pas de tels =
éléves ailleurs. Mais, lorsqu’il atteignit la cinquantaine,
il décida d’arréter I’enseignement. Mais, il était
tellement plein de Torah, que cela était dommage.
Rabbi Chmouel Idan a’h m’en avait parlé. Je suis alors
aller rendre visite a Rabbi Ynoun qui m’expliquait qu’il
prenait beaucoup de comprimés depuis quelques
années: un sous la langue, un pour le cceur, un pour
la respiration, ... et qu’il n’était donc pas en mesure de
reprendre I'enseignement. Je lui avais alors expliqué
gu’il fallait éviter de prendre des médicaments. Ce qui
est le plus naturel est le plus supporté par I'organisme.
Je lui conseillai de réduire la consommation de ces
médicaments. J'ai d0 également lui promettre de lui -,
offrir une classe bien isolée pour qu’il accepte de venir
enseigner a la Yeshiva.

Des enseignements exceptionnels

De temps a autre, il sortait un commentaire. Une fois,
j’étais la-bas alors qu’il donnait un cours sur la Haftara
de la chanson de Deborah, qui se termine par (Choftim
5;31): « Ainsi périront tous tes ennemis, Seigneur, et
tes amis rayonneront comme le soleil dans sa gloire ».
Et Rachi écrit : « tes amis rayonneront comme le soleil
dans sa gloire: dans les temps a venir, la lumiére du y
soleil sera 7 fois plus importante que durant les 7 jours,
qui en représente actuellement que un sur 343. » Sauf
gue Rachi écrit nivaw pour dire un septieme. Et le
Rav fut remarquer qu’il aurait été plus juste d’écrire w
nwavw. Il avait méme apporté des preuves d’autres
versets. Une autre fois, il enseignait la Guemara
Yebamot (70b). Et alors que le Bah demande d’effacer
un mot de Rachi pour le comprendre, le Rav Ynoun 1
avait justifié la présence de ce mot. J’ai d’ailleurs écrit ”
ces enseignements, en son nom. Mais, qui étudie de
la sorte aujourd’hui ?! Une fois, j'étais assis a coté de
lui, et j"avais un bout de papier pour écrire brievement
tout ce qgu’il disait. Lorsque j'ai voulu rédigé cela, il
m’avait fallu 11 pages!!! Et le lendemain, Rabbi Ynoun
était venu s’excuser pour m’avoir fait « perdre » du -4
temps. Il était trés discret. ‘7"',]

g

3'
1

WG

'Y

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box




:

Nous apprenons de la Torah l'importance de la
discrétion et du parler positivement. Lorqu’Avraham
avait dit a ses accompagnateurs, avant le sacrifice
d’lItshak: « le jeune et moi irons jusque-la pour nous
prosterner, puis nous reviendrons vers vous » (Berechit
22;5). Or, Avraham savait qu’il devait sacrifier son
fils, alors, pourquoi disait-il « nous reviendrons »?
Seulement, il voulait nous apprendre a parler toujours
positivement. Regardons, dans notre paracha, le
peuple avait dit : « Que ne sommes-nous morts de la
main du Seigneur, dans le pays d'Egypte, assis prés
des marmites de viande et nous rassasiant de pain »
(Chemot 16;3). Finalement, ces gens ne méritérent
pas d’entrer en Israél. Il faut toujours éviter les mots
négatifs. D’ailleurs, lorsqu’Avrahm parla positivement,
il revint effectivement avec son fils car I'ange lui
demanda d’arréter. La deuxiéme fois, nous voyons
avec ltshak qui préfére dire que Rivka est sa sceur pour
ne pas risquer d’étre tué. Le troisieme, c’est Yossef qui
appelle son fils Menaché car Hachem lui a fait oublié
sa famille. Il n’avait rien raconté a personne. Ensuite,
lorsque Moché commence sa mission, il demande
a son beau-pere le droit de s’en aller, et lui explique
devoir prendre des nouvelles du peuple. Alors qu’en
réalité, il va aller les délivrer. Il ne voulait pas parler
de sa mission. Tout ce qui peut étre fait discréetement,
c’est mieux.

Rien de meilleur que la discrétion

La paracha raconte « le peuple arrive a Elim- nn7'x »
(Chemot 15;27). Or, le mot nn7'® a les initiales
de nwnxn N na 37 'n- il n’existe rien de meilleur
que la discrétion. Les premiéres tables de la loi qui
furent donné dans beaucoup de tumultes, finirent par
étre brisées. Pour les secondes, Hachem dit a Moché
« personne ne montera avec toi » et Rachi écrit « il
n’existe rien de meilleur que la discrétion ». Nous
voyons aussi cela chez le roi Chaoul qui alla chercher
les anesses de son pére, et sur le trajet, fut oint roi
d’Israel, par Chmouel, le prophéte. Lorsque Chaoul fut
de retour chez lui, il ne parla a personne du poste qui
lui avait été attribué. Il faut toujours tout faire dans la
discrétion, parler peu et agir beaucoup. Et si tu peux
ne pas parler, n’en parle pas.

Tout ce qui est dans la discrétion est béni

Plus tard, nous avons vu Elisha le prophete qui avait
su que Yehou remplacerait la royauté d’Ahav. Elisha
avait désigné un des jeunes prophétes pour aller
pondre Yehou, roi d’lsrael. Ce jeune alla chercher
Yehou parmi les responsables du peuple, demanda a
lui parler en privé. Puis, il I'a oint roi d’Israel. Lorsque
les camarades demandeérent a Yehou ce qui lui avait
été dit, il leur répondit « rien ». Aprés beaucoup
d’insistance, il raconta celui lui avait été dit. Par le

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

mérite d’avoir accepté de s’entretenir en privé avec
un jeune en privé, il mérita de devenir roi d’Israel, et
d’éliminer la maison d’Ahav, et d’avoir 4 générations
de rois d’Israel. Tout ce qui est fait discretement est
mérite.

La bonne odeur

Nous avons le Gaon Rabbi Yossef Haim a’h qui s’est fait
connaitre dans le monde entier. Tout ce qu’il a écrit
dans sa jeunesse, il I'a fait anonymement. Les allusions
écrites a la fin du livre de « Hiloula de Rabbi Méir »
sont les fruits de ce maitre (c’est ce qu’a démontré
le Rav David Berda de Tibériade). Il est aussi I'auteur
du livre « Hiloula Rabba », et de « Torah Lichma ».
Mais, ces lives ont été écrits anonymement. Quel est
sa signature dans ces livres? 2n2 2xpin'. Et en fait,
28pTN' a la valeur numérique de qoI' et '7n2, celle de
DN, soit le Rav Yossef Haim. Pour vivre mieuy, il faut
vivre discret. Sauf que lorsque tu prétends a un poste
comme le rabbinat ou autre, alors tu n’as pas le choix
gue de te faire connaitre. On ne peut pas toujours se
cacher sous la table.

Les bénédictions

Les femmes doivent-elles réciter les bénédictions du
matin? Sachant qu’elles ne contiennent pas le mot
« nXi-il nous a ordonné », cela ne semble pas étre
un probleme. Mais, ce n’est pas vrai, car la Guemara
(Chabat 23a) dit que les femmes ont 3 devoirs car
elles faisaient partie du miracle: les 4 coupes de vin
de Pessah, I'allumage des bougies de Hanouka, la
lecture de la Meguila. Or, lors des 4 coupes de vin, il
n’y a pas le mot 111'xI1, et pourtant, sans le fait qu’elles
faisaient partie du miracle, elles n’auraient pas été
concernées par I'obligation de boire. De plus, il semble
qgue la femme doive réciter les bénédictions du matin
car elles peuvent les réciter peu importe quand elle
se réveille. Mais, cela n’est pas vrai non plus, car on
ne peut les réciter trop toét. Celui qui travaille la nuit
et dirt en journée, ne pourra réciter les bénédictions
du matin le soir, a son réveil, avant d’aller travailler.
Alors, pourquoi les femmes doivent-elles réciter ces
bénédictions ? En fait, étant donné que de maniére
générale, les gens dorment la nuit et sont réveillés
en journée, la femme a donc toute la journée, sans
limite dans le temps pour les réciter. Certes, certains
dorment en journée et se levent le soir, mais il s’agit
d’exception dont on ne peut tenir compte. On ne
peut donc appeler cela une mitsva qui dépend du
temps de laquelle la femme serait dispensée. Le Chout
Yehavé Daat écrit de maniére similaire, a propos de la
bénédiction solaire que les femmes pourraient réciter,
une foistousles28ans. Alors que celasemble dépendre
réellement du temps puisque c’est un phénomeéne qui
a lieu une fois tous les 28 ans. Seulement, il s’agit d’un
phénomeéne naturel que le Soleil retrouve sa place une
fois tous les 28 ans. C’'est pour la femme peut réciter

I LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box

25/44

-

(AR SFESEE RS AEE|




les bénédictions du matin et celle du soleil. Méme
celle de la lune elle pourrait, si ce n’est qu’il existe des
raisons kabbaliste pour 'empécher de la réciter.

Ordre des bénédictions

Le Tour rapporte, au nom du Rav Amram, que si un
homme a récité la bénédiction de zokef kefoufim,
il ne peut plus faire celle de matir assourim. Le Tour
demande pourquoi. Alors que la Guemara (Berakhot
60b) demande de réciter les 2 bénédictions. Et Maran,
explique dans le Beit Yossef, simplement que le fait
de réciter en premier zokef kefoufim (détend ceux qui
sont courbés), on ne peut plus réciter celle de matir
assourim (libére les prisonniers) qui est incluse dans la
précédente. En effet, celle de matir assourim permet
de remercier Hachem de bouger du lit, et celle de zokef
kefoufim, c’est pour le fait de pouvoir se lever. Mais
cela était juste jusqu’a ce que soit édité le livre des
Gueonims, ou sont rapportés les mots du Rav Amram
qui demande, tout simplement, de ne jamais réciter la
bénédiction de matir assourim qui serait incluse dans
celle de Zokef kefoufim. Alors la question du Tout
est de retour puisque la Guemara dit clairement de
réciter les 2 bénédictions. On n’a donc pas le choix,
il semblerait que Rav Amram avait une autre version
de cette Guemara. En pratique, il faudra donc réciter

les 2 bénédictions, en commencant par celle de matir
assourim.

Inversion dans les bénédictions

Pour le reste, par exemple, pour la récitation de la
bénédiction de Chelo Assani Goy et de Chelo Assani
Aved. Certains vont dire que si on a commencé par
celle de Chelo Assani Aved, on ne peut plus faire la
précédente. Or ce n’est pas juste. En effet « Aved »,
c’est le remerciement de ne pas étre esclave, n’a
aucun lien avec celle de Goy, et le remerciement de ne
pas étre non juif. Donc si on peut inversé, ¢a ne pose
pas probléme. La seule inversion problématique est si
on commencé par zokef kefoufim puisque Maran dit
gue dans ce cas, on ne pourrait réciter celle de Matir
assourim. Baroukh Hachem leolam amen weamen.

Celui qui a béni nos ancétres, bénira tous les
spectateurs, auditeurs, et lecteurs par la suite. Tout
celui qui a entendu, vu ou lira par la suite les paroles
gue nous avons dites, qu’Hachem accomplisse ses
souhaits en bien, allongé ses jours et ses années
agréablement. Et que le mérite du saint Rabbi Ynoun
Houri a’h, le Gaon discret et Hassid, et saint, protege
vous, vos enfants, et vous petits-enfants, a jamais.
Amen

Publier, dédicacer, recevoir Ie faulllet, contactez-nous par

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

@ Torah-Box




"“““lﬁlP Dédicacez le feuillet pour un proche. une reussite. un bon Zivoug. la Refoua chélema etc. m““l“w

| T

el S

<

Avec la permission de mes maitres et rabbins, du
recteur de la yéchiva, le Gaon et Juste Rabbi Tsemah
Mazouz, que D. le protege et lui préte vie, de longs jours
durant et dans une santé stable et une parfaite lumiére,
amen et ainsi soit-il, avec la permission de note maitre
et gaon, ami de mon ame, Rabbi Pinhas Hacohen,
grand rabbin de la ville de Nétivot, que D. le protége et
lui préte vie, amen et ainsi soit-il, mon grand frére, le
grand, gaon et juste Rabbi Berakhel Hacohen, que D. le
protege et lui préte vie, le juste fondement du monde
littéralement sans exagération, le plus humble de tous,
Ben Porat Yossef, qu'il mérite de grandir et magnifier
la Torah dans I'abondance jusqu'a la vieillesse, amen et
ainsi soit-il, de mon cher neveu le Gaon Rabbi Rahamim,
que D. le protege et lui préte vie, recteur de la yéchiva
Or'hot Haim, des institutions Hokhmat Rahamim, et de
I'ensemble des personnalités rabbiniques ici présentes,
de vous tous qui étes venus prendre part a la sainte
Hilloula.

Sainte et respectable assemblée, vous tous qui vous étes
rassemblés ici, vous vous rappelez qu'a ses débuts, la
Hilloula au mochav Berakhiya se tenait dans des tentes,
par la suite la tente du Rav fut construite, et, petit a
petit, elle s'est remplie. Puis nous avons ajouté une
autre tente, dehors, pour les femmes, et encore une
autre pour elles. Les gens veulent affluer mais la place
mangque. Mais je vois que, grace a D. —que votre nombre
soit protégé de I'ceil — la multitude est au rendez-vous,
car elle est animée par la foi dans la Torah et les Justes,
dans la Torah et ceux qui I'étudient.

Comme c'est émouvant de voir cette sainte assemblée
qui a consacré de son temps pour prendre part a la
sainte Hilloula, pour s'abreuver de paroles de Torah et
rencontrer les rabbins et guéonim, que D. leur préte vie,
et d'avoir le mérite d'étre associés a la grande yéchiva.

Maftres et Rabbins, cette nuit, nous nous rassemblons
pour la Hilloula de trois justes. Le premier est le Rachach,
chef des mékoubalim, Rabénou Chalom Charabi, que le
souvenir du juste et saint soit source de bénédiction,
qui a vulgarisé I'étude de la Kabbale et a la lumiere de
qui nous avancons aujourd'hui dans sa compréhension.
Il avait également fait don de sa vie en I'honneur de
D. ; c'est aussi la Hilloula du sixieme Admor de Habad,
Rabbi Yossef Itshak, qui lui aussi fit don de sa vie pour
multiplier la propagation de la Torah au sein du peuple
d'Israél ; le troisieme est notre Maitre, l'illustre ancien,
Rabbi Rahamim Hai Houita Hacohen, que son mérite
nous protege, nous et tout le peuple d'Israél, amen.

Notre grand-pére a fait don de sa vie pour la sainte
Torah, pour l'étudier et I'enseigner, bien qu'il ne flt
pas en excellente santé ni particulierement robuste.

T R T

17072 QWD "INR 1'"N131Y%” N2WT
R"01IW NI INIIT 11 JIRAN TTWRID

Il était souffrant et se purifiait par les douleurs. Mais il
n'a jamais renoncé dans son étude et son enseignement
pour rapprocher le peuple, du plus grand au plus petit,
les ramenant tous a la Torah et a la crainte du Ciel. Je
ne vous parlerai pas de son génie. Vous en entendrez
parler bientdt. Notre Maitre le Rav Ovadia, alors que
nous étions chez lui, avait dit un jour : «Rabbi Rahamim
Hai Houita, aucun autre ne s'est levé comme lui». Quelles
merveilleuses paroles de notre Maitre le Rav Ovadia, que
le souvenirdulJuste soit bénédiction ! Je me rappelle notre
Maitre, le Recteur de la Yéchiva, puissé-je étre |'expiation
de sa sépulture, que son mérite nous protége, avait
précisé dans un discours : «Pour moi, le raisonnement
de Rabbi Houita ne vaut pas moins que celui du Hatam
Sopher. Je considére Rabbi Houita a la méme hauteur que
le Hatam Sopher, qui vivait il y a trois cents ans». Mais les
gens aiment les histoires de miracles, de délivrances. Je
suis sQr que chacune des personnes qui se trouvent ici et
qui soutiennent la yéchiva, a certainement assisté a des
délivrances. C'est clair pour moi.

Je vais vous raconter une histoire. Il y a une semaine et
demie, mon ami, Rabbi Ovadia Hadouk, m'a téléphoné.
I m'a dit : «Rav, j'ai une histoire extraordinaire qu!'il
faut que je vous raconte. Je l'ai entendue directement
de la personne qui I'a vécue. Nous avons son numéro de
téléphone alayéchiva.llyavingtans, D.vous en préserve,
une dame de Netanya souffrait terriblement des oreilles.
Les médecins disaient qu'elle devait absolument subir
une opération. Or au beau milieu d'un réve cette dame
voit un homme sous les traits d'un rabbin respectable.
Il la bénit en levant ses mains au-dessus de sa téte. Elle
ignorait totalement qui pouvait étre ce rabbin. Quelques
jours plus tard, elle s'est rendue au mochav Berakhiya,
pour la Hilloula de mon saint grand-pére, notre Maitre
Rabbi Rahamim Hai Houita, paix a son ame. C'était une de
ses voisines qui I'avait invitée a la suivre jusqu'au mochav.
En entrant dans la tente, cette femme devint trés pale.
Son amie lui dit : "Qu'est-ce qu'il y a ? Qu'est-ce qui ne
va pas ?" Elle lui répondit : "C'est le rabbin que j'ai vu en
réve. Celui qui est sur la photo." Il lui avait dit de prendre
un peu de I'huile de sa veilleuse, de s'en enduire un peu
sur les oreilles. Deux semaines plus tard, alors qu'elle
était a I'hopital pour son opération, et qu'elle passait les
derniers controles médicaux de routine, les médecins lui
dirent : "Madame, vos oreilles sont en parfaite santé".»
C'est extraordinaire! Mais tous les jours on nous rapporte
de nouvelles histoires. Si nous tentions de toutes les
rapporter, nous n'en aurions jamais le temps.

Jevoudrais vous faire part d'un élément qui me submerge
d'émotion. Chaque année, avant la Hilloula, j'avais
I'habitude de faire I'effort de me rendre auprés de notre
Maitre, le Recteur de la Yéchiva, mon Maitre et Rabbin,

B o i oY

pr— T

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box



i

p Pty L S

| i 5o

s ik J

LLgE=

B &

B L

luminaire du monde, notre Maitre Rabénou Meir Mazouz,
gue le souvenir du juste et saint soit bénédiction. Je me
rendais chez lui pour obtenir une bénédiction, pour que
tout se passe bien pendant la Hilloula, que les finances
soient copieusement alimentées par les dons, afin que
nous puissions étudier et enseigner plus sereinement.
C'est ce que je faisais chaque année, y compris I'année
dernier. Je lui avais dit : «Rav, voici une enveloppe avec de
I'argent. Que le Rav fasse ce qu'il veut et prie pour nous,
pour la réussite de la Hilloula.»

Ses petits-fils m'ont raconté — certains étudient dans nos
institutions, dans la yéchiva Le-Benyamin Amar — que le
jour ou ils étaient allés le voir pour étre interrogés sur le
passage hebdomadaire de la lecture de la Torah, il leur
avait distribué des billets de banque en leur demandant
de prier et d'étudier pour la réussite des Institutions
Hokhmat Rahamim, pour le Rav Hananel. Mais par
|'é¢tendue de nos fautes, ce ravissement de notre vue
n'est plus. Hier soir, je m'apprétais selon mon habitude
a me rendre dans sa synagogue, avant de réaliser qu'il
n'y était plus. Je suis donc allé a la maison des vivants,
sur son tombeau, j'ai dit : «Notre Maitre, notre Rabbin,
de méme que de votre vivant vous priiez pour nous, je
vous demande de prier pour nous méme a présent. Vous
étes en-haut, continuez a prier et supplier pour nous.
Nous nous efforgons d'étre vos fideles éleves, nous nous
efforcons de propager vos enseignements dans le monde
entier y compris aprés votre départ. Rav, nous n'avons pas
cessé. Nous continuons de toutes nos forces a propager
votre Torah. Priez pour nous. »

Je vais vous raconter une histoire que je n'avais jamais
encore racontée. Mais pour le souvenir du Rav, je vais
le faire. Il y a a peu preés trois ans, je ne me sentais pas
tres bien. J'étais tres faible. Je suis allé faire des examens
médicaux. Les médecins ont consulté les résultats et ont
été effarés. J'ai alors prié : «Maitre du Monde, tout ce
gue nous faisons en ce monde, c'est afin de multiplier la
dignité du Ciel, pas pour notre propre dignité. Maitre du
Monde, nous propageons Ta Torah...» J'ai prié puis je me
suis rendu chez notre Maitre, le Recteur de la Yéchiva,

LI BIRLARERYEL IR E bR RNl Rl LR PR Rl llhLl

Zatsal. Je lui ai présenté les formulaires des médecins, et
il les a examinés avec beaucoup d'humilité. Je ne peux
faire comme le Rav Moché Lévy, qui déchirait les rapports
médicaux, s'emportant : «Vous n'avez rien!»

Le Rav me dit : «Ecoute, je ne veux pas te tromper. Mais
mon coeur me suggere intuitivement que tu n'as rien. |l
ne faut pas t'inquiéter.» Le lendemain, il y a eu un cours
a la maison du Rav. Nous avons étudié un passage de la
Guemara Berakhot : celui qui voit en réve qu'on lui accorde
la grace, qui comporte deux fois la lettre 1 (Noun, N),
gu'il s'attende a des miracles (Nissim) et a des prodiges
(Niflaoth). Le Rav dit au passage : «Hananel aussi, il a deux
noun dans son nom.» Les éléves n'ont pas saisi pourquoi il
a dit ca. Comme je devais subir un dernier examen décisif,
je suis retourné chez les médecins. lls ne comprennent pas
jusqu'a présent ce qu'il s'est passé. lls ont dit : «Ce n'est
pas logique. Mais vous pourrez vivre vieux.» Il n'y avait
plus aucun probléme de cceur, de méme que le cceur avait
suggéré intuitivement au Rav que je n'avais rien. Vous étes
venus pour écouter des paroles de Torah, et je voudrais
a cette occasion que le Rav Sasson nous explique ce que
nous faisons ici ce soir, et je voudrais que nous acceptions
la Royauté du Ciel.

Ecoute Israél, Eternel notre Dieu, I'Eternel est Un
L'Eternel est D., I'Eternel est D. (2 fois)

L'Eternel Régne, I'Eternel Régna, I'Eternel Régnera a jamais
(2 fois)

De grace, Eternel, sauve, de grace
De grace, Eternel, fais réussir, de grace.

Puisse tout le peuple d'Israél obtenir la pleine réussite,
gue toutes les forces de sécurité et tous les étudiants de
la Torah, tous les membres des cercles d'étude et toute
cette sainte assemblée, qui s'est déplacée en I'honneur de
la Hilloula et y ont participé de toutes leurs forces ; que le
meérite de notre saint ancétre, et le mérite de notre Maitre
le Recteur de la Yéchiva, les protegent par mille boucliers,
amen et ainsi soit-il.

M71271 Q1YY NaY

lypree b Sehri e it pn it i St i S e e e e TR

W@ Torah-Box

B 73 o HE WL oty i b o L st L T P TT T EE F T T

B W e—

pr- T P

s

R RN RN

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

28/44



QMY NN
7"
wHIT NINY
"abonas MxymMm"

[ |
1PX V1

12°15022

Chabat “
chalom

pour la réfoua chéléma de
Chochana bat yéoudit
et Ménahem mendel ben
sterna

oo

NN 2"Y YW 1 wain nmn> v M

\ Michpatim

// R"DW IRM VN 2N MW

. 5785

S P A

Les trésors du Nefesh dans la Paracha
1 b €T o ¢
Etre esclaves d’hachem

"D'7av 2xwr 12 7 12"« Car les enfants
d’Israél sont mes serviteurs »

La Parasha de Mishpatim détaille de nombreux
commandements et lois. La plupart des mitsvot traitent des
lois et des regles concernant les relations juridiques entre
les personnes, mais aussi des mitsvots entre les hommes et
Hachem, y compris les interdictions contre l'idolatrie et la
sorcellerie, et les mitsvots des fétes,

La premiére loi de notre parasha traite des lois concernant
un esclave juif et une servante juive. Pourquoi, parmi les
613 commandements, la Torah commence t’elle par celui de
I'esclave?

Naassé Vénichma

Dans le Zohar HaKadosh, il est dit que le but de I'exil des
enfants d'Israél en Egypte était de les préparer, d'un point
de vue spirituel, a devenir esclaves d’Hachem. Comme il est
dit : yIxn onin MRNID WK 0N TAY ,00TaY 780w 11 17 "
(na,na xpm) "Darpizr 0 an 0N « Car les enfants d'Israél
sont mes esclaves, ils sont mes serviteurs, que j'ai fait sortir
du pays d'Egypte. Je suis |'Eternel, votre Dieu »

En fait, tout le processus d'exil et d'esclavage en Egypte,
ainsi que toutes les difficultés qu'ils ont traversées, avaient
pour but de les préparer a accepter le joug et le fardeau
d’Hachem sur eux. En effet, les Bnei Israél ont pris tout ce
qu'ils ont traversé en Egypte et ils I'ont utilisé pour grandir
et devenir le peuple élu, un peuple qui a dit Naassei
venichma « nous ferons et nous obéirons » sans conditions.

Une oreille qui a entendu

Mais une personne qui se vend comme esclave, que ce soit

a

pour des raisons économiques ou parce qu'elle se met dans
une situation ou le Beth Din la vend, quand on I’analyse, on
découvre qu’elle n'est pas passée par le processus
psychologique interne de I'esclavage en Egypte.
Elle n’a pas su apprendre la legon qui lui a permis de grandir
par elle-méme et de sortir de 'esclavage pour accéder a la
véritable liberté qu’est la connexion avec Hachem. A cause
de cela, elle est redevenu esclave, a la fois en essence et en
réalité.
Ces choses sont explicitement écrites dans la Torah : nni"
NN N7 ,'11 NINI PN NN IR IN TNANN ,TAVUN AR NN
S'D7W7 1TV UNINA TN NN TN Uxl wain « Etosi
l'esclave disait : « l'aime mon maitre, ma femme et mes
enfants ; je ne sortirai pas libre... », alors son maitre lui
percerait l'oreille avec un poingon, et il serait son esclave
pour toujours. »
Rashi cite ici les paroles du Midrash : 1'0 10 7u nunww TIR"
JUNAN — mxu? (TR Napl 7ni 00Ty 2w a7 12 « L'oreille
qui a entendu sur le Ar Sinai que les enfants d’Israél étaient
mes esclaves, et qui est allée s’acheter un maitre, sera
retranchée. » Cet esclave n’a pas compris le sens de ce que
nous avons vécu en Egypte, que Iesclavage n’est pas
I'essence mais qu’il éléve et forme plutdt une personne au
rang de serviteur Hachem. Par conséquent, il est entré dans
un état permanent d’esclavage.

S'élever et grandir

Nous devons également apprendre ce fondement pour nos
propres vies. Hachem prépare I'homme afin qu’il puisse
grandir grace a tout ce gu’il traverse. Les épreuves de la vie
sont censées nous faire grandir.

Et de méme que I'Egypte a préparé le peuple d’Israél a étre
esclave d’Hachem, de méme les épreuves de la vie
préparent et fortifient 'homme, afin gu’il puisse surmonter
toutes les difficultés et grandir grace a elles, étre un meilleur
serviteur d’hachem.

Pour s’abonner a notre liste de diffusion, ou participer a la diffusion

Torah-Box

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Contactez-nous par mail: veyoatseinou.franc mail.com

29/44




Mais quand une personne ne comprend pas l'intérét des
épreuves, elle ne cherche pas a progresser et a grandir,
mais se préoccupe constamment de ses difficultés et
problémes. Elle découvre en fait que son aspiration
intérieure et son essence sont simplement d'étre un simple
esclave.

Se connecter a Dieu

Nous ne venons pas ici pour juger ces personnes, chacune
et les parametres de leur vie, mais nous voulons renforcer
et réveiller le public.

Il y a des gens parmi nous qui se proménent constamment
avec leurs probléemes. Ils racontent en détail a tout le
monde leurs difficultés, et parfois, ils semblent méme vy
prendre plaisir.

Ces personnes ont enchainé toute leur vie a leurs
probléemes. lls se sont vendus a une vie d'esclavage, au lieu
de comprendre qu’a travers ce qu'elle traverse dans sa vie,
elle doit se connecter 3 Hachem pour étre un véritable
Eved Hachem un esclave d’"Hachem.

Nous pouvons maintenant comprendre pourquoi le sujet
du Eved lvri est la premiére loi qui nous est enseignée dans
la Paracha Mishpatim. « Et voici les jugements que tu leur
présenteras » — il faut savoir que dans tous les événements
de la vie, a commencer par ce que nous avons Vécu en
Egypte, tout au long de notre vie, tout vient nous élever. «
A chaque génération, I'homme doit se voir comme s'il était
sorti d'Egypte » (Mishna Pessa'him 10:5). L'homme sage
s'éléve et grandi de toutes les situations qu’il traverse dans
la vie, afin de se connecter a Hachem.

ILLE-FEUILLE pu CHA



"0

MAYAN HAI

MICHPATIM

SAMEDI 01
14 FEVRIER 2026
27 SHVAT 5786

edition

Le peuple juif et la joie : deux dimensions indissociables
Elie LELLOUCHE

02 Le prét, la corde et la Néshama.
Joél GOZLAN

03 Na’assé vénichma : la charrue avant les boeufs ?
Ariel SOUDRY

Regarder le visage d’un impie
Halakha Yomit

entrée chabbath : 04
de 17h04 a 17h49 selon votre communautée
sortie chabbath : 18h58

LE PEUPLE JUIF ET LA JOIE: DEUX DIMENSIONS INDISSOCIABLES

La Michna au traité Ta’anit (26b) nous enseigne que lorsque
débute le mois de Av on doit diminuer la joie: «MiChéNi’khnass
Av Méma’atin BéSim’ha». Commentant cette affirmation
Rav Yéhouda Béré DéRav Shmouel Bar Chilat dans le méme
traité (Ta’anit 29a) ajoute que de méme que lorsque débute le
mois de Av on diminue la joie, lorsque débute le mois de Adar
on doit augmenter la joie: «MiChéNi’khnass Adar Marbin
BéSim’ha». Ainsi la Guémara fait dépendre 1'un de l’autre
deux enseignements pourtant diamétralement opposés; le
premier relatif a la diminution de la joie en Av et le second nous
prescrivant d’amplifier la joie en Adar. Cette correspondance
nous conduit au constat suivant. Il y aurait une joie “’basique”
permanente prescrite par la Torah, que ’on devrait parfois
réduire et parfois augmenter. De quelle joie s’agit-il ? C’est la
question que pose Rav Moché Shapira (Chi’ouré Rabbénou,
Adar).

Le Séfer Yétsira, dont on attribue la paternité a Avraham
Avinou, dénombre douze facultés rattachées a I’ame. Chacune
de ces facultés correspond a un mois de I’année. Ainsi, pour
exemple, la facult¢ de la parole coincide avec le mois de
Nissan, le sens de la vue avec le mois de Tamouz. L’une de ces
facultés est le rire. Elle correspond au mois de Adar. Le rire
est une aptitude dont ’homme a I’exclusivité. L’homme, créé a
I’image du Maitre du monde, BéTsélem Elo-gim, peut a I’instar
de HaShem s’abandonner au rire. «Yochév BaChamayim
Yss’haq HaShem Y1’ag Lamo-Celui qui réside dans les cieux
en rit, HaShem se raille d’eux», chante David HaMéle’kh
(Téhilim 2,4). Le rire est I’expression de cette joie dont parle la
Guémara du traité Ta’anit et qui doit nous habiter de maniére
constante. Dans [’histoire de nos Avot le second, Yts’haq,
incarne la dimension du rire. Le Zohar écrit sur le verset de la
Torah introduisant ’histoire de Yts’haq (Béréchit 25,19): «Eléh
Tolédot Yts’haq Ben Avraham-Voici I’histoire de Yts’haq fils
d’Avraham: Eléh Tolédot HaSé’hoq VéHaSim’ha ChéHayou
Ba’Olam-Voici ’histoire du rire et de la joie qui inondérent
le monde» (Midrash HaNé’élam Parachat Tolédot Daf 136a).
Ainsi pour le Zohar le rire fut engendré par Avraham.

Pour saisir la portée de cet enseignement il nous faut analyser
cette faculté si particuliére. Le rire est une réaction émotive face
a une situation qui marque un retournement soudain totalement
imprévisible. Alors que ’on s’attend & un enchainement
cohérent d’une série d’événements, se produit soudainement un
renversement qui nous prend de court. C’est ce renversement

Rav Elie LELLOUCHE

qui provoque le rire. Cette manifestation ne se limite pas a
une réaction physique. Elle traduit une réalité humaine plus
profonde qui reléve de la joie. La Guémara au méme traité
Ta’anit rapporte que Eliyahou HaNavi se promenait au marché
de Beth Léphet avec Rabbi Béroqa ‘Hozaah. Le Prophéte lui
montra parmi les passants deux personnes qui auraient part
au monde futur. Les interrogeant sur leur occupation, Rabbi
Béroga s’entendit répondre qu’ils étaient des amuseurs qui
s’employaient a égayer les gens tristes (Ta’anit 22a).

Le terme méme de rire fut le nom qui fut donné sur I’ordre de
HaShem au second de nos Avot. Sa naissance défia la raison.
Yts’haq par le renversement inespéré que sa venue au monde
représenta, incarne la notion portée par le rire. Plus encore
I’épreuve de son propre sacrifice reléve du méme renversement
soudain. Voué a une mort certaine et assumée, il fut sauvé in
extremis grace a I’intervention totalement inattendue de 1’ange
de HaShem. Yts’haq est le premier homme a avoir éprouvé la
promesse de la résurrection des morts. Son existence et a travers
elle toute I’histoire du peuple juif est un rire “’adressé” aux lois
de la nature. La forme conjuguée de son nom qui indique un
futur; il rira, souligne le rire qui nous gagnera encore lorsque le
peuple juif connaitra enfin la paix sur la terre d’Israél aprés la
venue du Machia’h.

C’est a cette joie éternelle a laquelle fait référence la Guémara
au traité Ta’anit. Parfois cette joie s’amoindrit, mais parfois,
beaucoup plus fréquemment, elle doit s’amplifier. Le mois de
Adar, dernier mois de I’année juive, n’apparaissait pas comme
le plus heureux de I’histoire juive a 1’époque des événements
qui précéderent Pourim. Haman y avait décelé le mois de la mort
de Moché Rabbénou. La fin programmée du peuple d’Israél
semblait inéluctable. «VéNahafo’kh Hou-Ce fut inversé»
(Esther 9,1). Aussi le mois de Adar est le mois ou le rire trouve
son expression la plus aboutie. Le mois de Av vit le rire final
s’¢loigner aprés la destruction du premier Beth HaMiqdach,
le mois de Adar lui a redonné toute sa force en ouvrant la voie
a sa reconstruction. Car le peuple juif a compris alors que la
Sim’ha, qui n’est que 1’autre facette de la Emouna, la foi qu’il
voue au Maitre du monde, était une donnée consubstantielle a
son existence et la clé de sa pérennité.

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Torah-Box



w1

€

| “\

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

LE PRET, LA CORDE ET LA NESHAMA

Apres la révélation Sinaitique du Shabbat précédent, notre Parasha
nous plonge dans I’énoncé de régles et jugements (Michpatim)
imposés au jeune peuple d’Israél par la Loi de Moshé.

« V¢ ¢élé ha’mishpatim acher tachiv lifnéem... - Et voici les lois que

tu placeras devant eux... » (Chemot, 21,1)

Le texte nous délivre une succession de lois (pas moins de cinquante
trois Mitsvot sont dénombrées dans cette Parasha), qui embrassent la
quasi-totalité des domaines civils et pénaux du peuple d’Israél. Comme
5’1l fallait, une fois les principes énoncés par les dix commandements,
confronter ces paroles a la vie réelle, dans toute sa variété, complexité,
voire son apparente trivialité.

Mais Rachi le précise d’emblée : le « Vé » placé en téte de lecture
cette semaine relie intimement notre Parasha a la précédente. Ces lois
relevent du méme souffle, de la méme inspiration que la révélation
des dix paroles.

La premicre loi commerciale de ce vaste corpus juridique concerne
le prét a I’indigent :

« Im kessef talvé ét ‘rami, ét é’rani r‘imakh, lo tiyié¢ lo kénoché, lo
tésimoun ‘alav né’khéch — Si tu prétes de I’argent a quelqu’un de Mon
peuple, au pauvre qui est avec toi, ne sois point a son égard comme un
créancier ; n’exige point de lui des intéréts. » (Chemot 22, 24)

Cette primauté n’est pas anodine, d’autant que Rabbi Yishmaél (cité
par Rachi), nous enseigne que le « si » placé avant cette action, fait
partie des trois occurrences dans la Torah ot ce mot n’indique non pas
une possibilité mais une obligation et/ou une évidence. D’autres Sages
déplacent juste la virgule du verset, pour arriver au méme résultat :
« Im kessef, talvé ét ‘rami ... - Si (tu as de I’argent, préte-le a Mon
peuple... ».

Le prét serait donc la pierre angulaire des aides apportées a autrui, et
aussi la plus méritoire, car elle laisse toute sa dignité au nécessiteux et
tisse un lien entre celui-ci et le préteur. Le préteur, en revanche, ne doit
pas se comporter comme un quelconque créancier, mais comme un
homme juif aidant son frére a passer un cap difficile. La prise de tout
intérét, méme déguisé, est ainsi formellement proscrite. Comparée a
la morsure d’un serpent (Nekhéch/Nakhach), elle mettrait en faute a la
fois le préteur et I’emprunteur !

Un des fondements éthique et ontologique de 1’économie sociale
selon la Torah, nous est ici délivré. Nos biens n’ont de réelle existence
qu’en tant qu’ils participent au fonctionnement et au bien-étre de la
communauté. D’ailleurs, une des fagons de désigner « 1’argent » en
hébreu (Lachone HaQodesh) est le mot « damim »... Car a ’instar
du « dam », le sang, I’argent doit circuler, sous peine de sclérose et
de disparition !

Dans son commentaire sur la Torah, le Rav Elie Munk étend, apres
nos Sages, cette régle économique au principe méme de la création.
« Donner et recevoir » serait le mouvement essentiel par lequel
celle-ci pourra s’exprimer. Ce mouvement harmonieux, source de
bénédictions, s’opére au niveau de la nature (la terre regoit la semence,
puis donne ses fruits), du couple (la femme est fécondée par I’homme
et lui offre en retour les enfants) et de I’ensemble des échanges inter-

humains, tant commerciaux qu’affectifs.

La suite du verset prolonge I’enseignement concernant le prét par une
régle étonnante :

« Si tu prends en gage le vétement de ton prochain, au soleil couchant,
rends-le-lui. Car c’est son seul vétement, le vétement de son corps,
avec quoi se couchera-t-il ? Car s’il se plaint a Moi, Je 1’écouterai, car
Je suis clément. » (Chemot 22, 24-26)

Lorsque le remboursement du prét n’est pas honoré a temps, le Beth
Din peut imposer au débiteur de laisser a son créancier un gage, d’une
valeur équivalente a celle du prét. Mais le verset encadre étroitement

Joél GOZLAN

ce dispositif sensé protéger le préteur, en lui imposant de restituer
quotidiennement ce gage, s’il s’avére indispensable au débiteur ! La
restitution du gage se fera toutes les nuits, s’il s’agit de son unique
couverture ou vétement de nuit, ou tous les matins s’il s’agir de son
vétement de jour ou de son outil de travail. Ces régles sont détaillées au
chapitre 9 du traité Baba Metzia (113 et 114).

Le Rav Shimshon Raphaél Hirsch zts’l fait remarquer a ce propos que
le mot -« Habol », utilis¢ ici par la Torah pour désigner le gage, signifie
également une « corde ». Ce double-sens illustre parfaitement la nature
de ce dispositif exigeant, qui lie le préteur a son débiteur. Sans aller
jusqu’a parler d’une « corde au cou » (quoi que!), il s’agit a coup sir
d’une contrainte sérieuse pour le préteur, d’autant plus que la fin du
verset « Car s’il se plaint a Moi, Je I’écouterai... » doit se lire comme
une réelle menace si celui-ci contrevient a cette obligation !

La Torah valorise donc le prét, désintéressé et sans intérét, tout en
portant une attention extréme a la a la dignité¢ du nécessiteux qui doit
emprunter. Cet enseignement magnifique sous-tend toutes les regles de
notre Torah portant sur les plus démunis, qu’il s’agisse du pauvre, de
I’étranger, de la veuve ou de I’orphelin, et dont certaines sont énoncées
dans le méme chapitre de cette Parasha.

Le Rav Zvi Rozenberg enrichit cet enseignement en ramenant une
second lecture du verset que fait le Zohar HaQadosh (commentaire
écouté sur le site ahavatora.org).

Cette lecture interpréte ce verset comme une image de la relation d’un
homme a son ame, sa Néshama. L’habit emprunté en tant que gage a un
ami, qu’il faut rendre a la tombée de la nuit ferait allusion a un « habit
spirituel » dérobé a son ame (notre meilleur ami!), qu’il convient de
restituer chaque soir, par I’intermédiaire de la Téshouva.

De quoi s’agit-il ? Nous savons par tradition que les six-cent treize
Mitsvot correspondent a I’ensemble des parties de notre corps. Les
deux-cent-quarante huit commandements positifs sont associés aux
deux-cent-quarante huit membres et organes du corps, les trois-cent-
soixante cinq commandement négatifs aux trois-cent-soixante cing nerfs
et tendons.

La Néshama reproduit a I’identique cette organisation du corps, et
lorsqu’elle descend dans le corps d’un homme, elle est nue. Chacun
de ses membres va devoir s’habiller, au moyen des Mitsvot et bonnes
actions de I’homme qui la recoit. On parle de « Malbouch HaNéshama
(vétements de I’ame.) »

Quand un homme transgresse un commandement positif ou négatif,
has veShalom, c’est comme s’il donnait pouvoir a son « créancier » de
saisir un des vétements de son dme... C’est ce dépouillement qu’il faut
s’efforcer de corriger « au soleil couchant », en faisant chaque soir le
bilan de ses actions, et en faisant Téshouva sur ce qui n’aurait pas été
correct.

Cela parait difficile, mais nos Sages nous rassurent : si I’on a loupé le
coche a la nuit tombée, on peut faire cet examen de conscience chaque
erev Shabbat... Ou sinon chaque Rosh Hodesh, ou sinon a Rosh
Hachana et durant les dix jours redoutables... Ou au plus tard, le jour
de Yom Kippour !

Le Maguid de Mézeritch ajoute quant a lui que HaShem, dans Sa
miséricorde, se comporte comme un créancier scrupuleux de la loi... Il
nous restitue les habits manquants chaque soir, afin que nous puissions

trouver un sommeil apaisé.

Shabbat Chalom

CE FEUILLET D’ETUDE EST OFFERT A LA MEMOIRE DE ELICHA BEN YA’ACOV & ‘HANNA BAT MYRIAM DAIAN

W@ Torah-Box



NA’ASSE VENICHMA : LA CHARRUE AVANT LES BCEUFS ?

L’expression « na’assé vé nichma’ » que ’on retrouve dans
notre Paracha (Chémoth 24,7) a de tous temps interpellé les
commentateurs de la Torah. D’ailleurs, bien que la traduction
littérale de cette expression soit : « nous ferons et nous
écouterons », les deux traductions frangaises les plus répandues
s’en écartent plus ou moins sensiblement : « nous exécuterons
docilement » (traduction du Rabbinat Francais) et « nous ferons
et nous obéirons » (Artscroll, Edition Edmond J. Safra). En
outre, I’étonnement toucha en premier lieu le Créateur, puisque
lorsque les Béné Israél prononcerent ces mots, une Voix Divine
se fit entendre pour poser cette question : « Qui a révélé a Mes
enfants ce secret qu’utilisent les anges serviteurs ? » (Talmud,
Traité Chabbat, 88a).

Ces questions naissent d’un paradoxe apparent : comment peut-
on agir avant d’écouter ? Depuis I’enfance, on nous enseigne
pourtant qu’il faut tout d’abord écouter avant de passer a I’action.

Nous savons qu’il existe deux types de connaissances : le
savoir inné ou naturel (les capacités présentes dés la naissance),
et le savoir acquis (ce que I’on apprend par la transmission,
I’éducation ou I’enseignement).

« Na’assé — nous ferons » refléte I’inné, le savoir naturel et
intuitif que I’homme possede en lui, et qui lui permet d’agir
spontanément, avant méme d’entendre ou d’apprendre. Alors
que « nichma’ — nous écouterons » correspond a I’acquis, aux
connaissances apprises de ’extérieur, qui exigent d’écouter
avant d’étre en mesure d’agir.

Il devient alors intéressant de répondre a la question posée
depuis longtemps par les sciences du comportement : entre
I’inné et I’acquis, lequel est prépondérant ?

On peut proposer la réponse suivante : parce qu’il a été créé a
I’image Divine, I’lhomme posséde en lui une capacité naturelle
d’accéder, par lui-méme, a des vérités spirituelles — et méme de
pressentir la volonté de HaChem telle qu’elle s’exprime dans la
Torah. Cette aptitude provient de sa Néchama, son ame, décrite
comme un ‘hélek Eloga, une parcelle du Divin. Elle donne a
I’homme la faculté de comprendre et de s’élever intérieurement.
C’est le sens du verset « oumibbéssari, é’hézé Elogah — de
ma chair, je percevrai I’Eternel » (Iyov 19,26). Cette faculté
intrinséque, donc innée, correspond a la dimension du na ‘assé.

Cependant, lorsque cette capacité intérieure de I’ame s’affaiblit
— notamment a cause d’actions contraires a sa nature — I’homme
ne peut plus atteindre ces vérités spontanément. Il doit alors
s’appuyer sur l’enseignement et la transmission venant de
I’extérieur : la dimension du nichma’.

On retrouve une distinction similaire dans les écrits des Richonim.
La différence entre « nous ferons » et « nous écouterons »
correspond a I’opposition qui existe entre deux catégories de
mitsvot : les commandements rationnels (mitsvot si’khliot) —
correspondant a I’inné, au Na'assé — et les commandements
fondés sur la révélation (mitsvot chim’iyot) — pendant du
Nichma’ acquis. (Rav Saadia Gaon, Emounot véDéot III, 1-2 ;
Rambam, Shmoné Pérakim, chap. 6).

A ce propos, Rabban Chim’on ben Gamliel enseigne qu’une
personne ne doit pas prétendre étre incapable d’enfreindre
certains interdits — comme mélanger lait et viande ou porter un
vétement de Cha 'atnez. Elle devrait plutdt reconnaitre qu’elle en
a la possibilité, mais choisit de s’en abstenir par attachement a
la volonté de son Créateur (Avot déRabbi Nathan, 33). C’est le
principe du commandement révélé.

A contrario, 1l est tout a fait naturel, pour le commun des
mortels, de ne pas tuer ou voler, indépendamment d’une
injonction supérieure. Cependant, nous ne devons pas penser que
s’éloigner du meurtre ou du vol (commandements rationnels) est
uniquement le fruit du dégott instinctif de notre &me envers ces
actions. Nous avons aussi le devoir de nous en éloigner car c’est
la la Volonté Divine.

Ariel SOUDRY

Le Talmud (Traité Kiddoushin 32b) enseigne cependant qu’il nous
incombe de faire en sorte que tous les commandements révélés
deviennent petit a petit une partie intégrante de notre personne ;
que I’acquis devienne inné, ou plus précisément une seconde
nature. Nous avons la possibilité de mettre en ceuvre cette capacité
au moyen de 1’étude de la Torah et de la pratique réguliére des
Mitsvot. Cet enseignement s’appuie sur le verset des Téhillim :
« Ki im bétorat HaChem ‘heftso, ouvtorato yéhgué yomam valaila
— Mais seulement dans la Torah de 1’Eternel est son désir, et dans
sa Torah il méditera jour et nuit » (T¢hillim 1,2).

Au départ, la Torah est percue comme extérieure a 1’homme,
appartenant tout entieére au Créateur (7orat HaChem). Par I’ étude et
I’approfondissement (Nichma’), elle est progressivement comprise
et intégrée, elle devient « Torato — sa Torah). Lorsque cette étude
est suffisamment assimilée, elle se traduit naturellement dans le
comportement : ce qui a été appris et compris devient spontané, se
transformant en Na ‘assé.

A la lumiére de cet enseignement, nous comprenons maintenant
que l’expression Na'assé véNichma’ n’est pas seulement un
engagement a agir avant de comprendre, comme I’indique le pchat,
I’explication premiere. Elle décrit aussi un processus spirituel
progressif. La premiere étape consiste a développer ’action, en
permettant aux dispositions naturelles de I’homme vers le bien
de s’exprimer en écartant les obstacles qui les entravent. C’est
I’étape du Na'assé. Ce n’est qu’apres cette phase que peut s’ouvrir
le niveau du Nichma’, celui d’une compréhension plus profonde,
qui introduit ’homme a des dimensions spirituelles dépassant sa
perception initiale.

Ce schéma refléte un principe plus large du service Divin : la
construction du bien passe d’abord par un travail de purification et
d’orientation de I’action, préalable nécessaire a une compréhension
plus élevée. C’est ce qu’exprime David haMéle’kh : « Mi haich
hé’hafets ‘haim... sour méra’ va’assé tov — Qui est ’homme qui
désire la vie... Ecarte toi du mal et fais le bien. » (Téhillim 34,13-
15)

Ainsi, le « secret des anges serviteurs » révele la puissance infinie
de notre ame, parcelle du Divin. Il exprime la force enfouie en
chacun de nous pour atteindre la Torah dans sa plénitude, et
par ses propres moyens. Ce secret fut dévoilé¢ aux Béné Israél
rassemblés au mont Sinai. Ils I’accepterent et nous le transmirent,
accompagné d’une clef pour y accéder. A deux reprises, le peuple
proclama d’abord : « Na’assé — nous ferons » (Chémoth 19,8 ;
24.,3). Leur élévation spirituelle était telle que la Torah s’exprimait
naturellement en eux, sans nécessit¢ d’étude préalable. Mais
ils comprirent aussi qu’un tel niveau ne pourrait se maintenir a
travers les générations. C’est la raison pour laquelle ils clamérent
finalement « Na 'assé véNichma’ ». lls nous enseignérent ainsi que
le Nichma’—1’étude de la Torah et I’accomplissement des mitsvot
— constitue I’outil permettant a I’ame de se souvenir de sa véritable
aspiration : accomplir la volonté divine.

Grace a cette clef, et au secret auquel elle permet d’accéder, David,
Roi d’Israél, nous promet que lorsque la « Torah de HaChem »
devient véritablement « sa Torah », ’homme mérite alors de
pouvoir « s’y consacrer jour et nuit ».

Lorsque la Torah de HaChem devient la Torah de I’homme, elle
cesse d’étre seulement un enseignement : elle devient sa nature
méme.

D’apres une Siha du Rav Avigdor Néventsal

CE FEUILLET D’ETUDE EST OFFERT A LA MEMOIRE DE ELICHA BEN YA’ACOV & ‘HANNA BAT MYRIAM DAIAN

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box

e 1

ol

—
’l,#— '--u.l,\



REGARDER LE VISAGE D’UN IMPIE

La Guémara Bava Kamma (chap. « Ha-Hovel »), et Méguila (28b) enseigne
« qu’il est interdit de regarder le visage d’un rash’a (un impie). »

11 faut comprendre le sens exact de cette injonction, et se poser la question
de savoir s’il s’agit d’un véritable interdit.

Celui qui regarde I’arc-en-ciel

Dans le méme ordre d’idées, Hazal enseignent dans la Guémara Haguiga
(16a) :

« Celui qui regarde I’arc-en-ciel, ses yeux s’affaibliront, car il est interdit
de regarder I’arc-en-ciel. »

On a déja expliqué dans les Halakhot relatives aux bénédictions que 1’on
récite a la vision de certains événements (Birkot Ha-Réiya), que lorsqu’on
voit I’arc-en-ciel, il faut réciter la bénédiction suivante :

« Baroukh Ata Ado-nai Elogénou Melekh Ha’Olam Zokher Ha-Bérit,
Nééman Bivrito Vé-Qayam BéMaamaro. »

(Tu es Béni Eternel [Tu es la source de toute Bénédiction] Notre Elogim,
Roi de I’'univers, qui Se souvient de I’Alliance, qui est digne de confiance
pour Son Alliance, et qui accomplit Sa parole.)

Rabbi David Aboudarham (XIVe siécle, auteur d’un commentaire sur la
liturgie appelé Séfer Aboudraham) écrit :

« On demanda au Rosh : Comment se fait-il qu’on regarde 1’arc-en-ciel au
moment de réciter la bénédiction, alors que nos Maitres enseignent dans
la Guémara Haguiga (16a) : “’Celui qui regarde I’arc en ciel, ses yeux
s’affaibliront ?”

Le Roch répondit que celui qui « regarde » n’est pas comme celui qui « voit
», car celui qui regarde, ajoute plus de précision dans sa vision que celui
qui voit. »

On comprend donc que lorsque nos Maitres interdisent de « regarder », il
s’agit d’un regard observateur et prolongé, mais lorsqu’il s’agit d’une vision
bréve comme lorsqu’on cligne des yeux pour voir une chose quelconque, il
n’y a aucun interdit.

L’auteur du Séfer Hassidim (seconde édition chap.99) qui n’est autre que le
neveu du Rosh, écrit également :

« J’ai demandé a notre Maitre Rabbénou Asher (le Rosh) : comment se
fait-il que le monde se heurte a I’interdiction de regarder 1’arc-en-ciel au
moment de la bénédiction ? Notre Maitre m’a répondu en me disant que
le terme “’regarder” a pour signification observer avec intention et vision
prolongée, mais lever les yeux et voir I’arc-en-ciel un instant, est permis. »

L’auteur du livre Yossef Omets (Yozfa) écrit quelque chose de similaire.

Bien qu’il soit interdit de regarder la lune (on la regarde juste avant de
réciter la bénédiction et pas davantage), malgré tout, lorsqu’il s’agit d’une
vision générale, il n’y a aucun interdit. Ce n’est que lorsqu’on regarde de
fagon profonde que c’est interdit. Il y a de nombreuses preuves a cela dans
le Talmud.

Est-il vraiment interdit de regarder le visage d’un rash’a ?

Méme lorsqu’il s’agit de regarder le visage d’un rash 'a, I’interdit n’existe
que lorsqu’on le regarde longuement, d’une maniére insistante. Mais une
vision bréve et rapide, comme lorsqu’on parle avec une personne et qu’on
regarde son visage de temps a autre, il n’y a aucun interdit.

C’est ainsi qu’écrit également I’auteur du Torah Temima (Parashat Toledot
— Béreshit 27,1)

Le Torah Témima ajoute encore que lorsque nos Maitres disent qu’on ne
doit pas regarder le visage d’un impie, il ne s’agit pas la d’un véritable
interdit, car ni le Tour, ni le Shoulhan ‘Aroukh, ni aucun des décisionnaires
n’ont mentionné cet interdit.

Halakha Yomit

Cet enseignement signifie seulement qu’il est juste de s’en abstenir, mais il
n’y a pas de véritable interdit en tant que tel.

Le Torah Témima cite des preuves dans le sens de son propos, car il est
rapporté dans la Guémara Méguilla (Ibid.) que 1’on demanda un jour a
Rabbi Yéhoshou’a Ben Korha :

« Par quel mérite as-tu vécu aussi longtemps ? » Et il répondit que 1’un de
ses mérites était de n’avoir jamais regardé le visage d’un impie.

Or, si nous considérions qu’il s’agit d’un véritable interdit, comment Rabbi
Yéhoshou’a Ben Korha pourrait-il s’attribuer un mérite spécifique pour ne
pas I’avoir transgressé ?

11 est donc évident qu’il ne s’agit pas d’un véritable interdit selon le Din.

En réalité, c¢’est ce qu’écrit explicitement le Méiri (Rabbi Ménahem ben
Shlomo HaMeiri 1249-1315 env.) dans ses commentaires (Méguila ibid.)
au sujet du fait de regarder le visage des impies, que toutes ces mises en
gardes sont « des qualités des sages et de leurs disciples, et il est juste pour
I’homme de s’en inspirer au maximum, » mais il ne s’agit pas de véritables
interdits selon le Din.

C’est ainsi que tranche le Chou’t Léhorott Natan (vol.10 chap.24), ainsi que
d’autres décisionnaires.

C’est ainsi qu’ont agi les Grands d’Israél, lorsqu’ils rencontraient des
rois et des princes qui étaient de véritables tyrans qui détestent HaShem,
dans les divers lieux de leur exil, ils ne détournaient pas leurs visages avec
provocation pour de ne pas regarder le Racha’, mais ils levaient leurs yeux
en regardant brievement le visage du prince qui se trouvait devant eux.

De méme, nous avons le souvenir que des gens qui ne craignaient pas
HaShem rendaient visite a notre Maitre le Rav Ovadia Yossef z.ts.l. Lors de
la visite d’un homme réputé pour sa haine d’Israél (I’objet de la visite était
d’obtenir la libération de captifs), notre Maitre le Rav z.ts.] ne détourna pas
le visage de maniére provocante, - en particulier de nos jours, ou une telle
attitude n’aurait provoqué qu’éloignement et n’aurait pas permis le moindre
bénéfice — notre Maitre le Rav z.ts.l levait de temps en temps les yeux vers
son interlocuteur en le regardant briévement, ce qui correspond a ce que
I’on a expliqué.

Source : Halakha Yomit

CE FEUILLET D’ETUDE EST OFFERT A LA MEMOIRE DE ELICHA BEN YA’ACOV & ‘HANNA BAT MYRIAM DAIAN

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box



HELOMO

B &: %2 e —
FEuLLET

- PARACHAT MICHPATIM - CHEKALIM - S
LE MOT DU ROCH YECHIVA RAV JEREMIE BERREBI

i" KECHER i

ACCOMPLISSEZ-LE
—  PAVEG— -

KETER CHELOMO
: Bl ' Scannez moi

et soyez associé a toutes nos actions.

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH @ Torah-Box



Elie Arama - Ba’hour de la promo 2020/21

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH @ Torah-Box 36/44



'XHXJ‘I n:sr:: 9 r-:w ! anN n’PXSH ! bal)-tai XJ: 29929

L9 29apAWR IMAY NS INTD Yoav Chetrit - Ba’hour de la promo 2018/19

LA PHOTO DE LA SEMAINE

AAAAAAN
R |

S A W o | = n;-zs‘

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH @ Torah-Box 37/44



DAVID ELBAZE

elomo@gma

M
RECEVEZ LEKECHER CHELOMO ET LES NEWS DE LAYECHIVA © &

Ecrivez-nous par e-mail kecherchelomo@gmail.com

{ -4

et n'hésitez pas a la partager autour de vous, ou a l'imprimer pour votre communauté !

5

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH W@ Torah-Box 38/44




Autour de la table de Shabbat, 526 Michpatim

La porte n'est jamais vraiment fermée...

Notre Paracha cette semaine suit la section du grand
dévoilement Divin au mont Sinai (lu dans la Paracha
Ytroh). Nous l'avons vu la semaine derniére, 1'événement
du Sinai reste unique dans l'histoire humaine puisque c'est
la premiére fois et l'unique fois que le Créateur s'est
adressé a un peuple entier formé de prés de 3 millions de
personnes ! Et lors de ce grand événement, Hachem nous
a donné de sa Bouche Sainte les 10 commandements (qui
font partie du quorum des 613 Mitsvots).

"Michpatim" traite d'une multitude de Mitsvots qui nous
ont été donné durant la période passée au pied du Har
Sinai.

Au début, notre section traite de 1'esclave hébreu/Eved
Yvri. Le cas le plus commun est celui d'un homme qui
trébuche dans l'interdit du vol (il existe aussi le cas du
Mokher Atsmo : I'homme qui se vend de son plein grés a
cause de difficulté économique en tant qu'esclave. Nous
en parlerons a la fin). Or par manque de chance, dira-t-
on trivialement, il se fait prendre par la police et le Beth
Din lui demande de rembourser son larcin (je dis
"trivialement" car mes lecteurs le savent : il est beaucoup
plus souhaitable de purger sa peine dans ce bas monde
plus tot que d'étre jeté dans les feux, trés chauds, des
enfers apreés 120 ans, n'est-ce pas ?). Or ce dernier n'a
plus le sou en poche pour rembourser (comme nous le
savons, les vices ont ce vilain défaut que plus on les
satisfaits, plus ils nous tirent vers le bas et nous gdche la
vie... A I'exemple du soulard qui ne peut s'empécher de
finir chacun de ses repas par un

petit verre de Vodka, et cela ne peut aller que crescendo,
s'il ne prend pas des résolutions draconiennes). Donc
comme il ne peut restituer son larcin, le Beth Din le
vendra en tant qu'esclave dans une famille de Ia
communauté (et avec le pactole de sa vente il remboursera
son vol). Il est vendu pour une période de 6 années et dans
sa nouvelle famille, notre homme apprendra a mieux se
comporter (la punition est éducative). Cependant son
statut juridique devient treés particulier dans les annales

n'vawn

juives. Par exemple nous le savons, il existe un interdit
formel de se marier avec une non-juive. Or cet homme
peut s'unir avec une servante (Chiffra Kénaanite) et avoir
des enfants (non-juifs). Et au bout de 6 années de travail,
il sera affranchi et retrouvera sa vie antérieure (seulement
les enfants et la servante restent a son maitre). Lors de sa
libération la Thora ordonne a son patron de lui payer une
prime (Anaq) pour toutes ces années (somme importante
qui pourra le remettre sur les rails).

A la fin des 6 années notre esclave a le choix de sa vie : il
peut quitter la famille et son patron ou non ! Il peut
décider de rester chez son maitre pour une période qui
s'étendra cette fois jusqu'au Jubilé (une année fixe du
calendrier qui revient tous les 50 ans. A pareille date il
retrouve la liberté dans tous les cas, cela ne dépend plus
de son choix).

Si notre homme choisit de rester, le patron I'améne devant
un Beth Din et lui poingonne 1'oreille droite : il est marqué
dans sa chair comme esclave pour toujours (c’est-a-dire
jusqu'au Yovel).

Les Sages de mémoire bénie, enseignent que cette
cérémonie (de poinconnement) véhicule un lourd symbole
(rapporté dans Rachi 21;6). Rabbi Yohanan Ben Zachai
disait : "L'oreille qui a entendu au Mont Sinai et a
enfreint : "Tu ne voleras pas" et aussi l'injonction
"Car vous étes pour Moi (dit Hachem) mes serviteurs"
sera transpercée. C’est-a-dire que puisqu'il choisit de
servir son patron jusqu'au Jubilé, c'est un peu comme s'il
avait échangé le service qu'il devait rendre a Hachem au
profit d'un homme de chair et de sang.

Seulement les commentateurs demandent pourquoi
notre homme n'est pas poinconné au tout début de la
période ? Pourquoi faut-il attendre la fin des 6 années
pour lui transpercer l'oreille or depuis le début il a
transgressé "Vous étes mes esclaves, dit Hachem, (et pas
ceux des hommes) "... ?

La réponse que je vous propose c'est qu'au départ 1'esclave
est vendu contre son greés (suite au vol). Ce n'est qu'au
bout de 6 ans qu'il fait son libre choix de rester a son
service, c'est donc a ce moment qu'il est poingconné.

Ne pas jeter, mettre dans la guéniza, ne pas lire pendant la priére et la sortie de la Thora

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Torah-Box

39/44




Cependant il ne faut pas lui jeter la pierre trop vite et a
vrai dire son choix n'est pas facile puisque chez son patron
il a le couvert et le gite. De plus (dans certains cas) il a des
enfants avec une servante. Donc quitter son patron signifie
renoncer a une vie relativement facile (la Thora ordonne
aussi au maitre de ne pas asservir son esclave dune
maniére cruelle) avec l'assurance du pain quotidien qui
n'est pas chose facile a 1'époque ou il n'y avait pas de
RML...

Seulement notre homme ne doit pas étre dupe : les enfants
ne lui sont pas affiliés (puisqu'ils sont les enfants de la
Chiffra Kénaanite/Goya : ils sont eux-mémes des petits-
esclaves). Donc il aurait dii comprendre qu'il ne s'agit pas
de sa propre vie. Notre Eved Ivri est un géniteur mais pas
un pére (il n'éduque pas ses enfants, ni ne leur montre la
voie a suivre), un peu a l'image des meéres-porteuses qui
au bout de 9 mois donnent le fruit de leurs entrailles au
couple qui a des difficultés a enfanter (ndlr : au niveau de
la Hala'ha je pense que c'est un grand point
d'interrogation s'il est permis de faire toutes ces
acrobaties génétiques pour satisfaire les parents
éprouvés et faire naitre des enfants qui n'ont pas une
identité claire : "c'est qui papa, c'est qui maman ?" Je
laisse la question étre tranchée par les Rabanims
compétents). Donc lorsqu'il choisit de rester chez son
maitre, cela montre qu'il accepte le joug des hommes
avant celui de Hachem.

Et par rapport a la 2°m¢ catégorie d'esclaves (Mokher
Atsmo) qui ont fait le libre choix depuis le départ de se
vendre en tant qu'esclave (et pourtant ils ne sont pas
poingonnés). Il faut répondre que la Thora sait qu'll
existe des cas ou la situation économique peut étre treés
difficile et qu'un homme ne trouve plus d'issue que de se
vendre pour passer la vague. Cet acte ne montre pas qu'il
restera pour toujours dans la maison de son maitre, I'acte
n'est pas blamable.

Cette semaine les choses apprises sont un peu
compliquées car nous expliquons un phénomene qui n'est
pas connu dans nos sociétés. Seulement nous pouvons
apprendre plusieurs choses. Que Hachem est plein de
Miséricorde, Il connait la situation des fois tres difficiles
de ses créatures et c'est pourquoi Il nous laisse toujours
une porte de sortie (en l'occurrence la vente en tant
qu'esclave). Seulement 'homme ne doit pas se berner pour
autant : sa situation reste provisoire. Il faut faire une
bonne analyse de sa nouvelle situation et faire les bons
choix. Comme disent les Sages :

"Celui qui veut se purifier sera aider du Ciel !".

Le SIPPOUR

Cette semaine, dans la Paracha est enseignée aussi une
belle Mitsva : le prét, sans intérét, a son ami dans le
besoin. Donc on va vous faire partager une belle histoire
véridique qui nous apprendra que cette Mitsva peut
amener beaucoup de bénédictions dans nos maisons. Il y a
bien longtemps en Lituanie, un Juif, Herchl, souffrait
beaucoup du fait que TOUS ses enfants encore en bas age
succombaient, que Hachem nous en préserve, aux
maladies infantiles qui sévissaient a 1'époque. Il alla voir

un Talmid Haham de la ville pour lui demander conseil et
bénédiction. Le Rav lui dit alors qu'il serait bon que notre
homme s'occupe de Hessed/générosité. Qu'il ouvre une
caisse de prét (Gmah) pour les nécessiteux de la ville, et
par le mérite de la Mitsva, Hachem lui gratifiera d'avoir
des enfants qui grandiront normalement. Aussitot dit,
aussitot fait. Herchl ouvre une grande caisse de prét, et
dans les statuts de 1'association il convient qu'une fois tous
les 3 ans il fasse un grand festin durant la Paracha
Michpatim (ou est mentionnée la Mitsva du prét a
I'indigent). Les années passérent et le jour méme ou il
avait convenu de faire la Séouda/le repas, Herchl eu la
chance de faire la Brith Mila de son fils. La coincidence
des dates ne laissait aucun doute pour notre homme :
c'était par le mérite de la Mitsva qu'il méritait que naisse
ce bel enfant. Par la suite, d'autres naissances suivirent, et
TOUS les enfants grandirent normalement, Barouh
Hachem! Mais, avec le temps, la charge de la caisse du
prét grandissait, Herchl est parti voir le Hafets Haim pour
lui demander de passer la main a une autre personne pour
tenir le Gmah. Le Hafets Haim lui dit qu'il ne devait pas
abandonner son Gmabh, en effet, il était le mieux placer
pour bien gérer cet argent. Pourtant, quelques années
apres, il revient voir le Hafets Haim en lui disant que cette
fois, il est vraiment dans l'obligation de donner
I'administration de son Gmah a quelqu'un d'autre. Voyant
qu'Herschl est trés décidé, le Hafets Haim ne répondit pas.
Seulement, la nuit qui suivit, une terrible nouvelle émana
de la maison : un des nouveaux nés mourut dans son lit.
De petit matin, Herchl court voir le Tsadiq de Radin... Il
avait déja bien compris la terrible allusion : I'abandon du
Gmah entraina que Hachem abandonne son fils... Pour
nous, qui ne connaissons pas les chemins de la
Providence, on réfléchira uniquement sur cette
merveilleuse possibilité que Hachem nous a donné : celle
de faire du bien a son prochain. Ce n'est pas forcément
par le prét d'argent, c'est aussi le fait d'offrir un couvert a
son ami de la Choule qui ne sait pas vraiment ou passer la
Séouda, ou encore avoir l'oreille a I'écoute des problémes
de son prochain. Toutes ces belles actions font partie de la
Mitsva générale de "Tu aimeras ton prochain comme toi-
méme". Et on peut étre siir, que Hachem avec sa Main
pleine de Mansuétude, nous gratifiera des nombreuses
bénédictions tant espérées.

Shabbat Chalom et a la semaine prochaine

SI D.ieu Le Veut

David Gold

E-mail : dbgo36@gmail.com

Tél : 00972 55 67787 47

Pour tous ceux qui veulent faire des dédicaces sur le
nouveau best-Seller qui va prochainement sortir,
veuillez prendre contact avec le mail d'envoi ou le tél :
00972 055 677 87 47

Une Refoua Chléma a Avraham (Charles) Ben Dvora
parmi les malades du Clall Israél

Une Bonne santé a Renée Zilberstein et a sa
descendance.

Ne pas jeter, mettre dans la guéniza, ne pas lire pendant la prieére et la sortie de la Thora

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Torah-Box

40/ 44




N2ET N2

Drachotes basées sur les écrits extraordinaires du Zera Shimshon
Le Zera Shimshon, Rav Shimshon Haim ben Rav Naham Michael Nachmani,
est né en 5467 (1706/1707) et quitta ce monde le 6 Eloul 5539 (1779).

It promet a tout celui qui étudiera ses livres de grandes défivrances et bénédictions

T TIT 0 0 mme) DY ODYRD :1?151:' (5 Fime) NTWITH
RTT 030N, 32 Y 1Y N0V NIRRT 0w o)
13 PR O IR Nidn W MY 0T U A7 89D
I D192 KD IR
/DT0DYRN FPNY' DY TIT TIRY A KR 170 T N8
CTOR TV 3TV W 090 KAy N1 piog Sy Y
N7 RN KT M2 12 0,0 DTN IR TIT MR 0K 7
12117100 ' IR’
YIYNT, B VIYRININY'I RYR VAT UTRNY AN
23 POin 'NIRY MRIY DI 93 (aw i) MW7 WIID)
POT T 1O DK 98 100 DNURT A0, DIURT]
R TIOYRT 2700 Piv N DOIUND HRY PRYIR
TR OR N1 rEN A9 17R0 52 Xom anptiang
K01 TRI0T W () 9003 2737 (antyow) B 70 11702
SNy ' NNT' YW pI09T KA nTnnD Arn
R0 X5 X D235 MK 2098 ) PITHIOTRER P193T
bimw) 3 PNIT, NI AN RN YRID MYN A KPA9T
VDY IR, Y Y27 NPT VEYN AYY NI (N3
R"WI00 O W91 13830 0 iR g s’y vy
NYiv 02ivy,0mw NNY 12 WY MY (obe ams ')
Ko KN, MWD nivey T 0 ingy priom pTRD n1YD
XIN 71970 173 DYDY PTIT.0MWRY 1y 103 iy
B7DYD9), T2 K91 T 5332 W 1 A1 1) g o
98 1Y TP P 0N) N9 pTRTR I gy
nI2 XYY R PRBPIY 1373800 7993 DX P2
2"V MY N
M0 ) 17 PIOVBYD YN Y |07 pOR ] DM
PIDD IRY RTIN 1TYH0INY DN AZNID P17 7837 12
7210 90i* K0 1IYNY N7 ™1 /DPusyni AZNY Yy a1
M1 15 707 /00D DU WK Proma M TR
DN INRIW KON ,'DTOR IWR'IN ,'DNIN UBYR TUN'
OPTAOMIDY DWW 20N DR’ N opra oivy

e 7

N 113A 112 0NN UBY? K7 I
I Yon Yy vDYN AEY Ml RV KYOMY AU
DY AYRRIY AP RITTN 2R

X
ILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Perles du Zera Shimshon

Yirat Shamayim et la vraie Justice

Le Zera shimshon rapporte un Midrash sur le début de notre paracha:
«Ve'eleh Hamishpatim — Voici les lois».

Le Midrash fait un lien étonnant avec un verset des Téhilim ou le roi David

dit: «La crainte d’Hachem est pure et elle demeure pour toujours.»

David HaMelekh nous enseigne une idée fondamentale; dans la crainte du
Ciel se trouvent toutes les qualités morales. 1l va méme plus loin. 1l dit que
quelqu’un peut étudier beaucoup de Torah, de Midrash ou d’Aggada — s’il
n’a pas de Yirat Shamayim, cela n'a pas de véritable valeur.

Le Zera Shimshon pose alorsune question: quel est le lien entre cette idée

et le début de notre paracha qui parle de lois civiles?

Pour comprendre cela, il rappelle d’abord 1’explication de Rachi. Rachi dit
que, tout comme les Dix Commandements ont été donnés au mont Sinaf, ainsi
les lois de Mishpatim ont aussi été données au Sinai. Cela nous enseigne que

toute la Torah a été donnée au Sinai.

Mais alors une question se pose: si toute la Torah a déja été donnée au

Sinai, qu’est-ce que notre paracha vient ajouter?

Le Zera Shimshon répond qu’il y a ici un enseignement nouveau. Au Sinai, la
Torah a été donnée comme un systéme de loi stricte, le Din. Mais la paracha
Mishpatim vient révéler la force d’un autre principe: la conciliation (la
pshara en hébreu), la médiation entre les personnes.

La Halakha nous dit que lorsque deux personnes viennent devantun tribunal
rabbinique, le juge doit d’abord leur proposer une solution de compromis, une

médiation. Ce n’est que sicelane fonctionne pas qu’il applique la loi stricte.

seulement une question: Quel est le lien entre la pshara (la force de la
médiation) et la Yirat Shamayim?

Le zera shimshon ajoute une idée trés profonde. 11 dit qu'une personne
peut avoir énormément de connaissances en Torah. Pourtant, si elle n’a pas
de virat shamayim, la médiation qu’elle proposera ne sera pas forcément

juste. Elle pourra étre mal adaptée, mal placée, ou faite au mauvais moment.

Enrevanche, une personne qui posséde a la fois la connaissance de la Torah
et la crainte du Ciel saura exactement comment agir. Elle saura quand proposer
une conciliation, comment parler aux deux parties, et quel compromis
proposer pour qu’il soit juste et durable.

orah-Box



5y K17 ONiN VDY K7
NTIYTRDP P19 IPMBTI TR
PILVITRA PR (0 2°0wn) TR’ A2 10T 770,01 01
IWOR'DWR YR PN PTINMWN 015Y A1 Aiv KIn
MW (x sonmw) YY1 WIBY N2 IN JITINR RYTT2 T
121 9o17 199 P
AP AP M MY T TR UIP K03 73] Don
nsy 2 LUMUAAY 'm‘) NIV AN 1 AR 0K 070
*PEYR’ (o ohnn) D790 2 0K NTYE NRYTY RN DY
RIS T T 01> N g’ KOm I apTY I '
DN LOYR VY3 KoM VTN IPTY 00 PRI A7 KD
T OBYR PR, AR INRNT MY VYR AWK
N21p NI nivyy N Wy 0hw ,mih Py ORT) RN
M7 YOY PV 23 DWW, Y 1N7Y3 OY RPRTD T2
3,35 rimin) PIRT NN LW KR MYDA NNY 03y
T TTYD? M) P2 TN o 7003 "TII PTY PIY
RPN AYY T3 0 1R p TNz N Iy Y e
TS T Y00 ") "PIYT Ay mmm 0 ‘g N
ToinXInY MiY 'o0oYnn AN 1IN0 TR Y37 DI
WPV ORW NiN3T mIwYD T WK IVD oY 93m
DIy 72 Mipa nwen myn 1Y niving *19 ,MiRD
P03 TR KT
KoM YR "N IRT MR R PRTIYR P IIN
NINY 17 21 5V 9NT N NNTY T 92 93 A7 PR A70en
APK MIRY NTYPD A BIPR 930 AW NYIY BBY K,
M MPLDP T RIMIY PRy 92 Y207y
L2 AL PoNin DPY ATYRIT,NTYEIN 1YY KDY 172
TP MY AN N2 TORY "N ARYD IRY M I
DWW L ARPN2 NTWED YT TR N NRY OV 07103
TN N ATIN "R 023 M2, MI93, "R MY 932
RO ITIPTY M N PPYN BY NI Ry ARy
RN PIRITY WY 5 5y WY 13} IR INTT DY
230 MWD PPN TYOR INRY D PR OR 8,00
WY M VIR ANPNR WRN Ny X2 omysi 19 oipn
O], 0P PR VYR KA gp gy b o T 15
DTN U2, 00y anp) ANpnp MR 02wy iy nywen g
2191 miTaR miskn niv
%y 7oin ,'DVDYRA NPRY VY 1"MN NN 772 010K
MIPINTYHTRY 532,13 100 DHURI M, HURI
KT oM PO 7N MR MYPIY T3, 1YR) 2703
703 0T T SR A2 AL PINID DT FYTY 13T
-OYRID 117 WD DY Ry

Le Maharsha dans sanhédrin page 6.B rapporte «quelqu’un
qui posséde la crainte du Ciel cherchera naturellement

la paix et la conciliation plutét que le jugement strict.»

Le message de la paracha devientalors trés fort. La Torah
ne veut pas seulement que la justice soit appliquée. Elle
veut que la justice soit faite avec sagesse, sensibilité et
crainte d’"Hachem.

Ainsl, la véritable justice nait de I’union entre la Torah et
la Yirat shamayim. Quand ces deux éléments sont réunis,
la personne peut utiliser la force de la médiation de la
bonne maniére, au bon moment, pour le bien de tous.

D’ailleurs, je pense a un récit fort rapporté dans le
Talmud brahot 10.a qui donne du poids au hidoush du
Zera Shimshon

«La Guemara, en parlantde la délivrance et de la puissance
de la priére, raconte 1'histoire du roi Hizkiyahou, de sa
maladie, de sa priére et de sa guérison. Rav Hamnouna
s’arréte surun verset de Kohelet: «Qui est comme le sage,
qui est comme hashem qui connait |’interprétation de la
chose (qui sait fairc unc peshara entre deux personnes)?» La
Guemara explique ce verset d’une maniére trés profonde:
qui est comme Hachem, qui sait faire la conciliation entre
deux justes? Et la Guemara donne un exemple concret:
entre Hizkiyahou, roi de Juda, et le prophéte Yeshayahou.
A premiére vue, rien ne les opposait. Tous deux étaient
des tsadikim, tous deux voulaient accomplir la volonté
d’Hachem. Et pourtant, ils étaient en désaccord sur une
question simple: qui devait aller voir I’autre? Hizkiyahou
disait que le prophéte devait venir vers le roi, comme on
le voit avec le prophéte Eliyahou qui est allé vers Achav,
roi d’1sraél. veshayahou disait que le roi devait venir
vers le prophéte, comme on le voit avec le roi d’Israél
qui est allé vers le prophéte Elisha. Deux visions vraies,
deux logiques justes, deux tsadikim. Et c’est [a que la
Guemara révéle une idée immense: parfois, méme entre
deux personnes justes, la vérité ne se tranche pas par
la logique humaine. C’est Hachem Lui-méme qui fait la

peshara, la conciliation parfaite.»

Faire une peshara n’est pas donné a n’importe qui...Le
force de la yorat shamayim conjuguée a hohmat hatorah

permet de le faire de la meilleure fagon.

T3 nRnA
= neem

-h-aab=-iln k-1t
=R =R=]
W AEme ATAn
EL iR Mal
@0 me e ey
.

PAETEN AwWRA
=y NOK A2 7
o e ety
.

P pOT O T
=+ Bm
w12 e
nn b
a1 et

.
J4LAY.ADN

M @ TR
g Yo arhm e
FENTL 008 QAP TRTTL

T KM I ATUE e
amm
anm amw o
o anp
.

Jman oy
pPTIE AN
A3 arhzah o et
engram o
.

TNOK 12 BRER

mEE 12 SRET
ONTPD A3 T AT 1A
01O Wy ey e
1 PO 1T TITLT O
amm amam

.
ER N3 W Y
m nmea T
9K - 78R IR
M 13 s
o obw

A VIR 1A TS T
TG I AN am

.
PR™ nnewn
oo 13 Py
0 N3 DR
oK 12 PREN
MNOK 12 3P
TNOK N3 1Pwe
TNOR 12 M1
£ amhsm amna yeah I
atnaznn o

Sm R apr
P37 12 PRI
82 DTIR ope
namname onn
noan v
W R PNy

oA mam a0 mer
Y amn can 'ma avmo adimm
RO (L 07AT T 1T

e b et sammet

.
P 73E T2
RS N 12

7 mapm baa arhant
ANFL TR T AR E
277y aam

.
11 WK WK
r1mantn
atnmarhsm ana yoa

W 'na
A o ama n

Ce feuillet est écrit par Rav Amram Azoulay » 580624120 Ty JIWRW VI *"Y 1KY KX
(auteur du livre Bnei Shimshon .drachotes commentées du Zera Shimshon, contact Bneishimshon@gmail.com)
et publié a Uaide de Uorganisation mondiale du Zera Shimshon

Pour recevoir le feuillet, merci d’envoyer une demande au mail: zeraZ 77 @gmail.com ou en téléchargement sur le site zerashimshon.com

Contacts, Rav Israel Zylberberg 05271-66450 Rav Paskesz mbpaskesz@gmail.com 347-496-5657

(17) 9’11371 71323 T/PDAY |7
Jwpw pIr Wy 71713028 .00 635 10
'NIWN 0’02 DN 7 313

X
LE-FEUILLE pu CHABBA

Pour ceux qui souhaitent
dédier Uétude du feuillet pour Uélévation

de [’ame d’un proche
17990 IVTPA INNLIAD AP0 ANV 2312171 PN 222 DYPOPA Y DPTRIZA SV YOWM AR 1% 251 )7 DPWITEA NN AT TN NN
]
Pour contacter [’auteur de ce feuillet «francais»: Bneishimshon@gmail.com

Merci de contacter
Israél: 05271-66-450
Etats-Unis: 347-496-5657

Ty oy

42/ 44



Fo—

Paracha
Michpatim
Chekalim
53
27 Chevat

n2Mpn 2

Edition francaise t&2~

0

(4 :Jj"*‘ o .,.'}‘-: C"‘.;}\
IA" oy by L)
1 "33 naw nrnp

7190 23T UMD NN
1157 SNYma 139

1R =R,

i}Vl 370 |

« Celui qui maudit son pére ou sa mére sera
mis a mort »

Dans notre Paracha, la Torah nous confronte a un fait
saisissant : frapper son pére ou sa mere est passible de
la peine de mort par strangulation, tandis que les
maudire entraine la peine de mort par lapidation.

On pourrait naturellement penser que frapper ses
parents est plus grave que les maudire. Pourtant, la
Torah nous enseigne le contraire : maudire ses parents
est jugé plus séverement, et la peine infligée a celui qui
frappe est la plus « légere » des peines capitales, la
strangulation, alors que le maudisseur est condamné
a la lapidation, la plus sévere de toutes.

Certains croient qu’il est interdit de frapper autrui —
ou son enfant, ou son éleve — mais qu’il serait en
revanche permis de le « frapper » par les mots : se
moquer, rabaisser ou humilier. En réalité, les paroles
peuvent blesser bien plus qu’un geste. On peut oublier
un coup, mais les mots blessants restent longtemps
dans le coeur et leur impact peut durer des années.

La Torah nous enseigne que la force de la parole
dépasse celle des actes. Nous devons étre attentifs a
notre maniére de parler et ne jamais nous dire : « Ce
n’était qu’une parole, ¢a n’a pas d’importance. » Les
mots prononcés ont toujours un effet, positif ou
négatif, sur nous-mémes et sur notre entourage.

Cela nous rappelle un point essentiel pour tout parent
ou adulte qui accompagne un enfant : mesurer
I'impact de nos paroles, surtout devant eux. Une
parole bienveillante est un véritable cadeau, tandis
qu’une parole blessante peut laisser des traces
durables dont on ne peut jamais prévoir toutes les
conséquences.

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

I MmMwynm Ega

A l'occasion du Yahrzeit de mon pére et maitre, le Gaon Rabbi
Lévi Rabinovitch, Zatsal, auteur du Maadanei HaShoulhan,
voici quelques histoires qui témoignent de sa grandeur et de
ses qualités exceptionnelles.

« Béni soit ’homme au regard bienveillant »

Mon pére et maitre, de mémoire bénie, était profondément
animé par la bienveillance : il savait toujours reconnaitre le
meérite et la bonté de chaque personne. A Jérusalem, tout le
monde savait qu’il accueillait chacun avec un visage
lumineux. Humilité et abnégation habitaient tout son étre.
C’est cette attitude qui faisait toujours briller la joie sur son
visage : il savait encourager chaque Juif a regarder le bien qui
existe en chacun.

Tolérant et accompli dans son caractére

Mon pére Zatsal possédait une finesse de caractére rare,
alliant humilité et chaleur humaine, qui attirait
immeédiatement toutes les ames autour de lui. Sa modestie et
sa simplicité illuminaient chacun de ses gestes, et sa
générosité se manifestait naturellement, avec spontanéité et
ouverture envers les autres. C’est cette qualité qui lui permit
de former de nombreux éléves partout ou il enseignait la
Torah, et dans chacune de ses lecons, il mettait un soin
particulier a guider chacun dans le perfectionnement du
caractére, montrant comment dépasser ses inclinations
naturelles et affiner ses traits de personnalité.

Lorsqu’il conseillait de jeunes mariés, il avait ’habitude
d’illustrer ses enseignements par des exemples concrets,
inspirés du Hafets Haim, de mémoire bénie, auquel il était
profondément attaché.

Il racontait ainsi : apres le mariage du Hafets Haim, a
l'occasion de la féte de Souccot, plusieurs endroits de sa cour
convenaient pour installer la Soucca. Selon la régle de nos
Sages (Baba Metsia 59a) exhortant de consulter ’épouse pour
tout ce qui concerne la maison, il demanda a sa femme de
choisir 'emplacement qu’elle jugeait le plus approprié.
Lorsqu’elle comprit qu’on lui confiait une décision si
importante, elle en fut ravie. Elle commenca a réfléchir a quel
endroit serait le plus pratique, considérant l'orientation du
soleil, ’exposition au vent, la proximité de la maison et tous
les autres aspects nécessaires. Aprés de nombreuses
réflexions, elle choisit I'emplacement qu’elle jugeait idéal.

Le ‘Hafets ‘Haim se mit a I’ceuvre avec concentration et piété,
construisant la Soucca avec soin et patience, accomplissant
cette tache difficile entierement par lui-méme. Une fois la
Soucca montée, son épouse vint admirer le résultat et se
réjouit de son travail. Fidéle a son habitude, elle se mit a
réfléchir dans la nuit a sa propre décision et finit par se
demander si l'autre co6té de la cour n’aurait pas été plus
approprié.

Le lendemain matin, elle confia & son mari : « Israél Meir, j’ai
repensé a l’endroit choisi pour la Soucca, et aprés avoir
réfléchi de nouveau, il me semble que jaurais da choisir
l'autre coté. »

W@ Torah-Box

0

-

=N

- N




A sa grande surprise, le ‘Hafets ‘Haim,
sans discuter, se rendit dans la cour
et reconstruisit entierement la Soucca
a lemplacement choisi par son
épouse, depuis la base jusqu’au toit.
La Soucca ainsi érigée était splendide,
parfaite dans sa modestie et son
humilité. Elle ne demandait rien, elle
ne faisait qu’exprimer son doute, et
pourtant le Hafets Haim, par la
grandeur de son caractére, s’effaca,
passant par-dessus ses désirs
personnels et reconstruisit tout avec
patience et diligence.

Lorsqu’il eut terminé de raconter cette
histoire impressionnante, mon pére
se tourna vers le jeune marié et lui
murmura a loreille : « A cette époque,
construire la Soucca était vraiment
une tache difficille. Un homme
ordinaire aurait strement dit a sa
femme : “La Soucca est déja installée,
laissons-la la pour cette année... et
l'an prochain nous la mettrons
ailleurs.”

Mais le secret d'un mariage réussi
repose sur une seule chose : le
renoncement a soi, la capacité a
passer par-dessus ses propres désirs
et a s’effacer. II faut penser
constamment a ce que l'on peut
donner et faire pour l'autre, pour
Hachem et pour Son peuple Israél, et
non a ce que l'on peut recevoir. Plus
on dépasse son égoisme et transforme
son désir de recevoir en volonté de
donner, plus la paix régnera dans le
foyer, et plus la Chekhina s’y
installera.

Je redoute que l’enfant n’ait été
quelque peu affecté...

Mon pére se préparait une fois a une
opération délicate. Avant d’entrer
dans la salle de chirurgie, il se tourna
vers mon frére, le Rav El’hanan
Cohen, et lui dit : «J’ai passé mon
examen de conscience concernant
mes relations avec autrui, pour
m’assurer que je n’avais offensé
personne. J’ai longtemps réfléchi et je
n’ai trouvé aucun défaut... mais je
crains qu’une seule personne ait
peut-étre gardé un ressentiment a
mon égard.

Il y a environ quarante ans, j’étais
chargé d’interroger des enfants sur
des chapitres de Michna par coeur.
On leur attribuait des prix selon leurs
résultats. L'un de ces enfants, trés
appliqué dans son étude, réussit
brillamment le test et demanda a
recevoir un prix plus important, en
raison de ses efforts. A 1’époque, je
refusai, en lui expliquant que les prix
étaient accordés selon les chapitres
réellement examinés. Aujourd’hui, je

crains que cet enfant n’ait gardé
quelque blessure de ce refus. »

Pour apaiser toute inquiétude, mon
pére demanda a mon frere
d’accompagner le rav de la synagogue
ou cet homme priait. Ensemble, ils
allerent trouver l'homme pour lui
demander de déclarer pleinement
qu’il lui pardonnait de tout cceur, et
lui offrir un dédommagement.

Lorsque l'homme se souvint de
I'incident, il confirma qu’il se
rappelait parfaitement tous les

détails et qu'’il pardonnait de tout
coeur. Quand on lui proposa de
l'argent, il préféra recevoir les livres
Maadanei Hachoul’han que mon peére
avait écrits, et ainsi il fut pleinement
satisfait.

A cette occasion, juste avant
lopération, mon pére appela aussi
son épouse, la Rabbanit, pour lui
demander pardon d’une autre petite
offense : un matin, alors qu’il était
trés faible et restait alité, il l’avait
interrogée sur l’heure. Elle lui avait
répondu : « Tu as encore une heure
avant le lever du soleil! » Et il
souhaita a présent obtenir son
pardon pour l’avoir dérangée ce
matin-la.

Combien de précaution est nécessaire
dans les relations entre personnes !
Combien il faut s’é¢loigner de toute
discorde qui n’est pas pour le bien!

Dans 1la réprimande, toujours
attentif au respect d’autrui

J’ai observé chez mon pére, le Gaon,
de mémoire bénie, que méme lorsqu’il
devait réprimander un Juif, il veillait
toujours a agir avec respect. Il
rappelait ’erreur a 'autre seulement
par allusion, sans jamais le blesser
avec ses paroles.

Un jour, a la synagogue, il vit quun
des fideles parlait alors que le public
récitait Alénou Léchabéa’h. Mon pére,
trés attentif aux relations entre
personnes, ne voulut pas le
réprimander durement, mais il ne
pouvait pas laisser passer ce
comportement. Avec douceur, il lui
dit qu’il était str que si '’homme avait
prété attention au texte qu’il récitait,
il n’aurait pas parlé au milieu de
celui-ci.

Il n’a jamais blessé personne

Mon pére, de mémoire bénie, était
extrémement attentif a ne jamais
nuire a autrui. Il me confia un jour
qu’en matiere de relations avec les
autres, il se considérait comme
«innocent», car jamais il n’avait porté
atteinte a qui que ce soit. Il veillait

e ——— e e———————e—————

toujours a agir pour le bien de chacun,
autant que ses moyens le lui
permettaient, motivé par la
reconnaissance et le respect de la
valeur de chaque personne.

Cest la un niveau d’exigence
exceptionnel. Car il est bien connu
qu’il consacra de longues années a
enseigner la Torah a ses éleves et qu’il
était constamment entouré de gens. Et
pourtant, il affirmait qu’il n’avait
jamais blessé la dignité de quiconque :
une réalisation extraordinaire, reflet
de la perfection dans le travail
intérieur d’'un homme.

Participation a la peine d’autrui

Je me souviens d’'un Chabbat ot nous
n’avons pas chanté nos «Zemirot de
Chabbat» a voix haute, mais
seulement a voix basse. C’était la
semaine ou une tragédie avait frappé
une famille de nos voisins : leur enfant
était décédé. Ce Chabbat-la, mes
parents décidérent qu’il n’était pas
approprié de chanter comme a notre
habitude, pour ne pas donner
Iimpression que nous restions
indifférents a leur peine.

Vous m’avez déja pardonné il y a
soixante-cing ans...

Je me souviens d’un épisode avec mon
pére, de mémoire bénie, qui m’a
profondément impressionné et dont
j’ai tiré une lecon sur ’humilité, cette
qualité qui illuminait tout son étre.
Un jour, je suis entré dans sa maison
et je ’ai vu assis, en conversation avec
un visiteur. Je n’ai pas entendu toute
la discussion, mais jai entendu mon
pére, le Gaon, s’adresser a cet homme
en disant «Pardonnez-moi! J’ai
commis une erreur ! »
Et le visiteur lui répondit : « Mais vous
m’avez déja demandé pardon il y a
soixante-cinqg ans... et je vous ai
pardonné, que voulez-vous de plus ?»
J’ai compris que mon pére craignait
d’avoir blessé cet homme il y a de
nombreuses années, et qu’a chaque
occasion il revenait humblement lui
demander pardon pour cette erreur,
jusqua ce qu’il puisse recevoir un
pardon sincére et complet.

On peut mesurer lampleur de
’humilité des grands d’Israél: par
crainte d’avoir pu offenser quelqu’un,
ils reconnaissent ouvertement leurs
fautes et disent: «J’ai commis une
erreur, je demande pardon !» Leur
vigilance pour ne jamais nuire a autrui
est remarquable, et si un tort devait
survenir, ils s’assurent avec un
profond sérieux d’obtenir le pardon
complet.

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

W@ Torah-Box



	Le feuillet de la Communauté Sarcelles
	Shalshelet News
	L’hebdo de Mir
	Devinettes sur la Paracha
	Boï Kala
	Baït Neeman
	Véyo’atsénou Kévatékhila
	Mayan Haim
	Kecher Chelomo
	Autour de la table du Shabbat
	Bnei Shimshon
	Tiv Hakehila

