
DU

Proposé par

Sélection de feuillets sur la Paracha à imprimer et déguster

Mille-Feuille 

N°341 
MICHPATIM

13 et 14 février 2026



Page

Cette semaine, retrouvez les  
feuillets de Chabbath suivants :

Contents

Le feuillet de la Communauté Sarcelles����3
Shalshelet News�������������������������������������������5
L’hebdo de Mir���������������������������������������������9
Devinettes sur la Paracha�������������������������18
Boï Kala�������������������������������������������������������19
Baït Neeman�����������������������������������������������21
Véyo’atsénou Kévatékhila�������������������������29
Mayan Haim�����������������������������������������������31
Kecher Chelomo����������������������������������������35
Autour de la table du Shabbat������������������39
Bnei Shimshon�������������������������������������������41
Tiv Hakehila�����������������������������������������������43



La Paracha de Michpatim traite, 
comme son nom l’indique, des 
Commandements appelés 
«Michpatim (Ordonnances)», c’est-
à-dire ceux que la raison humaine 
oblige et qu’il convient d’observer 
même s’ils n’avaient pas été donnés 
par D-ieu, comme l’enseigne le 
Talmud (Yoma 67b): «…L’expression 
‘Mes Ordonnances’ (Michpataï) fait 
référence à des choses qui, même si 
elles n’avaient pas été écrites, auraient 
logiquement dû l’être. Il s’agit des 
interdictions concernant l’idolâtrie, 
les relations sexuelles illicites, 
l’effusion de sang, le vol et le fait de 
blasphémer le nom de D-ieu.» Dès 
lors, une question se pose: Pourquoi 
cette Paracha suit-elle immédiatement 
la Paracha de Yitro, celle du Don de 
la Thora? N’aurait-il pas été plus 
approprié d’associer au Don de la 
Thora les Commandements dont 
l’existence découle uniquement de 
leur origine divine manifeste - les 
Témoignages (Edout) et les Décrets 
(‘Houkim), plutôt que ceux qu’il 
aurait été convenable d’observer 
même s’ils n’avaient pas été donnés 
par Hachem? D’après les paroles 
bien connues de nos Sages (Chémot 
Rabba 12, 3), le but du Don de la 
Thora fut d’abolir la séparation entre 
«le Supérieur» (Ha-Elyonim) [les 
Mondes spirituels] et «l’Inférieur» 
(Ha-Ta’htonim) [principalement 
notre monde physique] et de les unir. 
Cette union doit s’opérer de deux 
manières: «Le Supérieur  descendra 
vers l’Inférieur» et «l’Inférieur montera 
vers le Supérieur». «Le Supérieur 
descendra vers l’Inférieur» signifie 
que la spiritualité et la sainteté 

pourront se manifester et se révéler 
au monde ici-bas. «L’Inférieur 
montera vers le Supérieur» signifie 
que le Monde d’en bas lui-même 
pourra se transformer, s’élever et être 
sanctifié. Ces deux aspects du lien 
entre le Monde d’en haut et le Monde 
d’en bas sont représentés par les 
deux Parachiyot: La Paracha de Yitro 
et la Paracha de Michpatim. La 
Paracha de Yitro, Cette Paracha décrit 
une Révélation divine miraculeuse 
qui stupéfia le monde et le plongea 
dans la crainte et le désarroi, comme 
il est dit: «Et toute la montagne 
trembla violemment» (Chémot 19, 
18), et «le Peuple vit, s’enfuit et se tint 
à distance» (Chémot 20, 14), et de ce 
fait, elle ne put influencer le monde 
lui-même ni y engendrer un 
changement fondamental. La Paracha 
de Michpatim, quant à elle, décrit la 
seconde étape du Don de la Thora. 
«l’Inférieur montera vers le 
Supérieur»: Les Michpatim – les 
Commandements qui correspondent 
aux lois naturelles et logiques, et qui 
émanent comme du monde lui-
même – expriment le fait que la 
sainteté divine (la Volonté divine) 
pénètre le monde et l’influence, de 
sorte que le monde inférieur est 
exalté et sanctifié. Voilà donc la 
raison pour laquelle la Paracha de 
Michpatim apparaît immédiatement 
après la Paracha de Yitro, car ces 
deux Parachyot constituent ensemble 
le Don de la Thora dans toute sa 
signification: «Le Supérieur  
descendra vers l’Inférieur» et 
«l’Inférieur montera vers le 
Supérieur».

Collel

LLee  ffeeuuiilllleett  ddee  llaa  CCoommmmuunnaauuttéé  
SSaarrcceelllleess

Michpatim
27 Chévat 5786

14 Février 
2026
346

HHoorraaiirreess  ddee  CChhaabbbbaatt

HHaaddllaakkaatt  NNéérroott::    1177hh4499
MMoottssaaéé  CChhaabbbbaatt::  1188hh5588

DDvvaarr  TToorraahh MichpatiM

1) A l’approche de Pourim et de Pessa‘h, 
nos Sages ont instauré la lecture de quatre 
passages de la Thora à lire en public: La 
Paracha de Chékalim, de Zakhor, de Para 
et celle de Ha’Hodech. La Paracha de 
Chékalim est lue le Chabbath précédant le 
Roch ‘Hodech Adar. Si Roch ‘Hodech 
Adar tombe Chabbath, on la lira le jour 
même de Roch ‘Hodech. La Haftara lue ce 
Chabbath commence (Mélakhim II 11, 17) 
par les mots: «Vayikhrot Yéhoyada» (Les 
Achkénazes ainsi que certaines 
communauté Séfarades, commence un 
peu après [Mélakhim II 12, 1] par le verset 
commençant par: «Ben Chéva 
Chanim…»), et elle fait référence au don 
des Béné Israël au Temple, lors de leur 
pèlerinage afin de faire la remise à neuf du 
Beth HaMikdache. 
2) La Paracha de Zakhor est lue le 
Chabbath qui précède Pourim. On lira 
alors la Haftara (Chemouël I 15,1-34): 
«Vayomer Chemouël el Chaoul» (les 
Achkénazes commence un verset après) 
qui décrit l’extermination partielle 
d’Amalek par le roi Chaoul. 
3) La Paracha de Para sera lue le Chabbath 
précédant la lecture de la Paracha de 
Ha’Hodech. La Haftara de ce Chabbath 
est un passage du Prophète Ezéchiel (36, 
16-38) qui rapporte la promesse de D-ieu 
de nous purifier. La Paracha de 
Ha’Hodech est lue le Chabbath précédant 
Roch ‘Hodech Nissan. Si Roch ‘Hodech 
Nissan tombe Chabbath, on la lit ce jour 
même. La Haftara particulière de ce 
Chabbath est aussi un passage du 
Prophète Ezéchiel (45, 15-46 et 18) qui 
décrit les sacrifices qui étaient offerts 
durant le mois de Nissan. 
4) Durant ces quatre Chabbatot, on sortira 
deux Sifré Thora: dans le premier on 
appellera sept fidèles pour lire la section 
de la semaine, et le Maftir lira dans le 
second Séfer Thora le texte supplémentaire 
concernant ce Chabbath. Puis, on lira la 
Haftara spéciale en rapport avec la lecture 
du second Séfer.

 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha  Josiane Esther Soria Bat Sim’ha Sarah Bat Nouna Sarah Bat Nouna  Yaacov Ben Lisa  Yaacov Ben Lisa  Abraham Ben Malka Bénaïs  Abraham Ben Malka Bénaïs  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
 Fortune Messaouda Bat Aïcha  Fortune Messaouda Bat Aïcha  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Léonie Dabia Bat Julie Débora Léonie Dabia Bat Julie Débora

לעילוי נשמת

«Pour quelles raisons l’animal meurtrier est-il condamné à mort?»

LLee  RRéécciitt  dduu  CChhaabbbbaatt
Un homme très fortuné vivait au temps de Rav Cherira Gaon. Il avait hérité de ses ancêtres 
un Séfer Thora qui lui était très cher. Il avait été écrit par Ezra le Scribe lui-même, et il était 
donc d’une très grande valeur et d’une sainteté toute spéciale. Cet homme avait deux 
enfants qui vivaient paisiblement, et ne s’était jamais disputés. Mais tout cela ne fut vrai 
que tant que leur père était vivant. Quand celui-ci tomba malade et mourut, une violente 
querelle éclata entre eux. Chacun voulait voir le précieux Séfer Thora en sa possession, 

Mille-Feuille DU 3 / 44

Le feuillet de la Communauté Sarcelles



Il est écrit dans notre Paracha: «Si un bœuf heurte un homme ou une femme et qu’ils en 
meurent, ce bœuf doit être lapidé et il ne sera point permis d’en manger la chair; mais le 
propriétaire du bœuf sera absous» (Chémot 21, 28). Trois opinions différentes ont été 
émises sur les raisons de la condamnation à mort de l’animal meurtrier: 1) «S’il a été 
ordonné de mettre à mort l’animal qui aura tué un homme, ce n’est pas pour infliger un 
châtiment à l’animal mais pour punir son maître. C’est pourquoi il a été défendu de tirer 
profit de la chair de l’animal, afin que le maître le garde avec soin, sachant bien que si 
l’animal tuait un enfant ou une grande personne, libre ou esclave, il en perdrait 
inévitablement le prix, et que, si c’était un animal notoirement dangereux, il serait même 
obligé de payer une amende qui viendrait s’ajouter à la perte du prix…» [Maïmonide - 
Guide des Egarés III, 40].  2) Tout animal meurtrier est passible de la peine de mort quand 
bien même il ne serait propriété d’aucun maître. Aussi, la peine de mort ne peut-elle être 
destinée à punir le maître; en réalité, elle a pour but de protéger la société contre toutes 
les créatures qui sont la cause de nombreux préjudices [Ralbag]. 3) L’animal est 
pleinement responsable du sang humain verset par lui, comme il est dit: «Toutefois 
encore, votre sang, qui fait votre vie, J’en demanderai compte: Je le redemanderai à tout 
animal… car l’homme a été fait à l’image de D-ieu» (Béréchit 9, 5). Les notions de faute 
et d’expiation ne s’appliquent certes pas aux animaux, mais la mise à mort de l’animal 
repose sur un «décret divin גזרת המלך», rendu en l’honneur de l’homme que D-ieu a créé 
à son image. Et c’est précisément en vue de rendre l’homme conscient de la haute dignité 
de son existence physique que le pouvoir lui a été délégué d’exécuter la sentence, qu’il 
s’agisse d’un homme ou d’un animal [Ramban]

et renonçait au reste de l’héritage. Aucun n’était prêt à céder. Comme ils 
n’arrivaient pas à se mettre d’accord, et que les disputes ne faisaient que de 
s’envenimer, ils décidèrent de demander à un Rav compétent. Ils se rendirent 
donc chez le plus grand érudit de l’époque, Rav Cherira Gaon. Celui-ci écouta 
les deux parties. Ne réussissant pas à faire de compromis entre eux, il décréta 
que l’héritage serait partagé par le sort. Le tirage eut lieu en présence de Rav 
Cherira Gaon et son tribunal. L’un des frères reçut le Séfer Thora, et l’autre hérita 
de la grande fortune de son père. La joie de celui qui avait reçu le précieux 
rouleau était indescriptible! Quel bonheur que de posséder un parchemin si 
saint, écrit de la main d’Ezra lui-même! Quant à l’autre frère, il sortit du tribunal, 
malheureux. Il était devenu extrêmement riche, mais toute cette fortune ne lui 
disait rien. Il aurait tant voulu hériter de ce Séfer Thora! Dans la ville de ces 
deux frères, habitait un méchant homme. L’histoire du partage était devenue le 
grand sujet de conversation de tous. Lui se moquait bien d’un tel intérêt pour 
un rouleau de parchemin! Il voulait abîmer le bonheur de celui qui avait reçu 
le Séfer Thora. Il décida de le rendre Passoul (inapte), et de prouver ainsi que le 
rouleau n’était pas authentique, et que l’homme avait renoncé inutilement à une 
grande fortune! Il se déguisa pour qu’on le prenne pour un étranger, si jamais 
on l’attrapait sur le fait. Il se rendit ainsi, méconnaissable, à la Synagogue où 
était déposé le précieux rouleau. Il s’y cacha toute la nuit. Quand il entendit le 
dernier des fidèles quitter l’endroit, il sortit en silence de sa cachette, et se dirigea 
droit vers l’Aron Kodech (l’arche sainte). Il en retira le fameux Séfer Thora, ouvrit 
la boîte précieuse, et sortit le parchemin. Il tomba juste sur le verset (Chémot 23, 
25): «Vaavadetem, et vous servirez l’Eternel votre D-ieu» Il effaça la lettre Ayin 
du mot «Vaavadetem», et écrivit à la place Aleph. Il avait changé ainsi le sens 
du mot et le verset se lisait: «Et vous détruirez...» Il ne s’agissait pas seulement 
de méchanceté, il fallait être un vrai renégat pour oser donner au verset un sens 
pareil! Il referma le Séfer Thora, le remit à sa place, puis retourna à sa cachette 
jusqu’au lendemain matin. Quand la Synagogue se remplit de monde pour la 
prière du matin, il se mêla à la foule. Personne ne remarqua rien. À l’office du 
Chabbath, au milieu de la lecture de la Thora, il y eut soudain un silence. Le 
mot «Vaavadetem» était écrit avec une grave faute d’orthographe. Le fameux 
rouleau était Passoul, à la stupéfaction de tous les assistants. Il fut mis de côté, et 
on continua la lecture dans un autre. Le frère qui avait hérité du Séfer Thora en 
tomba malade de chagrin. La faute pourrait être corrigée. Mais c’était un signe 
que le rouleau n’avait pas été écrit par Ezra. Tout n’avait été qu’une légende! Il 
était inconsolable! Avec le temps son chagrin augmenta. Sa maladie s’aggrava. 
Les médecins ne lui trouvèrent pas de remède. Sa vie était en danger. Une nuit, 
son père lui apparut en rêve, et lui dit: «Mon fils, ne sois pas si triste! Ce Séfer 
Thora que tu as hérité de moi a été réellement écrit par Ezra. La faute a été 
faite par méchanceté par un vil renégat, qui voulait te priver de ton merveilleux 
héritage.» L’homme pensa que ce n’était qu’un rêve. Mais la nuit suivante, son 
père lui apparut à nouveau, et lui répéta les mêmes paroles. Il lui assura que le 
renégat avait reçu sa punition: «Lève-toi mon fils, et va demain à la Synagogue. 
Sous la table où le méchant homme a accompli son méfait, tu trouveras son œil. 
Il a été puni par là où il a péché: ‘Ayin Ta’hat Ayin’ (œil pour œil) - il a payé de son 
œil (se dit aussi Ayin) pour le Ayin qu’il a effacé. Quant au parchemin, n’y touche 
pas. Ne prends pas le scribe pour le corriger! Au ciel, il a été décrété qu’Ezra lui-
même viendra le faire!» Le lendemain, le fils raconta son rêve aux Sages de la 
ville. Tout s’était en effet accompli, comme il lui avait été révélé la nuit! 

Ce Chabbath s’appelle «Chabbath Chékalim» car nous 
lisons dans la Thora un passage spécifique à la Mitsva du 
«Ma’hatsit Hachékel – demi-sicle d’argent» (enseignée 
au début de la Paracha de Ki Tissa), en souvenir de 
l’impôt par tête que l’on prélevait pour le service du 
Temple, à cette époque de l’année. De nombreuses 
raisons ont été indiquées aussi pour le choix d’un 
«demi-sicle» (et non d’un sicle entier) comme 
contribution de chaque homme. Le «demi-sicle» est 
appelé «Kôfer Néfèch», rachat pour une faute très grave: 
Celle du Veau d’Or. Or, dit le Talmud Yérouchalmi, c’est 
la moitié de la journée seulement qu’ils ont adoré le 
Veau d’Or: C’est pourquoi le Saint béni soit-Il ne leur 
demanda comme rançon que la moitié du sicle. Par 
ailleurs, l’homme doit toujours juger avec modestie 
l’effort qu’il a accompli dans sa «Avodat Hachem», en 
se disant: si seulement j’ai fait la moitié de ce que 
j’aurais été capable d’accomplir! D’après un autre avis, 
le «demi-sicle» doit nous rappeler chaque année que si 
les hommes ont dansé devant le Veau d’Or, leurs femmes 
(leurs «moitiés») au contraire ont refusé toute 
participation à ce péché! C’est donc la moitié seulement 
du couple qui a besoin de cette somme de rachat. La 
première Michna du Traité Chékalim enseigne: «Le 
premier jour du mois d’Adar, on annonce le payement 
des sicles שקלים [Chékalim] et l’interdiction de semer des 
espèces différentes כלאים [Kilaïm]». Ainsi, le Beth Din 
envoyait des mandatés dans chaque ville, pour mettre 
en application ces deux principes de la Thora. Pourquoi 
quelles raisons, nos Sages ont-ils tenu à lier le 
prélèvement des sicles (Chékalim) avec l’interdiction 
de semer des espèces différentes (Kélaïm)? Plusieurs 
réponses, parmi lesquelles: 1) Le Talmud [Méguila 13b] 
explique: «Celui qui a créé le Monde, savait que dans 
l’avenir, Haman devait promettre au Roi de mettre à sa 
disposition dix mille Kikar d’argent contre la signature 
des décrets d’anéantissement des juifs de son royaume. 
Aussi, D-ieu a-t-il ordonné à Israël de donner, chaque 
année au mois d’Adar, un demi-sicle par tête, afin que 
leurs Chékalim devancent ceux d’Haman». Ainsi, les 
Chékalim qu’apportent les Juifs dès le premier Adar, 
déracinent les mauvais desseins des Haman de l’histoire, 
à l’image des Kélaïm que l’on déracine [les Kélaïm font 
allusion aux forces du Mal. Aussi, la Guématria du mot 
«HaKélaïm הכלאים» est égale à celle du mot Haman [95] 
plus 11, en référence aux «onze couronnes du Mal»: 
Haman et ses dix fils [Maassé Rokéa’h]. 2) Le Ma’hatsit 
Hachekel exprime l’idée de l’unité du Peuple Juif אחדות 
(nous ne sommes que des «moitiés». Pour devenir «un», 
une entité à part entière, nous devons nous unir). Ainsi, 
il n’y a pas de différence entre les Juifs vis-à-vis de cet 
impôt: «Le riche ne donnera pas plus, le pauvre ne 
donnera pas moins que la moitié du sicle» (Chémoth 
30,15). Cependant, pour que cette unité soit sainte et 
bénie, il faut qu’elle s’accomplisse autour des Tsaddikim, 
dont le modèle est Moché Rabbénou, initiateur de la 
Mitsva du Ma’hatsit Hachekel: «Quand tu feras (Toi 
Moché) le dénombrement général des Enfants d’Israël… 
Ce tribut, présenté par tous ceux qui seront compris 
dans le dénombrement, sera d’un demi-sicle» (Chémoth 
30,12-13) [A remarquer que la lettre centrale du mot 
Ma’hatsit מחצית est un Tsaddé, allusion au Tsaddik. 
Aussi, les deux lettres qui l’entourent, forment le mot 
‘Haï חי vivant, tandis que les deux lettres les plus 
excentriques forment le mot Meth מת mort: L’attachement 
au Tsaddik procure la vie, tandis que s’en éloigner 
conduit au contraire]. Pour que l’attachement au 
Tsaddik par l’intermédiaire des Chékalim soit parfait, il 
est nécessaire de se séparer et de s’éloigner des Réchaïm 
appelés Kélaïm. [Divré Yoël]. 3) Le mois d’Adar et en 
particulier son premier jour, préparent le mois de Nissan 
dont le thème central est la Délivrance d’Israël [Roch 
Hachana 12a]. Cette préparation se réalise sur deux 
fronts: l’unité et l’amour d’Israël (Chékalim) afin 
d’annuler la haine gratuite, cause de l’exil, et la 
Téchouva, condition nécessaire à la Guéoula, afin de 
déraciner le Mal (Kélaïm) [Likouté Si’hot].

RRééppoonnsseess

LLaa  ppeerrllee  dduu  CChhaabbbbaatthh

Mille-Feuille DU 4 / 44



Mille-Feuille DU 5 / 44

Shalshelet News



Mille-Feuille DU 6 / 44



Mille-Feuille DU 7 / 44



Mille-Feuille DU 8 / 44



גיליון שבועי
לתלמידי, בוגרי

וידידי ישיבת מיר

פרשת וארא

שמחת התלמידים כשמחת בניו
כשהיו נכנסים אל מרן רה"י הגרנ"צ פינקל זצ"ל 
להזמינו לחתונה, הן אם היה זה החתן והן אם 
היו אלו המחותנים, היה רבינו פותח את ההזמנה 

מתבונן בכל הפרטים היטב. 

הוא הקפיד על כך, גם אם היה זה החתן העשירי 
היה  כאשר  וגם  להזמינו,  יום  באותו  שנכנס 
בחולשה עצומה, והדבר עלה לו במאמצים מרובים.

בשמחות הנישואין של בני הישיבה עשה את 
כל ההשתדלויות לבוא ולשמוח עם החתן ביום 
שמחתו. ובטרם נעשה ראש הישיבה היה משתתף 
את  מוריד  ומרקיד,  רוקד  ניכר,  זמן  בחתונה 
הפראק והכובע כדי שיוכל לרקוד ולשמח במרץ, 
כעלם נעורים, כמה פעמים כשניגש אליו אבי 
"הוא  היה מגיב:  והזדהה כאבי החתן,  הבחור 

גם בן שלי".

עד היכן הגיעו הדברים:

באותו ערב בו נישא בנו בכורו של רבינו, ראש 
אחד  של  חתונה  התקיימה  שליט"א  הישיבה 
מבני הישיבה, ברור היה לכולם שביום שמחת 
בנו בכורו לא יתכן שרבינו ימצא זמן להשתתף 
בשמחה אחרת. להפתעת התלמידים רבינו יצא 
משמחת נישואי בנו, עצר מונית, נסע לחתונה 
השניה, רקד עם החתן והמחותנים רבע שעה 

וחזר לשמחתו.

דבר הישיבה

 17:45  16:30 ירושלים 

 17:47  16:44 בני ברק 

 18:10  16:54 ציריך 

 17:55  16:25 וינה 

18:32  16:59 אנטוורפן 

 18:28  17:16 פריז 

זמני כניסת ויציאת השבת

 "הנה הפשטתם צורת הישיבה, וקלטתם רוח ורצון הישיבה, ובזה עשיתם לכם חבורה לילך בעקבות רוח הישיבה,
ובכל מקום שאתם נמצאים לקחתם זאת כאילו להיות עם הישיבה בין כתלי הישיבה"

(מרן המשגיח הגה"צ רבי ירוחם ליבוביץ זצוק"ל ממיר)

מתורת רבותינו

מיהו בן חורין אמיתי
ואני אקשה את לב פרעה )ז, ג(. 

פרעה,  לב  את  הקב"ה  שהכביד  מה  בביאור 
הסביר מרן ראש הישיבה הגרנ"צ פינקל זצ"ל, 
כי הנהגת הקב"ה עם פרעה היתה באופן של 
מידה כנגד מידה, הקב"ה נטל ממנו את הבחירה 
בטוב ומנע ממנו לשוב בתשובה, משום שאף 
פרעה  שהרי  הבחירה,  את  מישראל  נטל  הוא 
שעבד את כלל ישראל, ושוב לא יכלו לבחור 
בטוב ולעשות כרצונם ככל בן חורין, אלא היו 
לחלוטין.  פרעה  לרצון  להשתעבד  מוכרחים 
ולפיכך נהג בו הקב"ה מידה כנגד מידה ונטל 
ממנו את כח הבחירה, ומנע ממנו לבחור בטוב 

ולשוב בתשובה על מעשיו.

שאינו  שאדם  הסבורים  כאלו  "ישנם  והוסיף: 
שומר תורה ומצוות הינו בעל בחירה גדול יותר, 
שיכול הוא לעשות כל שברצונו, ואילו השומר 
תורה ומצוות כביכול איננו בוחר את מעשיו. אך 

כבר לימדונו חז"ל )אבות פ"ו מ"ב( "אין לך בן 
חורין אלא מי שעוסק בתלמוד תורה", ודרשו 
זאת מהכתוב )שמות לב, טז( "והלוחות מעשה 
אלקים המה והמכתב מכתב אלקים הוא חרות 
על הלוחות", "אל תקרי 'חרות' אלא 'חירות'". 
והיינו שהעוסק בתורה וכל מעשיו ופעולותיו הם 
לאחר התבוננות אם הם אסורים או מותרים, 
ובכך משליט את שכלו על תאוותיו ורצונותיו, 
והוא הבן חורין האמיתי! אבל מי שאינו שומר 
תורה ומצוות רח"ל, הינו 'עבד נרצע' ליצרו הרע 

ולתאוותיו והם המוליכים אותו בכל דרכיו".

יציאת  ענין  בכל  ומתבונן  אדם  עומד  כאשר 
מצרים, חובה עליו להתבונן על המטרה העיקרית 
של יציאת מצרים - להיות בעלי בחירה ולעבוד 

את הקב"ה.

שיחות הגרנ"צ

מנהג דרכם של רשעים
ה' הצדיק ואני ועמי הרשעים )ט, כז(. 

שח המשגיח הגה"צ רבי יחזקאל לווינשטיין: 
אמרו חז"ל, כי כך דרכם של רשעים אשר בעת 
צרה צועקים, ומשנענו חוזרים לרשעתם. לכאורה 
מה רצו חז"ל לומר בזה, והלא מקרא מלא הוא, 
כיצד הקשה פרעה את ליבו כשאך היתה רווחה, 
ואם כן מה היה צורך לחזור ולהכניס תחת כלל 

את הנאמר במפורש בתורה.

אמנם גילו לנו חז"ל דבר גדול, בל נטעה ונחשוב, 
כי כאשר נכנע הרשע בעת צרה הרי הוא נכנע 

באמת ובתמים ורק 'אחר כך' יצרו חוזר וגובר 
עליו. לא כך הוא, אלא 'שמלכתחילה' לא היתה 
כניעתו אמיתית ופנימית, ומה שנכנע בעת הצרה 
אין זה אלא מנהג מ'דרכם של רשעים'. גם צורת 
הכנעה זו, הכנעה מזויפת מן השפה ולחוץ, אינה 
אלא מדרכיהם של הרשעים. נמצא איפוא שלא 

היתה כניעה והכנעה מעולם. 

יד יחזקאל

הלימוד המאלף מהברד שנעצר באוויר
ויחדלו הקולות והברד ומטר לא נתך ארצה )ט, לג(. 

ואף אותן שהיו באויר לא  לא נתך, לא הגיע, 
הגיעו לארץ )רש"י(.

הקשה מורינו הגאון רבי אליהו ברוך פינקל זצ"ל, 
מה צורך יש בנס זה עבור המצרים, ומאי אכפת 

לן אם הברד שהיה באוויר היה מגיע לארץ?

בא  ודבר  דבר  שכל  מכאן  אנו  למדים  אלא, 

בשליחותו של הקב"ה, ואף הברד העומד באוויר 
אינו נתך לארץ אם לא נשלח על ידי הקב"ה, 
ומאחר שהקב"ה עצר את השליחות של הברד 
לאחר תפילתו של משה, שוב לא נתך ארצה 

אף שכבר היה באוויר.

<משלחן רבי אליהו ברוך )עמ' רס"ג(

ברכת מזל טוב

לידיד הישיבה הנכבד
תמכין דאורייתא

הר"ר אברהם ישראל וינברג שליט"א
וכל המשפחה הנכבדה - אנטוורפן
לרגל השמחה השרויה במעונם 

בהיכנס בנם היקר 
הב' בן ציון נ"י

לנועם עול תורה ומצוות

ברכתנו שלוחה מהיכלי התורה
שיזכה לעלות מעלה מעלה

במעלות התורה והיראה
 ויזכו לרוות רוב נחת דקדושה

מהם ומכל יוצ"ח
מתוך שמחה וטוב לבב

Hebdomadaire 
pour les étudiants, 
les fidèles et les proches 
de la Yeshivat Mir.

Paris 17:39 18:58

Jérusalem 16:48 18:02

Bné-Brak 17:05 18:04

Zurich 17:26 18:35

Vienne 16:58 18:28 

Anvers 17:36 18:47

Londres 16:57 18:01

HORAIRES 
DE CHABBATPARACHAT MICHPATIM

BETH 
MIDRASH

LE MESSAGE DE LA YÉSHIVA
Rav Nathan Tsvi Finkel Zatsal

ENSEIGNEMENTS DE NOS MAÎTRES 
Ressentir et se représenter la souffrance d’autrui
« Si tu acquiers un esclave hébreu, six années il servira, et la septième il sortira 
libre, gratuitement » (Ch.21 ; 2).

Il convient d’expliquer pourquoi 
la Mitsva de la libération des 
esclaves fut transmise aux 
enfants d’Israël précisément au 
moment de la sortie d’Égypte. 

Ce sujet nous interpelle puisque la loi de l’esclave 
hébreu ne s’appliqua pas immédiatement après le 
don de la Torah, mais seulement après l’entrée en 

Erets Israël et l’instauration du Yovel (Jubilé). Or, avant 
la Révélation, il semble que les commandements ne 
concernaient que des Mitsvot pouvant être observées 
immédiatement, telles que le Chabbat. Notre maître, 
le Roch Yéshiva, l’illustre Rav ‘Haïm Schmoulewitz 
Zatsal, expliqua que par nature, il est extrêmement 
difficile à l’homme de renvoyer ses esclaves libres, car 
il les considère comme sa propriété et le fruit de son 

« Un argent de Torah »
Notre maître, le Roch Yéshiva Rav Nathan Tsvi Finkel 
Zatsal, raconta :

Je me trouvais chez un Juif en Amérique, et il me 
raconta que lors d’un séjour à Eilat, il visita un endroit 
où l’on pouvait observer diverses espèces de poissons. 
Tandis qu’il les regardait, observant attentivement 
comment ils bondissaient d’un endroit à l’autre afin de 
saisir leur nourriture, il se posa la question suivante: 
 « Quelle différence y a-t-il entre eux et moi ? Eux 
courent sans cesse d’ici à là pour se nourrir et gagner leur 
subsistance ; moi aussi, je cours d’un lieu à un autre pour 
gagner mon pain. »

Son fils lui répondit — et voyez quelle est la sensibilité 
d’un Juif — : « Alors que les poissons courent pour se 
procurer leur nourriture, nous, nous courons pour gagner 
de l’argent grâce auquel nous méritons de soutenir la 

Torah… dès lors, il ne 
s’agit pas d’un argent 
ordinaire, mais d’un 
“argent de Torah”. »

Si nous observons le 
monde, nous verrons qu’il 
est rempli de dissensions et de 
divisions : nation contre nation, ville contre ville, et 
homme contre son prochain. Cependant, nous qui 
avons eu le mérite de recevoir la Torah Hakedocha, 
devons redoubler d’efforts pour améliorer nos Midot, 
conformément aux traits que la Torah a implantés en 
nous, et accroître l’unité entre nous. Par ce mérite, 
nous accéderons à la délivrance parfaite, rapidement 
de nos jours, Amen.

(Source : « Si’hot de Rabbi Nathan Tsvi »)

Mille-Feuille DU 9 / 44

L’hebdo de Mir



labeur. Bien que l’âme de l’esclave aspire ardemment 
à la liberté et que le joug de l’asservissement lui pèse 
lourdement, le maître ne le ressent pas.

C’est pourquoi le peuple d’Israël reçut cette Mitsva 
précisément au moment où il sortit lui-même 
de la maison de servitude, lorsqu’il éprouvait 
personnellement la grande joie de la liberté. C’était là 
l’instant propice pour saisir l’ordre suprême : « Au terme 

de sept années, vous renverrez chacun son frère. »

Tel est aussi le sens du verset : « Vous connaissez 
l’âme de l’étranger, car vous avez été étrangers au pays 
d’Égypte » (Ch.23 ; 9). Par une perception vécue et 
sensible, ils pouvaient alors comprendre pleinement 
la signification de la Mitsva de libérer les esclaves, eux 
qui venaient de passer de l’esclavage à la liberté.

(Source : « Léti‘tekha ‘Elyon »)

Les jugements d’Hachem sont vérité :  
ils sont parfaits tous ensemble
« Si un homme vole un bœuf ou un mouton, puis l’abat ou le vend, il paiera cinq 
bœufs pour le bœuf et quatre brebis pour la brebis » (Ch.21 ; 37)

Rabbi Yo’hanan ben Zakkaï dit : 
Hakadoch Baroukh Hou se a soucie 
de l’honneur des créatures. Le 
bœuf marche de lui-même, et le 

voleur ne s’est pas avili en le portant sur son épaule ; 
il paiera donc cinq. La brebis, qu’il doit porter sur son 
épaule, l’a déshonoré ; il paiera donc quatre. Rabbi 
Méïr dit : vois combien grande est la valeur du travail 
— le bœuf, dont la fonction productive a été annulée, 
vaut cinq ; la brebis, dont la fonction n’a pas été 
interrompue, vaut quatre (Rachi).

Dans son ouvrage intitulé « Daât Torah », notre maître 
le Machguia‘h Rav Yéro’ham Leïbowitz Zatsal exprime 
son immense émerveillement : lorsque la Torah punit 
le voleur, elle n’ignore pas pour autant son honneur — 
ce point d’honneur ténu qui, bien qu’échappant aux 
yeux du voleur lui-même, n’échappe pas au regard 
pénétrant de la Torah. Aurions-nous, nous, pris en 
considération la fatigue du voleur sous le poids du 
fardeau porté sur ses épaules ? Assurément pas.

Dès lors surgit une autre question : le jugement de 
la Torah à l’égard du voleur mérite-t-il d’être appelé 
« jugement », alors qu’il est entièrement empreint de 
bonté et de miséricorde ?

Du verset « Les jugements d’Hachem sont vérité, ils sont 
parfaits tous ensemble » (Téhilim Ch. 19) se révèle un 
pan de la Providence Divine. Dans les jugements 

divins, la vérité est menée jusqu’à son terme, sans 
aucune concession — comme l’enseigne la Guémara 
(Baba Kama 50a) : quiconque dit que Le Saint béni 
soit-Il renonce à la rigueur verra sa vie renoncée.

Et pourtant — « ils sont parfaits tous ensemble » : 
jugement et bienfaisance y cheminent conjointement. 
Tel est le fondement des jugements Divins, si pénétrés 
de charité que même le détail minime du port de la 
brebis sur l’épaule est pris en compte. Il n’en est pas 
ainsi des tribunaux humains, qui, lorsqu’ils jugent un 
voleur, ne considèrent guère ces éléments annexes.

On pourrait penser que cela provient, chez eux, de  
la profondeur du droit et d’une grande haine de 
l’injustice ; mais à y regarder de près, l’absence de 
justice bienfaisante dans les tribunaux humains 
procède plutôt de l’étroitesse et des limites de 
l’intelligence humaine.

C’est pourquoi les jugements d’Hachem diffèrent 
tant : justice et bienfaisance y marchent ensemble, 
au point que, sans la gravité de la faute, l’ensemble 
des circonstances prises en compte au titre de 
la bienfaisance aurait pu absoudre le fautif. Ces 
enseignements nous révèlent la gravité du péché : si, 
malgré une telle conduite empreinte de bonté et de 
miséricorde, il reste place pour la sanction, c’est que la 
faute est effectivement grande.

(Source : « Yalkout Léka‘h Tov »)

Pourquoi le Machguia‘h ne verrouillait-il pas la porte de sa chambre ?
« Vous n’opprimerez aucune veuve ni orphelin » (Ch.22 ; 21).

Cette règle vaut pour toute personne ; toutefois, 
l’Écriture parle du cas le plus courant, car ils 
sont faibles et l’on est plus enclin à les léser (Rachi, 

Mekhilta).

« Rabbi Yichmaël et Rabbi Chimon étaient conduits 

ENSEIGNEMENTS DE NOS MAÎTRES 

Mille-Feuille DU 10 / 44



ENSEIGNEMENTS DE NOS MAÎTRES 
pour être exécutés. Rabbi Chimon dit à Rabbi 
Yichmaël : “Maître, mon cœur se brise, car je ne sais 
pour quelle faute je suis exécuté.” Rabbi Yichmaël 
lui répondit : “Jamais un homme ne s’est-il présenté 
devant toi pour un jugement ou une question, et 
tu l’as fait attendre, le temps de boire ton verre, de 
chausser tes chaussures ou de t’envelopper de ton  
Talith ?” La Torah dit : “Si vous affligez, vous affligerez” 
— qu’il s’agisse d’une grande affliction ou d’une 
affliction minime.” Il lui dit : “Maître, tu m’as consolé.” » 
(Mékhilta)

Nous voyons ainsi, de manière concrète, à quoi 
ressemblait l’étude du Moussar chez nos Sages :  
Rabbi Yichmaël, Cohen Gadol, reprend Rabbi 
Chimon ben Gamliel pour qu’il vive avec sensibilité et 
reconnaisse que, de même qu’une grande oppression 
envers une veuve ou un orphelin est évidemment 
terrible — au point que la Torah déclare : « Je vous 
ferai périr par l’épée » —, même une affliction minime 

infligée à son prochain entre dans la catégorie 
d’«affliction». Faire attendre quelqu’un, ne fût-ce 
qu’un instant, expose déjà à l’avertissement et à la 
sanction redoutable. Cela apaisa l’esprit de Rabban 
Chim‘on ben Gamliel, qui, à son niveau élevé, ignorait 
pour quelle faute il était conduit à la mort et lorsqu’il 
entendit cette exigence, il admit qu’il était possible 
qu’elle en fût la cause.

Rabbi David rapporta encore à propos de son maître, 
le Machguia‘h, Rav Yéro’ham Leïbowitz Zatsal, 
qu’il ne fermait pas la porte de sa chambre afin que 
chacun puisse entrer à tout moment. Bien que cela 
lui causât une perte de temps et perturbât même 
l’ordre de son travail, il disait ne pouvoir tolérer la 
cruauté supplémentaire infligée aux élèves contraints 
de l’attendre des heures en vain — au point qu’il 
considérait cela comme une véritable dégradation 
morale.

(Source : « Moussar VaDaât », I, 38)

« Celui qui n'avait pas quitté le Tsibour eut la vie sauve »
« Moché se leva avec Yéochouâ, son serviteur, et Moché monta vers la montagne 
d’Hachem » (Chémot Ch. 24 ;13).

Rachi commente : « Je ne sais 
quelle est ici la fonction de 
Yéochouâ. Je dirais que le disciple 

accompagnait son maître jusqu’à la limite fixée de la 
montagne, au-delà de laquelle il n’était pas autorisé à 
aller. »

Nos Sages ont dit (Yoma 75b) au sujet du verset  
« L’homme mangea le pain des puissants » (Téhilim 78,25) 
: il s’agit de Yéochouâ, pour qui la Manne descendait  
« en face de tout Israël ».

Notre maître, le Roch Yéshiva, Rav ‘Haïm Schmoulewitz 
Zatsal, s’en étonnait : pourquoi Yéochouâ aurait-il eu 
besoin d’une quantité de Manne équivalente à celle de 
tout Israël ? Il est donc certain que « en face de tout 
Israël » ne désigne pas une quantité. Que viendrait 
donc nous indiquer cette précision ?

Yéochouâ accompagna Moché Rabbénou jusqu’au 
pied de la montagne, car son attachement à son 
maître était si intense qu’il désirait s’y unir encore 
quelques instants, tant à la montée qu’au retour. Ce 
laps de temps fut bref, quelques minutes seulement, 
car la distance entre le pied de la montagne et le camp 
d’Israël n’était pas grande ; depuis l’endroit où se 
tenait Josué, on pouvait encore entendre le peuple. 
Autrement dit, Yéochouâ s’éloigna du Klal Israël à 
peine dix minutes, peut-être un quart d’heure.

La Manne qui descendait pour l’ensemble d’Israël 
venait par le mérite du Tsibour (la collectivité). Chaque 
individu recevait sa part grâce à la force de l’ensemble. 
Or, au pied de la montagne, il n’y avait pas de Manne. 
Lorsqu’on s’éloigne du Tsibour — fût-ce d’une courte 
distance, l’équivalent d’un quart d’heure de marche — 
il faut des mérites « équivalents à tout Israël » pour que 
la Manne y descende, bien qu’il s’agisse d’un moyen de 
subsistance vital. « En face de tout Israël » signifie donc : 
par le mérite de tout Israël.

« De nos propres yeux nous avons vu », ajouta 
notre maître, Rav ‘Haïm Roch, « durant toutes les 
pérégrinations depuis Mir : ceux qui sont restés avec la 
Yéshiva, rien ne leur est arrivé, et tous sont sortis de cet exil 
terrible indemnes. Mais ceux qui s’en sont écartés, même 
légèrement — ne serait-ce que pour se séparer de proches 
dans quelque bourg voisin, avec l’intention de rejoindre 
aussitôt la Yéshiva — ceux-là ne sont plus revenus… »

Et Rav ‘Haïm ajoutait : un « agrégat d’individus » ne 
s’appelle pas un « Tsibour ». Pour former un véritable 
Klal, il faut être « comme un seul homme, d’un seul 
cœur ». Lorsqu’il existe un collectif, même l’individu 
en bénéficie ; mais s’il s’en éloigne, que D… nous en 
préserve, il met sa propre vie en danger.

(Source : « Moa’h Valev »)

Mille-Feuille DU 11 / 44



Rabban Yo’hanan ben Zakaï enseigne : « Hakadoch 

Baroukh Hou a souci de l’honneur des créatures. Le bœuf 

marche de lui-même et le voleur ne s’est pas dégradé à le 

porter sur son épaule : il paie cinq. L’agneau, qu’il doit porter 

sur son épaule, il paie quatre, puisqu’il s’est déshonoré par 

cet acte » (Rachi).

Les maîtres du Moussar, parmi lesquels se trouve, au 

premier rang, Rav Israël Salanter Zatsal, soulignent 

que la Torah nous donne ici la véritable perspective 

quant à la délicatesse requise dans les relations entre 

l’homme et son prochain. L’intelligence humaine aurait 

pu penser l’inverse : ce voleur qui transporte l’agneau 

sur son épaule semble grossier et indigne, puisqu’il 

marche en pleine rue avec un animal volé ; il aurait 

mérité une sanction plus sévère encore. Tel n’est pas 

l’avis de la Torah : au contraire, le Créateur ménage 

l’honneur de Ses créatures et retranche un cinquième 

de la peine, en prenant en considération la honte 

éprouvée lorsqu’il porte l’agneau publiquement.

Nous apprenons que tout homme, même déchu, est 

composé d’un corps et d’une âme qui est une parcelle 

divine. Au fond de lui, les forces matérielles luttent 

avec les forces spirituelles ; un sentiment de gêne 

subsiste, fût-il à peine conscient. Même s’il ne perçoit 

pas lui-même cette honte, Hachem, qui sonde les 

cœurs, connaît ce qui se trouve dans ses profondeurs 

et tient compte du fait que son profit n’est pas entier.

Se dessine ainsi un tableau saisissant de la 

bonté et de la miséricorde divines, au-delà 

de notre compréhension : « Les jugements d’ 

Hachem sont vérité » (Téhilim Ch.19). La justice est 

absolue, sans la moindre complaisance — « Quiconque 

dit qu’Hakadoch Baroukh Hou renonce à la justice verra 

sa vie retranchée » — et pourtant « justice et équité 

vont de pair ». Les lois divines sont pénétrées d’une 

telle droiture que même ce détail — l’agneau porté sur 

l’épaule — entre en ligne de compte dans le jugement 

d’un voleur.

L’esprit grossier du monde ne peut concevoir une telle 

conduite. Rabbi Yéro’ham rapportait avoir vu de ses 

yeux un voleur presque battu à mort : cela semblait 

naître d’une haine de l’injustice, mais en réalité leur 

système ne laissait aucune place à la compassion. 

Dans les jugements divins, au contraire, justice et 

bienveillance cheminent ensemble ; dès l’origine, le 

jugement est tissé de bonté. Sans la gravité de la faute, 

on aurait presque pu l’absoudre entièrement, tant 

même ses peurs, ses efforts et ses épreuves auraient 

dû être pris en considération. Cela nous fait mesurer la 

gravité du péché : malgré toute la clémence accordée, 

une sanction demeure.

Cette idée est saisissante pour tout celui qui y 

réfléchit !

En marge, Rabbi Yéro’ham ajoute que ces 

enseignements montrent combien la manière dont la 

faute est commise importe : puisque le voleur n’agit 

pas dans l’aisance de l’esprit, ce n’est pas équivalent à 

une transgression accomplie sans peine. C’est aussi un 

conseil pour celui qui serait contraint, à D… ne plaise, 

de faire quelque chose d’inapproprié : qu’il veille au 

moins à ne pas le faire avec plaisir ni satisfaction, et 

qu’il n’en tire aucun bénéfice, car cela aggrave la faute.

(Source : « Daât Torah »)

DU PUITS  DE NOS MAÎTRES 

La Torah tient compte même des sentiments  
d’un homme déchu

« Il paiera cinq bovins pour le bœuf et quatre ovins   pour  
l’agneau  » (Chémot  21,37).

Mille-Feuille DU 12 / 44



« Même les actes accomplis en Amérique sont  
inscrits dans le Livre — et nous devrons rendre 
compte de toutes nos entreprises… Pourquoi ne 
fixes-tu pas des temps pour étudier le Moussar, 

comme le Messilat Yécharim, le Réchit ‘Hokhma et 
les autres ouvrages fondamentaux ? »

Cette lettre admirable rédigée par notre maître, le Machguia’h, 
Rav Yéro’ham Leïbowitz Zatsal, à son neveu qui, à l’époque, était 

parti s’installer aux États-Unis, afin de le mettre en garde de ne pas 
sombrer dans les profondeurs :

« Paix abondante à toi, mon cher et bien-aimé … 

Je me hâte de te répondre pour t’avertir et te 

reprendre, afin que tu ne t’enfonces pas, à D… 

ne plaise, dans un abîme dont il serait difficile 

de revenir. Souviens-toi, mon cher, de ce 

verset : “Si je monte aux cieux, Tu es là” 

(Téhilim Ch. 139 ;8), et “Où fuirais-

je loin de Ta présence ?” (ibid. 7). 

Souviens-toi, n’oublie pas : tout 

change et s’use, mais Hachem 

est vivant et subsiste à jamais. 

Et quiconque dit qu’Hakadoch 

Baroukh Hou renonce à la 

justice… Même “les actes 

accomplis en Amérique sont 

inscrits dans le Livre”. Nous 

devrons rendre compte de 

toutes nos actions.

Qui t’a permis de te décharger du joug de la 

Royauté céleste pour consumer ta vie en vanités 

et sottises — plaisir, désir et honneur mensonger 

? Pourquoi ne fixes-tu pas des temps pour 

étudier le Moussar, tels le Messilat Yécharim, le 

Réchit ‘Hokhma et les autres ouvrages essentiels 

? Sache, mon cher, que sans cela je n’aurais même 

pas le temps de prolonger cette correspondance, 

tant je suis accablé de travail ; et malgré tout, je 

dérobe quelques instants uniquement pour que 

nous ne nous séparions ni dans nos idées ni dans 

nos actes.

Aie pitié de toi-même et de ton âme. 

Souviens-toi de ton Créateur où 

que tu te trouves. Souviens-toi 

combien les jours de la vie de 

l’homme sont comptés, et ce 

qu’il en sera lorsque viendra le 

moment de rendre un compte 

précis de toutes nos actions. 

Tiens-toi ferme comme un 

mur, afin de ne pas t’enliser 

dans la fange et l’impureté 

qui t’entourent. Sur qui t’es-tu 

appuyé pour choisir une telle 

vie ?

Assurément tu me pardonneras la dureté de 

mes propos ; mon cœur est très peiné lorsque je 

me rappelle que tu as émigré vers une terre si 

lointaine, loin de tout ce qui nous est cher.

Ton oncle qui t’aime et se souvient toujours de 

toi pour n’entendre que de bonnes nouvelles… »

(Source : « Daât ‘Hokhma ouMoussar, III » 

 lettre 252),

Lettres de nos Maîtres 

Mille-Feuille DU 13 / 44



Parachat Michpatim : De la Révélation au Sinaï à 
l’institution du droit

La Parachat Michpatim (Chémot Ch. 21 ;1– Ch.24 ;11) 
constitue un tournant décisif dans le récit de la 
Révélation sinaïtique. Après l’énoncé solennel des dix 
Commandements (Chémot Ch.20), la Torah quitte le 
registre des principes fondamentaux pour entrer dans 
celui de la législation détaillée. Ce passage n’est ni 
accidentel ni purement technique : il révèle une thèse 
centrale du judaïsme, selon laquelle la Révélation 
Divine ne saurait demeurer au niveau de l’idéal 
abstrait, mais doit se traduire en normes concrètes 
organisant la vie sociale, économique et morale.

Le Ramban, dans son commentaire introductif à Chémot 
Ch.21, souligne que les lois de Michpatim constituent 
le prolongement direct de l’interdit de convoiter les 
biens d’autrui promulgué au Sinaï. La Torah enseigne 
ainsi que l’acceptation de la Souveraineté Divine ne se 
limite pas à une adhésion théologique, mais implique 
l’instauration d’une société fondée sur la justice, la 
responsabilité et la dignité humaine.

I. La limitation de la liberté individuelle : 
fondement du droit biblique

Au début de la Paracha, la Torah aborde le statut de 
l’esclave hébreu (Chémot Ch.21 ;2–11). Contrairement 
aux systèmes antiques environnants, l’esclavage 
biblique est strictement encadré dans le temps et 
dans ses modalités. L’esclave n’est jamais réduit à l’état 
d’objet juridique : il conserve une dignité irréductible, 
fondée sur son statut de créature divine.

Cette même logique se manifeste dans les lois 
relatives aux dommages corporels et matériels. La 
Torah distingue soigneusement les cas où un préjudice 
est causé intentionnellement (Ch.21 ; 12–14), par 
négligence (Ch.21;18–19), ou par l’intermédiaire d’un 
bien nous appartenant, tel un animal (Ch.21 ; 28–36). 

Ces distinctions révèlent une conception large de la 
responsabilité : l’individu est tenu responsable non 
seulement de ses actes directs, mais également des 
conséquences prévisibles de ce qui relève de son 
domaine de contrôle.

La Torah établit ainsi un principe fondamental : la 
liberté individuelle s’arrête là où commence l’atteinte 
à autrui. Cette idée, centrale dans Michpatim, constitue 

le socle d’une société de droit.

II. Crimes majeurs et préservation  
de l’ordre moral

Parallèlement aux lois civiles, la Paracha énumère un 
ensemble de délits considérés comme des atteintes 
structurelles à l’ordre moral et spirituel de la société. 
Le meurtre (Ch.21 ; 12), l’enlèvement (Ch.21 ;16), 
la violence envers les parents (Ch.21 ;15-17), la 
sorcellerie (Ch.22 ;17) et l’idolâtrie (Ch.22 ;19) sont 
sanctionnés avec une extrême sévérité.

Ces fautes ont en commun de remettre en cause les 
fondements mêmes de la communauté : la valeur de 
la vie humaine, l’autorité parentale, la Souveraineté 
Divine et l’ordre moral. Elles ne relèvent pas seulement 
d’un tort individuel, mais d’une menace collective.

III. Responsabilité contractuelle  
et éthique économique

La Paracha consacre une attention particulière 
aux relations économiques et contractuelles. La 
typologie des gardiens (Chémot Ch.22 ; 6–14) 
distingue le dépositaire gratuit, le gardien rémunéré 
et l’emprunteur, chacun étant soumis à un régime de 
responsabilité différent. Cette différenciation repose 
sur le degré d’engagement volontaire consenti par 
chaque acteur.

Le prêt d’argent est également encadré par des 
impératifs éthiques stricts. L’interdiction de percevoir 
des intérêts auprès du pauvre (Ch.22; 24), l’obligation 
de restituer un gage indispensable avant la nuit (Ch.22; 
25–26) et la protection de l’emprunteur vulnérable 
traduisent une conception morale de l’économie, où la 
solidarité prime sur le profit.

Le devoir de restituer un objet ou un animal perdu, y 
compris lorsqu’il appartient à un ennemi (Ch.23 ; 4–5), 
ainsi que l’obligation de juger avec impartialité (Ch.23; 
2–3-6), renforcent cette exigence d’une justice 
universelle, indépendante des affinités personnelles 
ou du statut social.

IV. Autorité, vulnérabilité et justice sociale

La Torah articule de manière remarquable le respect 
de l’autorité et la protection des plus faibles. D’une 

« DE MES ÉLÈVES, J’AI LE PLUS APPRIS »

Mille-Feuille DU 14 / 44



« DE MES ÉLÈVES, J’AI LE PLUS APPRIS »
part, il est interdit de maudire D… ou les dirigeants 
légitimes (Ch.22 ;27), affirmant la nécessité d’un ordre 
institutionnel stable. D’autre part, la Torah multiplie les 
avertissements en faveur de l’étranger, de la veuve et 
de l’orphelin (Ch.22 ; 20–23), figures emblématiques 
de la vulnérabilité sociale.

Le Chabbat est présenté non seulement comme un 
commandement cultuel, mais comme un droit social 
fondamental :

« Le septième jour, tu chômeras, afin que ton bœuf et ton 
âne se reposent, et que le fils de ta servante et l’étranger 
reprennent haleine » (Ch.23 ;12).

De même, la Chemita est explicitement reliée à la 
subsistance des pauvres :

« La septième année, tu la laisseras en jachère, et les 
pauvres de ton peuple en mangeront » (Ch.23 ; 11).

Même les animaux sont intégrés à cette éthique de 
responsabilité : la viande impropre à la consommation 
humaine doit être donnée aux chiens (Ch.22 ; 30), 
signe d’une attention globale à la création.

V. L’idolâtrie et ses antidotes

La Paracha se conclut par une série d’avertissements 
contre l’idolâtrie (Ch.23 ; 13-24). Le Sforno, 
commentant l’interdit de cuire le chevreau dans le 
lait de sa mère (Ch.23,19 et Ch.34 ;26), y voit une 
pratique rituelle idolâtre destinée à attirer des forces 
surnaturelles afin de faire fructifier le troupeau par un 
acte symbolique.

L’abandon total de l’idolâtrie est présenté comme une 
condition préalable à l’héritage de la Terre d’Israël et à 
la bénédiction divine (Ch.23 ; 20–33). En contrepoint, 
la Torah institue les trois fêtes de pèlerinage : Pessa’h, 
Chavouot et Souccot (Ch.23 ;14–17). Se présenter 
au Temple lors de ces fêtes affirme une relation 
centralisée et exclusive avec Le D… Unique en 
opposition radicale à la logique idolâtre qui fragmente 
le divin en puissances locales et concurrentes.

Contrairement au culte idolâtre, fondé sur une 
logique utilitariste visant à contraindre les divinités, le 
judaïsme propose une relation désintéressée, fondée 
sur la rencontre et la fidélité.

VI. Michpatim comme développement des dix 
commandements

La Parachat Michpatim constitue une explicitation 
systématique des dix commandements (Chémot  
Ch.20) :

 • la Foi en D… se manifeste par les fêtes de pèlerinage 

(Ch.23 ; 14–17) ;

 • l’interdit de l’idolâtrie est largement développé 
(Ch.22 ;19 et Ch.23,13 -24) ;

 • l’interdit de profaner le Nom Divin se prolonge dans 
l’interdiction de maudire les autorités (Ch.22,27) ;

 • le Chabbat est réaffirmé dans sa dimension sociale 
(Ch.23,12) ;

 • le respect des parents apparaît à travers l’interdit 
de les frapper ou de les maudire (Ch.21, 15 -17) ;

 • les interdits de meurtre, d’enlèvement, de faux 
témoignage et de convoitise sont tous présents.

VII. Michpatim et les autres sections législatives

Deux autres Parachiyot à dominante législative 
méritent comparaison : Kédochim (Vayikra  Ch.19) et 
Ki-Tetsé (Devarim Ch.21–25).

Dans la Parachat Kedochim, la répétition de la formule 
« Je suis Hachem », réaffirmée 20 fois de suite (Vayikra 
Ch.19 ;2), instaure une relation verticale fondée sur 
l’Autorité Divine alors que la Parachat Michpatim met 
l’accent sur la responsabilité horizontale entre les 
individus. 

La Parachat Ki-Tetsé s’adresse à un peuple en voie 
d’installation territoriale, renforçant la cellule familiale 
et la conscience nationale, souvent en rappelant 
l’esclavage en Égypte (Devarim Ch.24 ;18-22).

VIII. Les fondements multiples de l’interdit du 
meurtre dans les cinq livres de la Torah

L’interdit du meurtre constitue l’un des rares 
commandements à être explicitement formulé dans 
chacun des cinq livres de la Torah. Cette répétition 
n’est pas redondante : elle révèle au contraire une 
pluralité de fondements théologiques, juridiques 
et nationaux, chacun correspondant à la tonalité 
spécifique du ‘Houmach dans lequel il apparaît.

Dans le livre de Béréchit, l’interdit du meurtre est 
formulé dans le cadre de l’alliance noachide :

« Celui qui verse le sang de l’homme, par l’homme son 
sang sera versé, car à l’image de D… l’homme a été créé » 
(Béréchit Ch. 9 ;6)

Ici, le meurtre est interdit en raison de la dignité 
ontologique de l’être humain, créé à l’image de D… 
(Tsélem Elokim). Cette formulation, universelle et 
pré-sinaïtique, s’adresse à l’humanité entière. Elle 
correspond pleinement à la sonorité du livre de 
Béréchit, centré sur l’homme idéal et sur les principes 
fondamentaux de la création.

Mille-Feuille DU 15 / 44



« DE MES ÉLÈVES, J’AI LE PLUS APPRIS »
Dans le livre de Chémot, et plus particulièrement dans 
notre Paracha de Michpatim, l’interdit du meurtre 
apparaît sous une forme juridique et pénale :

« Celui qui frappe un homme et le fait mourir sera mis à 
mort » (Chémot Ch. 21 ;12)

Le texte ne mentionne plus ici l’image divine, mais 
la responsabilité civile et pénale de l’individu. Le 
meurtre est présenté comme une transgression de 
l’ordre social, appelant une sanction précise. Cette 
approche est caractéristique du livre de Chémot, qui 
traite de la sortie de l’esclavage et de la construction 
d’un cadre juridique limitant les libertés individuelles.

Dans le livre de Vayikra, l’interdit est formulé en des 
termes mettant l’accent sur la sainteté: 

« Celui qui fera périr toute âme humaine sera mis à mort » 
(Vayikra Ch.24 ;17)

L’expression néfesh adam souligne que le meurtre 
constitue une atteinte à la sainteté intrinsèque de 
l’âme humaine. Cette formulation s’inscrit dans 
la logique générale de Vayikra, livre consacré à la 
Kédoucha et à la relation verticale entre l’homme et 
D….

Dans le Séfer Bamidbar, l’interdit du meurtre est 
replacé dans une perspective collective et territoriale :

« Vous ne souillerez pas le pays dans lequel vous demeurez, 
car le sang souille le pays, et le pays ne peut être expié du 
sang qui y a été versé que par le sang de celui qui l’a versé » 
(Bamidbar Ch.35 ;33)

Le meurtre devient ici une souillure du pays et, par 
extension, du collectif d’Israël. L’impunité du meurtrier 
menace la relation entre le peuple et la Terre d’Israël. 
Cette perspective correspond au thème central 
de Bamidbar : la constitution fragile d’une identité 
nationale.

Enfin, dans le livre de Devarim, l’interdit est formulé 
en termes de responsabilité collective et fraternelle :

« Afin que le sang innocent ne soit pas répandu au milieu 
de ton pays (…) et que tu ne sois pas chargé de sang » 
(Devarim Ch. 19 ;10)

« Ton œil sera sans pitié : tu feras disparaître d’Israël celui 

qui verse le sang innocent, et tu t’en trouveras bien » 

(Devarim Ch.19 ; 13)

Ici, le meurtre impuni engage la responsabilité morale 

de toute la collectivité. Israël est présenté comme une 

communauté solidaire, liée par une histoire commune, 

dont chaque membre est comptable de l’intégrité 

morale de l’ensemble.

Synthèse

L’interdit du meurtre apparaît ainsi comme un prisme 

révélateur des cinq dimensions fondamentales de 

l’identité juive :

dignité humaine (Béréchit),

responsabilité juridique (Chémot),

sainteté de l’âme (Vayikra),

pureté du collectif et de la terre (Bamidbar),

responsabilité nationale et fraternelle (Dévarim).

Cette pluralité de fondements montre que la Torah ne 

se contente pas d’interdire le meurtre: elle en explore 

toutes les implications anthropologiques, sociales, 

spirituelles et nationales.

Conclusion

La Paracha de Michpatim démontre que la révélation 

divine ne se limite pas à une expérience spirituelle, 

mais exige l’institution d’un ordre juridique et moral 

rigoureux. En traduisant les principes du Sinaï en lois 

concrètes, la Torah affirme que la justice sociale, la 

responsabilité individuelle et la solidarité collective 

sont au cœur de la relation entre Israël et Hachem.

Ainsi, les cinq livres de la Torah offrent cinq perspectives 

complémentaires sur l’identité juive : dignité humaine, 

responsabilité sociale, sainteté, conscience collective 

et mémoire historique. Michpatim occupe une place 

centrale dans cet ensemble, en montrant que la fidélité 

à Dieu passe nécessairement par la construction d’une 

société juste.

(Rav Emmanuel Gay Chlita)

VOUS POUVEZ 
COMMANDER 
UNE DÉDICACE 
PERSONNALISÉE 
SUR CE  FEUILLET 
HEBDOMADAIRE.

Pour l’élévation de l’âme d’un proche disparu / 
pour la guérison d’un malade / pour la réussite 
d’un proche...

Contact: beismedrash@themir.org.il

Mille-Feuille DU 16 / 44



Nouvelles de la Yéshivat Mir:

C’est avec beaucoup d’émotion que l’on attend 
ce moment exceptionnel de reconnaissance et 
d’exaltation de la Torah qui aura lieu, avec l’aide 
d’Hachem, Roch ‘Hodech Adar…Des milliers d’hommes, 
issus des différents Baté Midrashot de la prestigieuse 
Yéshivat Mir, qui se consacrent pleinement à l’étude 
de la Torah, se réuniront pour la première fois sous 
une même bannière, lors du rassemblement « Malkhé 

Rabbanan », présidé par les plus grands maîtres 

d’Israël, que leur mérite nous protège.

En ce premier jour du mois d’Adar - mois durant 

lequel, à l’époque de Mordékhaï et Esther le peuple 

d’Israël, de nouveau accepté la Torah - une foule 

immense de Bné Torah se tiendra sous un même toit 

pour proclamer d’une voix claire et unanime : 

« Heureux celui dont la vie est consacrée à la Torah. »
À l’heure actuelle où des vents contraires soufflent 
et où certains cherchent à amoindrir, à D… ne plaise, 
la valeur éternelle de notre Torah et de ses Sages, la 
Yéshivat Mir se dresse avec grandeur pour affirmer 
haut et fort la dignité et la noblesse de ceux qui 
portent le monde par leur souffle d’étude.

Ce rassemblement majestueux, placé sous le signe de 
la prière et de l’élévation spirituelle, a pour vocation 
de glorifier ceux qui se donnent corps et âme à la 
Torah, jour et nuit, et qui assurent l’existence même 
du peuple juif.

Pour la première fois depuis la fondation de la 
Yéshivat Mir en 1817 par le grand maître Rav Shmouel 
Tikotinsky Zatsal, et depuis son essor prodigieux 
jusqu’à devenir un phare mondial de la Torah sous la 
direction de son éminent Roch Yéshiva, le Rav Elieézer 
Yéhouda Finkel Chlita, l’ensemble des Baté Midrashot, 
des branches et des groupes se rassembleront en un 
seul et même événement, entièrement dédié à la 
sanctification du Nom d’Hachem.

Le message central qui résonnera dans l’enceinte de 
l’Arena de Jérusalem sera le fondement même de 
notre existence : les véritables rois d’Israël sont les 
sages de la Torah, selon l’enseignement de nos Sages 
: « Qui sont les rois ? Les Rabbanim. »

Précisément en ces temps où l’honneur de la Torah 
est mis à l’épreuve, il nous incombe de nous unir, des 
dizaines de milliers de Lomdé Torah, et de proclamer 
que notre héritage et notre force ne résident que 
dans la Torah.

Ce moment d’élévation unique se déroulera en 
présence majestueuse des plus grands maîtres de 
notre génération, qui, malgré le poids immense de 
leurs responsabilités, consacreront de leur temps 
précieux pour renforcer et encourager les milliers 
d’étudiants. À leur tête, notre maître le Rav Dov 
Landau Chlita, entouré des membres des Conseils 
des Sages de la Torah, ainsi que des dirigeants et 
Rabbanim de la Yéshiva.

En raison de la dimension exceptionnelle de la Yéshiva 
et de la dispersion de ses étudiants à travers de 
nombreuses maisons d’étude, un Kinouss d’une telle 
ampleur n’avait encore jamais eu lieu. Désormais, 
avec l’aide d’Hachem, un rassemblement grandiose 
réunira une multitude de Bné Torah formant un seul 
corps et animés d’un même élan d’attachement et de 
fidélité au Maître du monde et à Sa Torah.

Aux côtés des paroles inspirantes des maîtres 
d’Israël, des chants et des mélodies empreints de 
ferveur et de gratitude viendront élever les cœurs, 
dans le respect du caractère sacré et authentique de 
cet événement unique.

 Les transports seront assurés par la Yéshiva pour 
permettre à tous de se rendre aisément à ce 
rassemblement sans précédent.

Puisse ce moment être une source de mérite et de 
renforcement pour tous ceux qui étudient la Torah, 
pour l’élévation de la prestigieuse Yéshivat Mir, et 
pour la sanctification du Nom Divin dans le monde.

Tous se rassembleront et 
viendront vers toi

צוּּ בָָאוּּ לָָךְְ ם נִִקְְבְָּ לָָּ כֻֻּּ

Mille-Feuille DU 17 / 44



Parachat  
Michpatim 5786
par Michaël Lumbroso

Règle du jeu :
Dans ce jeu, des questions correspondent aux lettres de l’alphabet. La première réponse 
commence par un Alef, la deuxième par un Beth, etc. Les participants doivent trouver le mot 
en hébreu. Le point est attribué à celui qui donne la bonne réponse en premier. Il y a des 
devinettes pour tous les âges. Le mot en gras dans la devinette indique ce qu’il faut chercher.

En général, un homme 
frappe son prochain 
avec cette partie de 

son corps.

Si un voleur a été retrouvé, 
il devra payer cette 
somme au propriétaire.

La Chémita ne concerne 
pas que les champs, elle 

concerne aussi les arbres 
comme la vigne et l’… .

Si le bœuf d’un 
homme fait cela 

au bœuf d’autrui, 
son propriétaire le 
dédommagera de la 
moitié de sa perte.

Ainsi est désignée 
la fête de Souccot 

dans notre Paracha.

Un gardien bénévole, 
c’est seulement s'il en 

commet une, qu’il sera 
tenu de rembourser ce 
qu’on lui a confié.

Il y a deux catégories de taureaux, 
celui qui n’est pas réputé pour 

encorner, il est appelé le Chor … , 
et celui qui a déjà encorné trois fois, il 
est appelé le Chor mouad.

Il est interdit de la cuire ou de 
la manger avec du lait.

Ce terme désigne une 
femme qui est sur 
le point d’accoucher 
(et non pas une 
montagne au féminin).

Par ces mots, 
la Torah nous 

enjoint d’aider 
notre prochain qui 
a son âne qui ploie 
sous sa charge.

Ainsi est désigné 
dans la Paracha 

le parchemin 
contenant les 
Parachiot depuis 
Béréchit jusqu’au don 
de la Torah.

Il y a en a trois dans 
l’année, et chaque 

Juif a l’obligation de 
venir à Yérouchalaïm 
à ces occasions.

Si un voleur a volé un bœuf puis 
l’a vendu ou fait cela, il devra 

rembourser au propriétaire cinq 
fois sa valeur.

La Torah a employé ce mot, 
mais l’interdiction de cuire 

la viande et le lait concerne 
aussi le gros bétail.

Ce qu’ont fait les nobles des Bné 
Israël lorsqu’ils contemplaient 
Hachem.

Si un gardien ne 
restitue pas le gage, il 

ne pourra être exempté de le 
rembourser que s'il est prêt 
à faire cela.

 Ce que le présent 
corrupteur 

provoque aux 
clairvoyants.

Hachem enverra ces 
bestioles pour chasser 

de devant les Bné Israël 
les peuples qui résident 
sur la terre promise.

Petits végétaux, en 
général secs, qui facilitent 

la propagation des 
incendies sur les terrains.

De ce mot du premier verset de la 
Paracha, nous apprenons que Moché 

devait transmettre la Torah de la 
meilleure manière, telle une table 
dressée et prête pour le repas.

Qu’elle vole 
sur un balai 

ou non, elle doit 
être mise à mort.

Si l’esclave juif 
ne veut pas sortir 

libre, on l’emmènera lui 
poinçonner son oreille à 
cet endroit.

(viande) בשר

(ils mangèrent et burent) ויאכלו וישתו

(aveuglera) יעור
(devant eux) לפניהם

(chevreau) גדי

(enceinte) הרה

(égorgé) טבח

(la sorcière) מכשפה

(poing) אגרוף

 חג האסיף
(fête de l’engrangement)

(encorné) נגח
תעזב עמו עזב  

(t’abstiendrais-tu de l’aider ?)
ספר הברית  

(le livre de l’alliance)

(porte) דלת

(oliveraie) זית

(le double) כפל

(négligence) פשיעה
(des ronces) קוצים

(fêtes de pèlerinage) רגלים (serment) שבועה (non-averti) תם

(essaim de frelons) צרעה

Mille-Feuille DU 18 / 44

Devinettes sur la Paracha



  וו  ""  פפ  תתשש      ששבבטט      ''  זז  ככ                                                                                                                                                                                                                        בבסס""דד                                            

  

((  444477))      ממששפפטטייםם  

םם   ננֵֵייההֶֶּּ פפְְ ייםם  ללִִּּ ששִִּּ רר  תתָָּּ ייםם  אאֲֲששֶֶּּ טטִִּּ פפָָּּ ששְְ ממִִּּ הה  ההַַ ללֶֶּּ אאֵֵ  )כא.א(   ווְְ
מה  הראשונים;  על  מוסיף  ואלה,  רש"י:  כך  על  כותב 
הראשונים מסיני, אף אלו מסיני. כלומר, מוי"ו החיבור  

 " המילה  ההשלפני  ללֶֶּּ שהדברים אאֵֵ שכשם  למדים,  אנו   ,"
שבסוף הפרשה הקודמת נאמרו בסיני, כך גם המשפטים 

בסיני נאמרו  זו  בעל    .שבפרשה  הדברים  את  ומחדד 
ההרריי""םם בחלק  חחיידדווששיי   עוסקת  משפטים  פרשת  כך:   ,

", שהוא החלק השכלי שבתורה; ולכן ראתה ממששפפטטה"
שהיא   שלמרות  זו,  לפרשה  ביחס  להדגיש  התורה 
מבטאת את החלק השכלי, מקורה אינו בהיגיון בעלמא,  
אלא גם דברים אלה יסודם בסיני מפי הקב"ה. וזהו "מה 

חחיידדווששיי    ובכך מיישב  .  הראשונים מסיני, אף אלו מסיני
ייםם    בהמשך: על המלים " ררשש""יי    שאלה על    ההרריי""םם   ששִִּּ רר  תתָָּּ אאֲֲששֶֶּּ

םם ננֵֵייההֶֶּּ פפְְ " מבאר רש"י, לא תעלה על דעתך לומר, אשנה  ללִִּּ
להם הפרק וההלכה…ואיני מטריח עצמי להבינם טעמי 

ופירושו שלא  ,  הדבר  למשה,  הקב"ה  אומר  דהיינו, 
יחשוב בלבו ללמד את בני ישראל את המצוות לבד ללא  
ולכאורה,  הטעם;  את  להם  לומר  עליו  אלא  טעמיהם, 
איזו הוה אמינא הייתה למשה למנוע מבני ישראל את 
ידיעת הטעמים, ומדוע בכלל היה מעלה בדעתו לחשוב  

משה העלה    ,ולפי האמור לעיל, העניין מובן היטב  ?כך
שבתורה, עדיף   ממששפפטט""בדעתו, שאולי בחלק זה של ה"

את   מדגיש  בטעם  עיסוק  כי  הטעמים,  את  ללמד  לא 
החלק השכלי וההגיוני, והדבר עלול לחזק את הטעות,  
שמקור הדברים בהיגיון ולא בציווי מסיני. לכן הוצרך  
 .הקב"ה לומר למשה, שבכל זאת כן ילמדם את הטעמים

 
עעַַ   צצֵֵ ררְְ ממַַ ננווֹֹ  בבַַ תת  אָאָזזְְ ננָָּּייוו  אאֶֶּּ דדֹֹ עע  אאֲֲ צצַַ ררָָּּ  )כא.ו(   ווְְ

אזן   אזנו הימינית או אינו אלא של שמאל, תלמוד לומר
וקשה מהו ההוה אמינא שהיא  .   )רש"י(אזן לגז"ר וכו'  

בתורה סתם  המצות  כל  והלא  שמאל,  בימין    של  הן 
ששקקנניי    י"עה"פ    בבממדדררשש  ששיירר  ההששייררייםםכידוע. ונראה דאיתא  

פפייההוו יוצא  "ממננששייקקוותת   , דבשעת מתן תורה היה הדיבור 
הביא  והנה  ישראל.  של  לשמאלן  הקב"ה  של  מימינו 
תגנוב.   לא  אזנו  ששמעה  משום  נרצע  שהעבד  רש"י 
והלא את הדיבור הזה שמעה אזנו השמאלית, ולכן הוה 
אמינא דשמאלית תרצע, לכן צריכין גזירה שוה ללמד 

  סספפרר  ""ממקקחח  טטוובב""                            על האזן הימנית שתרצע.
  

נּנּוּוּ     חחֶֶּּ קקָָּּ יי  תתִִּּ חחִִּּ בבְְ זזְְ םם  ממִִּּ עעִִּּ הה  ממֵֵ ממָָּּ ררְְ עעָָּּ גגווֹֹ  בבְְ ררְְ ההָָּּ ההוּוּ  ללְְ עעֵֵ לל  ררֵֵ יישש  עעַַ דד  אאִִּּ יי  ייָָּּזזִִּּ ככִִּּ ווְְ
ממוּוּתת    )כא. יד(   ללָָּּ
דדוודד  דרש    : כשיגיע גגררייננווווללדד  אאבב""דד  ססאאטטממרר      ררבביי  אאללייעעזזרר  

מהיכן  השני,  על מעשי  ה'  קנאת  את  לקנא  אדם  אליך 
אם קנאות זה היא מצד הקדושה או חלילה להיפך?    דעת

 " היא:  נּנּוּוּותשובה  חחֶֶּּ קקָָּּ תתִִּּ יי   חחִִּּ בבְְ זזְְ ממִִּּ םם   עעִִּּ שת"ממֵֵ האם   ,  דבוק, 

מצוות ובמעשים  בהוא  קיימת אותה קנאות גם כשעוסק
הנוגעים טובים בשברים  רק  היא  שמא  או  למעשה    , 

      סספפרר  ""ייללקקווטט  ממאאיישש  ללררעעההוו""      הזולת.                                        
  

קק     ררַַ ככֶֶּּהה   ממַַ ההַַ הה   קקָָּּ ננִִּּ ווְְ תתווֹֹ   ננְְ עעַַ ששְְ ממִִּּ לל   עעַַ חחוּוּץץ   בבַַ ללֵֵךְךְ   ההַַ תתְְ ההִִּּ ווְְ ייָָּּקקוּוּםם   םם   אאִִּּ
אא   פפֵֵ ררַַ אא  ייְְ פפֹֹ ררַַ ןן  ווְְ תתֵֵ תתווֹֹ  ייִִּּ בבְְ  ( כא.יט)   ששִִּּ

וימעט ישפיל  ויתרפא,  יעשה  מה  שחולה  עצמו.   אדם 
" שבת:  בשמירת  ווררפפוואאהה    יתחזק  ממללזזעעווקק   ההייאא   ששבבתת  

"  צצדדקקהה  תתצציילל  ממוווותת. יתן צדקה, ")שבת יב("  קקררוובבהה  ללבבוואא  
ב( י.  "  )משלי  בפסוק:  מרומז  זה  ןןדבר  תתֵֵ ייִִּּ תתווֹֹ   בבְְ ששִִּּ קק     ": ררַַ

קק" "",  ררַַ מיעוטא(,  רק  )אך  עצמך  תתווֹֹ  מעט  בבְְ שבת,    "ששִִּּ
ןן" תתֵֵ צדקה ייִִּּ  "" ואז  אא  .  פפֵֵ ררַַ ייְְ אא   פפֹֹ בספרים    ".ררַַ כתוב 

 " בבקקוולל  הקדושים:  ייעעננננוו   ווההאאללווקקייםם   יידדבברר   משה    "ממששהה  
ר"ת   זועק לזעוקממ  יא  ההבת  ששהוא  שהאדם  דהיינו   ,

רפואה וו, קול ר"ת:  "ייעעננננוו  בבקקוולל    ההאאללקקייםם  " אז : "ששבבתת"
 ""  דדןן  בבאאההבבתתךך  ללההתתעע  סספפרר  ""                                       בוא.  לל  רובה  קק
  

נּנּוּוּןן::   עעַַ םם  לֹלֹאא  תתְְ ייָָּּתתווֹֹ ננָָּּהה  ווְְ ממָָּּ לל  אַאַללְְ םם      ככָָּּ יי  אאִִּּ תתווֹֹ  ככִִּּ נּנֶֶּּּהה  אאֹֹ עעַַ נּנֵֵּהה  תתְְ םם  עעַַ אאִִּּ
עע   ממַַ ששְְ עעַַ  אאֶֶּּ ממֹֹ יי  ששָָּּ ללַַ קק  אאֵֵ עעַַ צצְְ קק  ייִִּּ עעֹֹ  .כא. כב( כב)    צצָָּּ

כל הביטויים בפסוק זה כפולים: ענה תענה, צעוק יצעק, 
שמוע אשמע. כי המענה יתום או אלמנה, גורם להם סבל  
באובדנם  גם  נזכרים  הם  הנוכחי,  העינוי  מלבד  כפול: 

מחדש אותו  וחיים  בלבו,  ,  הישן  חושב  היתום  למשל, 
. ולכך שאילו היה כאן אביו, לא היו מתייחסים אליו כך

עע""פפ                                  .ליםירומזת התורה בכפל המ
 אאללששייךך  

  
לל   ננָָּּהה      ככָָּּ ממָָּּ םם      אַאַללְְ ייָָּּתתווֹֹ נּנּוּוּןן      לֹלֹאא      ווְְ עעַַ םם  ::    תתְְ נּנֵֵּהה      אאִִּּ נּנֶֶּּּהה      עעַַ עעַַ תתווֹֹ      תתְְ יי      אאֹֹ םם      ככִִּּ     אאִִּּ

קק   עעֹֹ קק      צצָָּּ עעַַ צצְְ יי      ייִִּּ ללַַ עעַַ      אאֵֵ ממֹֹ עע      ששָָּּ ממַַ ששְְ תתווֹֹ      אאֶֶּּ קקָָּּ עעֲֲ  כב( -)כב, כא צצַַ
יי  התקשו המפרשים, מה פשר דברי הכתוב "  םם        ככִִּּ עֹק אאִִּּ     צָּ

צְעַק "אֵלַי  יִּ לכתוב  די  היה  לא  ומדוע  םם  "  קק      אאִִּּ עעֹֹ קק      צצָָּּ עעַַ צצְְ     ייִִּּ
יי ללַַ :  )ב"ב טז.(פסוק זה רומז לדברי חז"ל  ה"? יש לומר  אאֵֵ

פנינה   נתכוונו...  לשם שמים  ופנינה  לוי: שטן  ר'  אמר 
ו(-)שמואל אדכתיב:   בבעעבבוורר    " א,  ככעעסס   גגםם   צצררתתהה   ווככעעססתתהה  
". ולכאורה יפלא, אם אכן פנינה התכוונה לשם  ההררעעייממהה

שמים, שציערה את חנה כדי לגרום לה לצעוק ולהתפלל  
שדרשו   כפי  בניה,  שמתו  פנינה  נענשה  מדוע  ה',  אל 

על הפסוק בשירת חנה    )בפסיקתא רבתי פרק מג'(רבותינו  
    ": עעקקררהה  ייללדדהה  ששבבעעהה  ווררבבתת  בבננייםם  אאווממללללהה    עעדד" )שם ב, ה(

" זו ווררבבתת  בבננייםם  אאווממללללהה  " זו חנה, "עעקקררהה  ייללדדהה  ששבבעעהה  "
פנינה. מוכח מכאן, שאסור לצער איש מישראל אף אם  
כוונת המצער לשם שמים, כדי לגרום לו לזעוק ולבקש 

" באומרו:  בתורה  נרמז  זה  עניין  לל  מהשי"ת.  ננָָּּהה      ככָָּּ ממָָּּ     אַאַללְְ
םם   ייָָּּתתווֹֹ נּנּוּוּןן    לֹלֹאא      ווְְ עעַַ ", ואף אם כוונתם בעינוי זה לשם שמים תתְְ

יי  ,"  םם      ככִִּּ עֹק    אאִִּּ צְעַק  צָּ     כדי ררקק    ", היינו שמטרתם הוא  אֵלַי  יִּ

Mille-Feuille DU 19 / 44

Boï Kala



" ועלו לצ  לגרום " ממשמעותה רק,  אאםם  ככיי  ק לה'. לשון 
 )בראשית כח, יז(.  בית אלוקים"   ככיי  אאםםכמו "אין זה 

  ררבב  ררוובבייןן  זזצצ""לל  בבסספפררוו  ""ששננייםם  ממקקרראא""  

ךְךְ   ממָָּּ יי  עעִִּּ ננִִּּ עעָָּּ תת  ההֶֶּּ יי  אאֶֶּּ ממִִּּ תת  עעַַ הה  אאֶֶּּ ווֶֶּּ ללְְ ףף  תתַַ ססֶֶּּ םם  ככֶֶּּ  )כב.כד(   אאִִּּ
אסור לאדם   :פ"ב מהלכות מלווה ולווה ה"ז()  ההררממבב""םםכתב  

חכם...   לתלמיד  ואפילו  עדים,  בלא  מעות  להלוות 
עדים   בלא  המלוה  וכל  יותר.  משובח  בשטר  והמלוה 
קללה   וגורם  מכשול  תתן  לא  עור  ולפני  משום  עובר 

להיעשות    לעצמו. דרכה  צדקה  מצוות  זאת,  לעומת 
מובא   וכך  עעררווךךבסתר.  ח'(   בבששווללחחןן   רמ"ט,  סי'    : )יו"ד 

שיודע הנותן למי נותן, ולא ידע העני ממי לוקח, כגון  
גדולי החכמים שהיו הולכים בסתר ומשליכים המעות 

הה  רמז לדבר: "  בפתחי העניים. ווֶֶּּ ללְְ ףף  תתַַ ססֶֶּּ םם  ככֶֶּּ ההלוואה    ,"אאִִּּ
" להיעשות  ייצריכה  ממִִּּ עעַַ תת   למעשה   ,"אאֶֶּּ עדים  שיהיו 

ייאבל "   ההלוואה. ננִִּּ עעָָּּ תת  ההֶֶּּ מצוות צדקה לעניים, צריך ,  "אאֶֶּּ
ךְךְשתיעשה "  ממָָּּ  ""  ווממתתווקק  ההאאוורר  ""  סספפרר            . בצנעה ובסתר, "עעִִּּ

  
לל      לֹלֹאא   ששֵֵ בבַַ יי      תתְְ דדִִּּ בב      גגְְ ללֵֵ חחֲֲ ממווֹֹ      בבַַ  )כג,יט(  אאִִּּ

בבחחיייי  כתב   המצוה      ררבבייננוו   טעם  הפשט,  דרך  ועל  וז"ל: 
הזאת לפי שהוא מטמטם את הלב, שהרי החלב נעשה  
מן הדם, והדם מזגו רע ומוליד אכזריות. ואחד מטעמי 
האיסור שבו שאינו מקבל שינוי והתפעלות בגוף כשאר  
הדברים הנאכלים, ולכך טבעו הרע נשאר בתוכו מבלי  

וקי לחלב  מדם  עכשיו  שנשתנה  פי  על  ואף  בל  שינוי. 
מקום  מכל  אחר,  לדבר  שהועתק  והתפעלות  שינוי 
כשחוזר ומערבו עם הבשר, הרי חוזר לכח הדם וטבעו 
הראשון כבתחלה, ובהתערבם יחד מטמטם הלב ומוליד  

 גסות ותכונה רעה בנפש האוכל. 
 ""ששננייםם  ממקקרראא""      ררבב  ררוובבייןן  זזצצ""לל  בבסספפררוו  

ללֵֵאא   ממַַ ייךָךָ  אאֲֲ רר  ייָָּּממֶֶּּ פפַַ ססְְ תת  ממִִּּ       )כג.כו(      אאֶֶּּ
לח )חז"ל    אמרו וממ  מלמד  (קדושין  יושב  לא  שהקב"ה 

. צריך  ו חודשבדיוק באות  שנותיהם של צדיקים שיהיו 
מהי   הגדולהביאור  לשבת    החשיבות  צריך  שהקב"ה 

באותו   ותאולמל בדיוק  שיהיו  צדיקים  של  שנותיהם 
ובאותו   שנולדו  עפ"י חודש  לבאר  נראה  שנולדו?   יום 

 : תנא כיון שנפל פור בחודש אדר)מגילה יג:(מה שאמרו  
שמח )המן( שמחה גדולה, אמר נפל לי פור בירח שמת 

מת ובז' באדר נולד.    בו משה, ולא היה יודע שבז' באדר  
נמצא שיום פטירת הצדיק, משפיע מזל רע לכל החודש, 
ולולי שגם הלידה היתה באותו תאריך, היה מקום להמן 

גדולה  לשמוח רע    ,שמחה  מזל  זה  חודש  שבאמת 
של  שנותיהם  וממלא  יושב  הקב"ה  לכן  לישראל. 

 הצדיקים שהפטירה והלידה יהיו בדיוק באותו תאריך. 
                                         סספפרר  ""אאווצצררוותת  ההתתווררהה""                                                                                                                                

דד  הה   בבווֹֹ הה  ככְְ אאֵֵ ררְְ תת      ''  וּוּממַַ ללֶֶּּ ככֶֶּּ שש  אאֹֹ אאֵֵ   כד. יז( ))      ככְְ
כאשר אדם מישראל רוצה לדעת, אם אמנם הוא עושה 

יתברך בעבודתו ואם באמת הנהו מרבה    נחת רוח להשם
כשהוא   הוא,  לכך  המובהק  הסימן  הרי  שמים,  כבוד 
מרגיש בקרבו התלהבות ולהט אש לעבודת השם. שכן 
אם נותנים לו מן השמים התלהבות, התעוררות ותשוקה 

מקובלת. שעבודתו  הוכחה  זו  הרי  השם   לעבודת 
דד  הה  " בבווֹֹ הה  ככְְ אאֵֵ ררְְ המבחן לאדם, אם אמנם הוא רואה    ,"    ''  וּוּממַַ

הוא   בעבודתו,  ד'  כבוד  תת  "את  ללֶֶּּ ככֶֶּּ אאֹֹ שש   אאֵֵ הוא    ,"ככְְ אם 
אבל ,  מרגיש בקרבו תשוקה לוהטת כאש לעבודת השם

אם הוא צונן ושווה נפש, הרי זה סימן שעבודתו רחוקה  
 ""  ממעעייננהה  ששלל  תתווררהה  בבששםם  קקדדווששתת  ללוויי  סספפרר  ""          מלהיות לרצון.

 
מצוה להדליק את הנרות סמוך :      ממקקווםם  ההההדדללקקהה      ::  ההללככהה  

ויאכל  שיקדש  כדי  שבת,  בליל  עליו  שסועד  לשולחנו 
הדלקת  מצות  ועיקר  שבת.  עונג  בכלל  וזהו  לאורם, 
הנרות בערב שבת היא בחדר שאוכלים בו, ומעיקר הדין 
אם  מקום  ומכל  הבית.  חדרי  בשאר  להדליק  חיוב  אין 
ותבוא   רשאי,  השינה  בחדר  הנר  להדליק  הבעל  ירצה 

                                                                                                ברכה, אבל אינו רשאי לברך.  עליו
    ''ייללקקווטט  ייווססףף  ששבבתת  אא                                                                                                                    

 

ללאא        ::  פפתתגגםם   ממבבייננייםם,,   ככששללאא   ששגגםם   ללדדעעתת   ההייאא   אאממווננהה  
  פפתתגגםם  חחססיידדיי  ההווללככייםם  ללבבדד..                                                                                                    

קקננייןן    :חחקקייררהה שמוכיח  ::    ממעעששהה   מעשה  עושה  הקונה 
)הוראת בעלות(, או מעשה שמכניס את  שהוא הבעלים

)ל  חפץה לרשותרשות  אליהו.  (הכנסה  כל   )רוח  לגבי  ד 
   .                         (לגבי הגנבה, משיכה, חצר וחזקה הקניינים, ובעיקר

  סספפרר  ""קקוובבץץ  ייססוודדוותת  ווחחקקייררוותת""                                                       
  הה  ננפפיילל    ::  ססייפפוורר  

שוב  נופל  אני  לו:רבי,  ואמר  הרבי  אל  בא  אחד  חסיד 
 ושוב. כל פעם נדמה לי שאני כבר עומד ואז שוב נופל. 

אמור לי, כשילד קטן לומד ללכת כמה   אמר לו הרבי:
 חייך הרבי ואמר:  הרבה.  ענה החסיד:  פעמים הוא נופל?

מי   ואם כן, למה אתה מתפלא על עצמך שאתה הולך?
וקם בדרך.  ,שנופל  שהוא  כלל  סימן  נופל  שלא    , מי 

כי הבין   ויצא החסיד מחוזק,  כנראה שכבר הפסיק ללכת.
 ססייפפוורר  חחססיידדיי    שגם הנפילה יכולה להיות חלק מן העלייה.

  ששבבתת  ששללווםם  
ששללייממהה ללררפפוואאהה   ללאאוורר   : יוסף דוד בן ליאל, ברוך יואל שמעון ישראל בן פנינה,  ייווצצאא  

גלדיס  קטי  בחלא  רחל  בת  אסתר  הדסה,   מרצדס  בן   ישי  ראובן בן  יהודה  פטריק   ,
בן איזא,  ויקטוריה    ראובן בן רבקה, מאיר חיים בן גבי זווירה,    רפאלקאמונה, אברהם  

שושנה בת ג'ויס חנה, רפאל יהודה בן מלכה, שלמה בן מרים, אבישי יוסף בן שרה  
בן חנה אנושקה, מרים בת עזיזא, דוד בן מרים,    אלחנן לאה, אוריאל נסים בן שלוה,  

  חיה   גיולה:  בבייתת      ששללווםם  יעל בת כמונה, ישראל יצחק בן ציפורה, עמנואל בן סוזן אזיזה.  
זסוזן אנדרה בת   שרה:  זזייווווגג  ההגגווןן      '.סולאנג  סנדרה  בן יצחק  יהודה ואילן  לבנה  סופי בת

 סופי  בת  אורהמאיר משה בן אסתר, אילן אלי אהרן בן אסתר, קלואי    יונידומיניק רינה,  
  יוסף,לאה בת רבקה, אלודי רחל מלכה בת חשמה,  לבנה  סופי   בת  לאה  לולה,  לבנה

  לחנה דוד בן יעל דינה, ליטל בת יעל דינה,    נאור : בבככלל    ררבבהה      ההצצללחחהה  .    רבקה  בן  גבריאל
לבנה מלכה בת עזיזא וליאור  לשל קיימא    זרע  ברכה  שמחה  בן   מרדכי  וליונתן   אסתר  בת

  בן   ראובןקלוד שלמה בן ז'רמן רבקה,    :ללעעייללוויי  ננששממתתעמיחי מרדכי בן ג'ייזל לאוני.  
יונה בן    גיא,  ח,  ג'ינט מסעודה בת ג'ולי יעל, שלמה בן מחה, מסעודה בת בלחנינה

  בן   הוברט  חי   ניסיםלאה,יוסף בן מייכה. מוריס משה בן מרי מרים. אליהו בן מרים,  
, כוכבה  אסטרייה  בת  רחל  אפרת, פליקס סעידו בן אטו מסעודה.  מרים  בן'ולי, דוד  ג

קרול     , אנדרה סעיד בן פורטונה מסעודה,מרזוקה  אנרייט  מלכהאברהם בן אליעזר,  
 מזל אדסה בת גבי זרגונה, אברהם בן אסתר, יהודה יוסף בן רחל.

 

 

 

 

Mille-Feuille DU 20 / 44



1

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

1Fais descendre la pluie pour la bénédiction 
Narouh Hashem, beaucoup de pluie est tombée 
pour nous pour la bénédiction avant Tou Bichvat. 
Pourquoi ? Car la Guémara dit (Roch Hachana 14a) : 
Pourquoi fait-on le nouvel an des arbres le jour de Tou 
Bichvat ? Car c’est à ce moment-là que la majorité des 
pluies de l’année est déjà tombée. Beit Chamaï disent 
que c’est le 1 Chevat, et il semblerait que si l’année 
est embolismique, c’est le 1 Adar. Mais Beit Hillel ont 
choisi le milieu – le 15 Chevat convient pour toutes 
les années, embolismique ou non, car la majorité 
des pluies de l’année est déjà tombée, et l’année 
est bénie. Au début de l’année, les pluies étaient 
bloquées pour nous, qui sait pourquoi ? Pendant 
l’année de Chémita, il y a toutes sortes de péchés. 
Mais Hashem a vu qu’il y a beaucoup d’agriculteurs 
qui respectent toutes les Halakhotes de Chémita, 
et qu’il y a beaucoup d’étudiants en Yéchiva qui 
s’efforcent d’acheter les fruits un peu plus chers, 
donc il y a beaucoup de pluies de bénédiction qui 
sont tombées pour nous. 

Les artichauts durant la septième année 
Il y a des choses pour lesquelles des grands sages 

1. Note de la Rédaction : Pour information, le cours est transmis 
à l’oral par le Rav Méïr Mazouz à la sortie de Chabbat, son père 

est le Rav HaGaon Rabbi Masslia’h 
Mazouz הי''ד.

ont trouvé des permissions. Par exemple l’artichaut. 
Nous avons un problème durant l’année de 
Chémita, pour l’interdit des « retombées ». Mais on 
m’a montré que le Gaon Rabbi Tsemah Tsvi Pessah 
Frank (qui est un grand Talmid Hakham et un grand 
décisionnaire) a écrit qu’il n’y a pas de problème de 
Chémita au sujet de l’artichaut, car il est pluriannuel 
(Kerem Tsion Halakhotes Psoukot chapitre 11). Si tu 
sèmes un artichaut cette année, il y en aura un seul 
qui poussera l’année prochaine, mais pas forcément 
les années suivantes. Et pour quelque chose qui est 
pluriannuel, il n’y a pas l’interdit des « retombées » 
qui s’applique. Quelle est cette interdiction des 
« retombées » ? L’agriculteur remarque que ce qu’il 
a semé l’année passée et qui a poussé pendant cette 
année de Chémita est permis. Donc il fait exprès 
de semer cette année pour que l’année d’après il 
puisse dire qu’il s’agit des choses qui datent depuis 
l’année d’avant. Mais lorsque tu as des fruits et 
des légumes qui sont pluriannuel, il ne peut pas y 
avoir ce problème, c’est pour cela que l’interdit des 
« retombées » ne s’appliquent pas. 

La divergence de Rachi et Rabbenou Tam au 
sujet des Téfilines

Nous avons déjà parlé sur les deux sortes de Téfilines 
– Rachi et Rabbenou Tam. Tout le monde pense que 
ce sont deux mondes différents. Mais non, ce sont 
les mêmes Paracha, la différence est seulement dans 

גליון מס': 495  יתרו
כ' שבט תשפ"ו )07/01/26(

COURS DE NOTRE MAITRE MARAN 
ZATZAL

Possibilité d'écouter le cours de Maran Zatzal en 
Direct ou en Replay sur 
https://www.yhr.org.il/video-ykr

Sortie de Chabbat, Parachat 
Béchalah, 14 Chevat 5882

"N
ous vous prions de respecter la sainteté du feuillet, ainsi de ne pas le transporter durant Chabbat" 

Sujets du cours :

Rav Hannanel Cohen,
Roch Yechiva 'Hokhmat Rahamim

et du Colel Or'hot Moché

Prière de ne lire le feuillet pendant la prière et la lecture de la thora merci

שבת
שלום!

1. Beaucoup de pluies de bénédiction avant Tou Bichvat,  2. Des retombées sur 
quelque chose qui est pluriannuel,  3. La divergence entre Rachi et Rabbenou Tam 
au sujet des Téfilines,   4. Est-ce que toutes les générations mettaient les deux sortes 
de Téfilines,   5. Répondre Amen entre la mise des Téfilines de la main et la mise des 
Téfilines de la tête de Rabbenou Tam,  14. Manger du Etrog à Tou Bichvat, et faire 
Chéhéh’iyanou,  15. Les fruits de Tou Bichvat,  16. Les conversions,  17. Le Gaon, le 
discret, le Hassid et le saint Rabbi Ynoun Houri,   18. Toute chose que tu fais avec 
discrétion – elle sera bénie,  19. L’obligation des Bérakhot du matin, du soleil et de 
la lune pour les femmes,  20. Si quelqu’un a fait la Bérakha « זוקף כפופים » avant 
celle « 21  ,« מתיר אסורים. Si quelqu’un a changé l’ordre des trois Bérakhot « שלא 

,« אשה » et « עשני גוי », « עבד

Mille-Feuille DU 21 / 44

Baït Neeman



2

Rabbenou Tam a révolutionné le monde. Rabbenou 
Tam a fait cela car il suit l’avis des Guéonim. Il a trouvé 
un avis chez les Guéonim qui dit : « באמצע  .« הויות 
(Qu’est-ce que cela veut dire ? Cela veut dire que les 
deux « והיה » doivent être au milieu. Donc « קדש » au 
début, puis « שמע ישראל » à la fin, et « והיה כי יביאך » et 
 .doivent être au milieu « והיה אם שמע »

Est-ce que toutes les générations mettaient 
les deux sortes de Téfilines ? 

Il y a un avis qui pense que toutes les générations ont 
mis les deux sortes de Téfilines. C’est ce qu’a écrit le 
Ben Ich Haï (première année Parachat Wayéra passage 
21). C’est également ce qu’a écrit un autre sage – 
Rabbi Khalfa Guedj, il a un livre qui s’appelle « Kégan 
Hayarak ». Il n’a pas vu le Ben Ich Haï, et le Ben Ich 
Haï ne l’a pas vu, mais les deux ont écrits que toutes 
les générations ont mis les deux sortes de Téfilines. 
Le Rav Ovadia repousse cela, et dit que ce n’est pas 
possible. Comment est-ce possible que toutes les 
générations, tous les Guéonim ont mis les deux sortes, 
et soudainement, à l’époque des Richonim, une sorte 
a été oubliée, puis ils ont commencé à demander 
quelle est la sorte qui reste, et Rachi et Rabbenou 
Tam ont divergé. Tu as vu que les ancêtres de tes 
pères ont mis deux sortes, alors pourquoi tu n’en mets 
qu’une ?! C’est une question très puissante, dont il est 
impossible de négliger. 

Sur la tête et sur la main, il y a la place pour 
les deux sortes 

Il y avait un sage, auteur du livre Ben Yohaï, dans 
lequel il y a plus de cent réponses sur les questions du 
Ya’bets. Le Ya’bets a écrit de nombreuses questions sur 
le Zohar pour prouver qu’il y a des passages du Zohar 
qui ont été écrits plus tard, à l’époque du Rachba plus 
ou moins, et ce Rav y répond. L’une des choses, c’est 
qu’il est écrit dans le Zohar (Tikounei Zohar Hadash 
101b) : « דרא בתראה שויין תרי זוגין דתפלין ». Et le Ya’bets 
demande (Mitpahat Séfarim chapitre 4) comment 
cela est possible ? « בתראה  c’est Maharam de ,« דרא 
Rottenberg. Est-ce possible que Rabbi Chimone Bar 
Yohaï parle du Maharam de Rottenberg qui sont mille 
ans après lui ? C’est une question puissante. Alors, Ben 
Yohaï dit que celui qui approfondi dans la Guémara 
Erouvin (95b) verra qu’il est écrit « il y a la place sur 
la tête pour mettre les deux sortes de Téfilines ». Et 
alors ? Il est écrit qu’il y a la place seulement, mais 
il n’est pas écrit que l’on en met deux. Au contraire, 
sur la même page, il est prouvé à trois reprises qu’ils 
ne mettaient qu’une seule Téfiline. Alors pourquoi la 
Guémara fait cette observation sur la place de la tête ? 
Pour nous apprendre que si un homme marche le jour 
de Chabbat et qu’il trouvé des Téfilines jetés, il ne peut 
pas porter pendant Chabbat, donc il devra les mettre 
les deux. Mais la Guémara n’a jamais dit qu’il fallait 
mettre deux sortes de Téfilines. Non seulement elle ne 
l’a pas dit, mais en plus, dans la suite elle demande : 

l’ordre de ces Paracha. Selon Rachi, tout doit suivre 
s’ordre de la Torah : « - יביאך »  כי  « והיה   - לי »   קדש 
 Et ce n’est pas seulement .« « שמע » - « והיה אם שמוע
l’avis de Rachi, c’est aussi l’avis de quasiment tous 
les Richonim – le Rachba, le Rambam, le Ramban, 
Rav Haï Gaon, et le Gaon de Vilna. La majorité des 
sages d’Israël, si ce n’est la totalité pensent comme 
Rachi. Pourquoi ? Car Rachi suit l’ordre de la Torah. 
Mais Rabbenou Tam a changé l’ordre, à cause d’une 
question qu’il y a dans la Guémara (Menahot 34b). 
Il dit que la Paracha « והיה אם שמוע » doit être avant 
celle « שמע ». Mais ce n’est pas à cause d’une question 
que l’on doit changer l’ordre. Les gens pensent que 
Rabbenou Tam était le « révolutionnaire » chez les 
Ashkénazes., pour toute chose qui ne suit pas son 
avis – il diverge. Il invalide les Téfilines de son grand-
père ! Est-il possible de dire à son grand-père : « Tes 
Téfilines ne sont pas bien » ?! 

Pourquoi Rabbenou Tam a changé l’ordre ?
Il y avait un grand sage à Djerba qui étudié le sens 
simple, et il aimait toujours le sens simple. Toute 
chose qui s’éloignait du sens simple le dérangeait. Il a 
posé une question magnifique (Nokhah Hachoulhane 
chapitre 34), il dit : « Rabbenou Tam, que la paix soit 
sur toi, pourquoi tu changes l’ordre ? Voici, il est 
écrit dans la Torah « ישראל  dans la Paracha « שמע 
Waéthanane (Dévarim 6), puis « והיה אם שמוע » dans 
la Paracha Ekev (Dévarim 11). Alors pourquoi tu dis 
que « שמוע אם   שמע » doit être écrit avant « והיה 
 D’après ma modeste pensée, j’ai pensé « ? « ישראל
répondre à cela (dans ma note là-bas) : Dans le Zohar 
Parachat Bo, il est écrit que la Paracha « אם  והיה 
 השמרו » contient des mots difficiles. Comme « שמוע
לבבכם יפתה  פן  « ועצר » ,(verset 16) « לכם   וחרה », 
מהרה « ואבדתם   Que tout cela) .(verset 17) « וכו' », 
s’applique rapidement sur les nations du monde, 
pour qu’ils nous abandonnent…). Donc pour ne pas 
terminer par ses choses-là, Rabbenou Tam dit qu’il 
faut la mettre au milieu. J’ai appris cela des paroles 
du Zohar qui sont connues et qu’on lit le jour de Roch 
Hachana (Parachat Emor 100a). Le Zohar dit là-bas, 
pourquoi dans les sonneries, on fait Tékia, Téroua, 
puis Tékia ? Car la Téroua est entre-cassée et donc 
cela sous-entend un cri amer. Alors que la Tékia 
représente la bienfaisance. C’est pour cela qu’on 
commence par la Tékia qui représente la bonté, puis 
on met la Téroua au milieu, et on termine également 
par la Tékia, pour terminer sur la bonté. Toutes les 
sonneries terminent par la Tékia. C’est pour cela que 
d’après Rabbenou Tam, on doit mettre « שמע » à la 
fin car ça représente la bonté, alors que « אם  והיה 
 .représente la rigueur « שמוע

Rabbenou Tam a trouvé des soutiens à son 
avis chez les Guéonim

Mais la vérité c’est qu’on ne doit pas changer à cause 
d’une question. De nombreuses fois, on pensait que 

Mille-Feuille DU 22 / 44



3

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

« je comprends bien qu’il y ait la place sur la tête 
pour mettre deux Téfilines, mais que diras-tu pour 
la main ? » Et la Guémara répond qu’il y a aussi la 
place sur la main pour en mettre deux. Or, si tout 
le monde mettait deux sortes, quelle est cette 
question de la Guémara ? Tu n’as qu’à aller voir 
comment les gens mettent les Téfilines et tu verras 
de toi-même qu’il y a la place. C’est pour cela qu’il 
ne faut pas s’écarter du sens simple. Le sens simple 
est que depuis toujours, ils ne mettaient pas deux 
paires de Téfilines. 

Répondre Amen entre la mise des Téfilines 
de la main et la mise des Téfilines de la tête 

de Rabbenou Tam
Alors quoi ? Le Rav Ari (Cha’ar Hakawanot 6 sur les 
Téfilines) a dévoilé qu’il y a dans le ciel une base 
pour l’avis de Rabbenou Tam et aussi pour l’avis de 
Rachi. Et selon lui, les Téfilines de Rabbenou Tam 
sont plus importants que celles de Rachi. C’est pour 
cela que des Kabbalistes ont dit que si on fait la 
Bérakha sur les Téfilines de Rachi, il faut à plus forte 
raison faire la Bérakha sur celles de Rabbenou Tam. 
Mais c’est une chose impossible à faire. Puisque la 
Halakha en pratique suit l’avis de Rachi, alors nous 
ne pourrons pas faire une nouvelle Bérakha qui 
est contre l’avis de quasiment tous les Richonim 
(sauf Rabbenou Tam). Donc nous avons Rachi, 
nous avons le Rachba, nous avons le Ramban, 
nous avons le Rambam et nous avons le Gaon de 
Vilna. Et dans les dernières générations : l’auteur 
du Choulhan Gavoa et son maître l’auteur du Beit 
David. Tous les sages d’Israël pensent comme ça. 
Mais nous pouvons faire la Bérakha sur les Téfilines 
de Rachi et penser à acquitter celles de Rabbenou 
Tam. Puis on met celles de Rabbenou Tam et nous 
avons gagné de nombreuses choses. Première 
chose, tu ne seras pas sous pression pour savoir 
où mettre les deux paires, et avoir une place très 
étroite sur le bras pour en mettre deux. Et même 
si tu trouves la place, la majorité du monde fait des 
gros Téfilines, et il est impossible d’en mettre deux 
en même temps. Alors que faire ?! On les met une 
après l’autre. Mais il y a autre chose, Rabbenou 
Tam dit que si un homme met les Téfilines et qu’il 
entend une Bérakha, il a le droit de répondre Amen. 
Pourquoi ? Car lorsque la Guémara écrit (Menahot 
36a) que si quelqu’un parle entre les Téfilines de 
la main et de la tête, il fait un péché ; elle parle 
seulement de paroles futiles. Mais s’il a entendu 
une Bérakha ou un Kaddich etc… Il a le droit de 
répondre. C’est pour cela que si quelqu’un met les 
Téfilines de Rabbenou Tam pendant la Hazara, et 
qu’il y a que neuf personnes qui répondent, et donc 
s’il met les Téfilines il ne pourra pas répondre Amen 
et il n’y aura pas neuf personnes qui répondront, 
d’après Rabbenou Tam il a le droit de répondre. 
Mais lorsqu’on met les Téfilines de Rachi, on n’a le 

droit de répondre à rien du tout. C’est ce qu’a statué 
Rachi et la majorité des décisionnaires. Mais lorsqu’on 
met les Téfilines de Rabbenou Tam, on peut répondre 
car lui-même l’a autorisé. 

Consommation de cédrat à Tou bichvat
C’est une mitsva de manger (à Tou bichvat) des 
cédrats qui restent de Souccot, mais on ne récitera 
pas dessus la bénédiction de Cheheheyanou sauf 
celui qui n’a pas récité cette bénédiction à Souccot. 
Ainsi écrit le Ben Ich Hai: lorsqu’un homme récite 
la bénédiction de Cheheheyanou sur le loulav, il 
acquitte la consommation de cédrat à Tou bichvat. A 
priori, selon cela, une femme qui n’a pas récité cette 
bénédiction à Souccot, pourra la faire à Tou bichvat. 
Mais, le Michna Beroura donne une autre raison (chap 
225). La Guemara dit (Soucca 35a) que le Etrog peut 
vivre sur son arbre d’année en année. Il n’y a pas de 
renouveau de ce fruit car tu ne peux pas reconnaître 
lequel fait partie de la nouvelle récolte, lequel est de 
l’année passée. Du coup, personne ne peut réciter 
Cheheheyanou sur ce fruit. 

Les fruits de Tou bichvat
À Tou bichvat, on n’est pas tenu de consommer 
tous les fruits. Quelqu’un de diabétique et ne peut 
consommer certains fruits, il en prendra peu ou pas. 
Il pourrait manger des olives, sans problème. Pour les 
figues, on a dit qu’elles sont infestées. Les raisins, il 
pourra en manger une moitié, et la grenade, ne serait-
ce qu’un grain. 

La conversion n’est pas un amusement 
Nous parlons des conversions, parce que 
malheureusement nous n'avons pas encore entendu 
de bruit à ce sujet. Il y a ceux qui parlent de conversions, 
et ne savent même pas ce qu'est la conversion. Ils 
pensent ne devoir rien pratiquer, et se suffire de dire 
qu'il est juif. "Très beau" ... Contrairement, à l'époque, 
les chrétiens forçaient de force les juifs à se convertir 
au christianisme, ils les suivaient pendant des années 
et des années, et s’ils s’apercevaient, plus tard, que 
ce juif faisait un seder de Pessah et dit "Déverse ta 
colère sur les non-juifs", ils les conduisaient au feu, et 
ils l’interrogeaient jusqu'à la mort dans un tourment 
infernal. Nous ne sommes pas arrivés à cette chose. 
Seulement, les convertis doivent réellement pratiquer 
et ne pas jouer au tribunal, on ne s’amuse pas avec les 
conversions !

La faute et ses fruits
A l'époque du Second Temple, l'un des rois de la 
maison hasmonéenne, nommé Yanai le Hasmonéen, 
était très puissant et avait conquis de nombreux pays. 
Et il a dit que s’il avait mal à la tête, il avait Lieberman 
qui le conseillait... et il lui a dit de convertir autant que 
possible. Et il fit ainsi, et leur imposa sa méthode de 

Mille-Feuille DU 23 / 44



4

conversion, et leur dit que celui qui ne se convertirait 
pas par la force, perdrait sa tête. Ainsi, il convertit 
beaucoup de non-juifs. Et qu'en est-il ressorti ? Dans 
la génération qui a suivi, Herods l'Esclave, issu d'une 
famille de faux convertis. Et c'est ce méchant Hérods qui 
fut un meurtrier, un méchant, laid, avait des complots, 
a tué sa femme parce qu'elle était de la descendance 
hasmonéenne, et a aussi tué ses fils parce qu'ils étaient 
de la descendance hasmonéenne. C'était lui qui avait 
un si mauvais cœur. Et d’où a-t-il eu un si mauvais cœur 
? Car il était de la descendance de ce type de convertis 
! Il faut donc être très prudent. Si vous convertissez 
tout le monde, vous pouvez également convertir les 
Arabes, et demain ils entreront dans votre armée et 
détruiront tout. Il ne faut pas agir ainsi ! Mais chaque 
conversion doit être conforme à la Halakha, et un 
minimum de judaïsme doit être respecté- Pessah et 
le Shabbat, et ne pas voyager le Shabbat. Et ne me 
demande pas, « pourtant, il y a des Juifs qui voyagent 
le Shabbat?! », car ces Juifs recevront leur châtiment, 
et personne n'échappera au châtiment d'en haut. 
Mais ceux qui veulent se convertir - s’ils souhaitent la 
religion, ils doivent l'accepter et la respecter.

Une alliance 
Et si nous n’avons pas de gens comme ça et ils ne 
veulent pas se convertir convenablement, le Rav 
Ammar Chalita avait, autrefois, donné une idée 
qui ne fut pas retenue et je ne sais pas pourquoi. Et 
quel est le conseil ? Il a dit qu'il existe aujourd'hui un 
système appelé "l'alliance du mariage". C’est quoi? 
Lorsqu’un homme et une femme qui ne sont pas juifs 
et ne veulent pas se convertir, mais font partie de 
l'État et vont à l'armée, etc., alors qu’ils n'observent 
pas la Torah et les mitsvoth et il n'y a aucune preuve 
de judaïcité.. Alors quoi leur proposer? si nous les 
emmenions chez les chrétiens, ils seraient chrétiens, 
et si nous les emmenions chez les musulmans, ils 
seraient musulmans, mais juifs, ils ne pourront pas 
l'être. C’est pourquoi, il propose de mettre en place 
un système d’ « alliance de mariage ». Le problème st 
que Yates Neeman avait alors écrit que le grand rabbin 
proposait un système interdit. Mais, que faire? Nous 
avons un demi million de citoyens qui ne sont pas 
juifs, ni chrétiens, ni véritablement convertis car ils ne 
pratiquent rien. Un converti doit s’engager à respecter 
les lois du judaisme. Et non pas comme ceux qui font 
mine de vouloir se convertir, et une fois leur objectif 
atteint, ils voyagent durant Chabbat. Peut-on appeler 
cela une conversion? 

La première convertie
La première convertie de la Bible est Ruth, de Moav. 
Elle avait dit à sa belle-mère ((Ruth 1;16-17): « partout 
où tu iras, j'irai; où tu demeureras, je veux demeurer; 
ton peuple sera mon peuple et ton Dieu sera mon 
Dieu; là où tu mourras, je veux mourir aussi et y être 
enterrée ». Elle s’engageait alors sur tout. Boaz l’avait 

alors épousée et de leur union descendra le roi David. 
Pensez-vous comparer sa conversion avec celles de 
Lieberman? C’était du sérieux !

Le Gaon discret, Hassid et Saint Rabbi Ynoun 
Houri a’h

Cette semaine, c’est la Hiloula d’un juste, millier du 
monde, Rabbi Ynoun Houri a’h, fils de Rabbi Haïm Houri 
a’h. Ce dernier était un grand orateur, et lors de ses 
discours, même les musulmans et chrétiens venaient 
écouter. Mais son fils, Rabbi Ynoun, était discret et 
exceptionnel en son genre. Il était un enseignant 
unique en son genre. Il enseignait 25 ans à l’école Razi 
li. Et lorsque l’inspecteur du rectorat venait, Rabbi 
Ynoun lui proposait d’interroger ses élèves en son 
absence (du Rav). L’inspecteur questionnait les élèves 
pour voir leur niveau, et il disait: il n’existe pas de tels 
élèves ailleurs. Mais, lorsqu’il atteignit la cinquantaine, 
il décida d’arrêter l’enseignement. Mais, il était 
tellement plein de Torah, que cela était dommage. 
Rabbi Chmouel Idan a’h m’en avait parlé. Je suis alors 
aller rendre visite à Rabbi Ynoun qui m’expliquait qu’il 
prenait beaucoup de comprimés depuis quelques 
années: un sous la langue, un pour le cœur, un pour 
la respiration, ... et qu’il n’était donc pas en mesure de 
reprendre l’enseignement. Je lui avais alors expliqué 
qu’il fallait éviter de prendre des médicaments. Ce qui 
est le plus naturel est le plus supporté par l’organisme. 
Je lui conseillai de réduire la consommation de ces 
médicaments. J’ai dû également lui promettre de lui 
offrir une classe bien isolée pour qu’il accepte de venir 
enseigner à la Yeshiva. 

Des enseignements exceptionnels
De temps à autre, il sortait un commentaire. Une fois, 
j’étais là-bas alors qu’il donnait un cours sur la Haftara 
de la chanson de Deborah, qui se termine par (Choftim 
5;31): « Ainsi périront tous tes ennemis, Seigneur, et 
tes amis rayonneront comme le soleil dans sa gloire ». 
Et Rachi écrit : « tes amis rayonneront comme le soleil 
dans sa gloire: dans les temps à venir, la lumière du 
soleil sera 7 fois plus importante que durant les 7 jours, 
qui en représente actuellement que un sur 343. » Sauf 
que Rachi écrit שבעיות pour dire un septième. Et le 
Rav fut remarquer qu’il aurait été plus juste d’écrire 
 Il avait même apporté des preuves d’autres .שבעות
versets. Une autre fois, il enseignait la Guemara 
Yebamot (70b). Et alors que le Bah demande d’effacer 
un mot de Rachi pour le comprendre, le Rav Ynoun 
avait justifié la présence de ce mot. J’ai d’ailleurs écrit 
ces enseignements, en son nom. Mais, qui étudie de 
la sorte aujourd’hui ?! Une fois, j’étais assis à côté de 
lui, et j’avais un bout de papier pour écrire brièvement 
tout ce qu’il disait. Lorsque j’ai voulu rédigé cela, il 
m’avait fallu 11 pages!!! Et le lendemain, Rabbi Ynoun 
était venu s’excuser pour m’avoir fait « perdre » du 
temps. Il était très discret. 

Mille-Feuille DU 24 / 44



5

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

La discrétion 
Nous apprenons de la Torah l’importance de la 
discrétion et du parler positivement. Lorqu’Avraham 
avait dit à ses accompagnateurs, avant le sacrifice 
d’Itshak: « le jeune et moi irons jusque-là pour nous 
prosterner, puis nous reviendrons vers vous » (Berechit 
22;5). Or, Avraham savait qu’il devait sacrifier son 
fils, alors, pourquoi disait-il « nous reviendrons »? 
Seulement, il voulait nous apprendre à parler toujours 
positivement. Regardons, dans notre paracha, le 
peuple avait dit : « Que ne sommes-nous morts de la 
main du Seigneur, dans le pays d'Égypte, assis près 
des marmites de viande et nous rassasiant de pain » 
(Chemot 16;3). Finalement, ces gens ne méritèrent 
pas d’entrer en Israël. Il faut toujours éviter les mots 
négatifs. D’ailleurs, lorsqu’Avrahm parla positivement, 
il revint effectivement avec son fils car l’ange lui 
demanda d’arrêter. La deuxième fois, nous voyons 
avec Itshak qui préfère dire que Rivka est sa sœur pour 
ne pas risquer d’être tué. Le troisième, c’est Yossef qui 
appelle son fils Menaché car Hachem lui a fait oublié 
sa famille. Il n’avait rien raconté à personne. Ensuite, 
lorsque Moché commence sa mission, il demande 
à son beau-père le droit de s’en aller, et lui explique 
devoir prendre des nouvelles du peuple. Alors qu’en 
réalité, il va aller les délivrer. Il ne voulait pas parler 
de sa mission. Tout ce qui peut être fait discrètement, 
c’est mieux. 

Rien de meilleur que la discrétion 
La paracha raconte « le peuple arrive à Elim- אילמה » 
(Chemot 15;27). Or, le mot אילמה a les initiales 
de אין לך יפה מן הצניעות- il n’existe rien de meilleur 
que la discrétion. Les premières tables de la loi qui 
furent donné dans beaucoup de tumultes, finirent par 
être brisées. Pour les secondes, Hachem dit à Moché 
« personne ne montera avec toi » et Rachi écrit « il 
n’existe rien de meilleur que la discrétion ». Nous 
voyons aussi cela chez le roi Chaoul qui alla chercher 
les ânesses de son père, et sur le trajet, fut oint roi 
d’Israel, par Chmouel, le prophète. Lorsque Chaoul fut 
de retour chez lui, il ne parla à personne du poste qui 
lui avait été attribué. Il faut toujours tout faire dans la 
discrétion, parler peu et agir beaucoup. Et si tu peux 
ne pas parler, n’en parle pas. 

Tout ce qui est dans la discrétion est béni 
Plus tard, nous avons vu Elisha le prophète qui avait 
su que Yehou remplacerait la royauté d’Ahav. Elisha 
avait désigné un des jeunes prophètes pour aller 
pondre Yehou, roi d’Israel. Ce jeune alla chercher 
Yehou parmi les responsables du peuple, demanda à 
lui parler en privé. Puis, il l’a oint roi d’Israel. Lorsque 
les camarades demandèrent à Yehou ce qui lui avait 
été dit, il leur répondit « rien ». Après beaucoup 
d’insistance, il raconta celui lui avait été dit. Par le 

mérite d’avoir accepté de s’entretenir en privé avec 
un jeune en privé, il mérita de devenir roi d’Israel, et 
d’éliminer la maison d’Ahav, et d’avoir 4 générations 
de rois d’Israel. Tout ce qui est fait discrètement est 
mérite. 

La bonne odeur
Nous avons le Gaon Rabbi Yossef Haim a’h qui s’est fait 
connaître dans le monde entier. Tout ce qu’il a écrit 
dans sa jeunesse, il l’a fait anonymement. Les allusions 
écrites à la fin du livre de « Hiloula de Rabbi Méir » 
sont les fruits de ce maître (c’est ce qu’a démontré 
le Rav David Berda de Tibériade). Il est aussi l’auteur 
du livre « Hiloula Rabba », et de « Torah Lichma ». 
Mais, ces lives ont été écrits anonymement. Quel est 
sa signature dans ces livres? כחלי  ,Et en fait .יחזקאל 
 celle de ,כחלי et יוסף à la valeur numérique de יחזקאל
 soit le Rav Yossef Haim. Pour vivre mieux, il faut ,חיים
vivre discret. Sauf que lorsque tu prétends à un poste 
comme le rabbinat ou autre, alors tu n’as pas le choix 
que de te faire connaître. On ne peut pas toujours se 
cacher sous la table. 

Les bénédictions 
Les femmes doivent-elles réciter les bénédictions du 
matin? Sachant qu’elles ne contiennent pas le mot 
 il nous a ordonné », cela ne semble pas être-וציוונו »
un problème. Mais, ce n’est pas vrai, car la Guemara 
(Chabat 23a) dit que les femmes ont 3 devoirs car 
elles faisaient partie du miracle: les 4 coupes de vin 
de Pessah, l’allumage des bougies de Hanouka, la 
lecture de la Meguila. Or, lors des 4 coupes de vin, il 
n’y a pas le mot וציוונו, et pourtant, sans le fait qu’elles 
faisaient partie du miracle, elles n’auraient pas été 
concernées par l’obligation de boire. De plus, il semble 
que la femme doive réciter les bénédictions du matin 
car elles peuvent les réciter peu importe quand elle 
se réveille. Mais, cela n’est pas vrai non plus, car on 
ne peut les réciter trop tôt. Celui qui travaille la nuit 
et dirt en journée, ne pourra réciter les bénédictions 
du matin le soir, à son réveil, avant d’aller travailler. 
Alors, pourquoi les femmes doivent-elles réciter ces 
bénédictions ? En fait, étant donné que de manière 
générale, les gens dorment la nuit et sont réveillés 
en journée, la femme a donc toute la journée, sans 
limite dans le temps pour les réciter. Certes, certains 
dorment en journée et se lèvent le soir, mais il s’agit 
d’exception dont on ne peut tenir compte. On ne 
peut donc appeler cela une mitsva qui dépend du 
temps de laquelle la femme serait dispensée. Le Chout 
Yehavé Daat écrit de manière similaire, à propos de la 
bénédiction solaire que les femmes pourraient réciter, 
une fois tous les 28 ans. Alors que cela semble dépendre 
réellement du temps puisque c’est un phénomène qui 
a lieu une fois tous les 28 ans. Seulement, il s’agit d’un 
phénomène naturel que le Soleil retrouve sa place une 
fois tous les 28 ans. C’est pour la femme peut réciter 

Mille-Feuille DU 25 / 44



6

les 2 bénédictions, en commençant par celle de matir 
assourim. 

Inversion dans les bénédictions 
Pour le reste, par exemple, pour la récitation de la 
bénédiction de Chelo Assani Goy et de Chelo Assani 
Aved. Certains vont dire que si on a commencé par 
celle de Chelo Assani Aved, on ne peut plus faire la 
précédente. Or ce n’est pas juste. En effet « Aved », 
c’est le remerciement de ne pas être esclave, n’a 
aucun lien avec celle de Goy, et le remerciement de ne 
pas être non juif. Donc si on peut inversé, ça ne pose 
pas problème. La seule inversion problématique est si 
on commencé par zokef kefoufim puisque Maran dit 
que dans ce cas, on ne pourrait réciter celle de Matir 
assourim. Baroukh Hachem leolam amen weamen. 

Celui qui a béni nos ancêtres, bénira tous les 
spectateurs, auditeurs, et lecteurs par la suite. Tout 
celui qui a entendu, vu ou lira par la suite les paroles 
que nous avons dites, qu’Hachem accomplisse ses 
souhaits en bien, allongé ses jours et ses années 
agréablement. Et que le mérite du saint Rabbi Ynoun 
Houri a’h, le Gaon discret et Hassid, et saint, protège 
vous, vos enfants, et vous petits-enfants, à jamais. 
Amen

les bénédictions du matin et celle du soleil. Même 
celle de la lune elle pourrait, si ce n’est qu’il existe des 
raisons kabbaliste pour l’empêcher de la réciter. 

Ordre des bénédictions 
Le Tour rapporte, au nom du Rav Amram, que si un 
homme a récité la bénédiction de zokef kefoufim, 
il ne peut plus faire celle de matir assourim. Le Tour 
demande pourquoi. Alors que la Guemara (Berakhot 
60b) demande de réciter les 2 bénédictions. Et Maran, 
explique dans le Beit Yossef, simplement que le fait 
de réciter en premier zokef kefoufim (détend ceux qui 
sont courbés), on ne peut plus réciter celle de matir 
assourim (libère les prisonniers) qui est incluse dans la 
précédente. En effet, celle de matir assourim permet 
de remercier Hachem de bouger du lit, et celle de zokef 
kefoufim, c’est pour le fait de pouvoir se lever. Mais 
cela était juste jusqu’à ce que soit édité le livre des 
Gueonims, où sont rapportés les mots du Rav Amram 
qui demande, tout simplement, de ne jamais réciter la 
bénédiction de matir assourim qui serait incluse dans 
celle de Zokef kefoufim. Alors la question du Tout 
est de retour puisque la Guemara dit clairement de 
réciter les 2 bénédictions. On n’a donc pas le choix, 
il semblerait que Rav Amram avait une autre version 
de cette Guemara. En pratique, il faudra donc réciter 

Mille-Feuille DU 26 / 44



7

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

ישיבת "לבנימין אמר" מושב ברכיה

בראשות הגאון רבי חננאל כהן שליט"א

"יקבי המלך"

Il était souffrant et se purifiait par les douleurs. Mais il 
n'a jamais renoncé dans son étude et son enseignement 
pour rapprocher le peuple, du plus grand au plus petit, 
les ramenant tous à la Torah et à la crainte du Ciel. Je 
ne vous parlerai pas de son génie. Vous en entendrez 
parler bientôt. Notre Maître le Rav Ovadia, alors que 
nous étions chez lui, avait dit un jour : «Rabbi Rahamim 
Haï Houïta, aucun autre ne s'est levé comme lui». Quelles 
merveilleuses paroles de notre Maître le Rav Ovadia, que 
le souvenir du Juste soit bénédiction ! Je me rappelle notre 
Maître, le Recteur de la Yéchiva, puissé-je être l'expiation 
de sa sépulture, que son mérite nous protège, avait 
précisé dans un discours : «Pour moi, le raisonnement 
de Rabbi Houïta ne vaut pas moins que celui du Hatam 
Sopher. Je considère Rabbi Houïta à la même hauteur que 
le Hatam Sopher, qui vivait il y a trois cents ans». Mais les 
gens aiment les histoires de miracles, de délivrances. Je 
suis sûr que chacune des personnes qui se trouvent ici et 
qui soutiennent la yéchiva, a certainement assisté à des 
délivrances. C'est clair pour moi. 

Je vais vous raconter une histoire. Il y a une semaine et 
demie, mon ami, Rabbi Ovadia Hadouk, m'a téléphoné. 
Il m'a dit : «Rav, j'ai une histoire extraordinaire qu'il 
faut que je vous raconte. Je l'ai entendue directement 
de la personne qui l'a vécue. Nous avons son numéro de 
téléphone à la yéchiva. Il y a vingt ans, D. vous en préserve, 
une dame de Netanya souffrait terriblement des oreilles. 
Les médecins disaient qu'elle devait absolument subir 
une opération. Or au beau milieu d'un rêve cette dame 
voit un homme sous les traits d'un rabbin respectable. 
Il la bénit en levant ses mains au-dessus de sa tête. Elle 
ignorait totalement qui pouvait être ce rabbin. Quelques 
jours plus tard, elle s'est rendue au mochav Berakhiya, 
pour la Hilloula de mon saint grand-père, notre Maître 
Rabbi Rahamim Haï Houïta, paix à son âme. C'était une de 
ses voisines qui l'avait invitée à la suivre jusqu'au mochav. 
En entrant dans la tente, cette femme devint très pâle. 
Son amie lui dit : "Qu'est-ce qu'il y a ? Qu'est-ce qui ne 
va pas ?" Elle lui répondit : "C'est le rabbin que j'ai vu en 
rêve. Celui qui est sur la photo." Il lui avait dit de prendre 
un peu de l'huile de sa veilleuse, de s'en enduire un peu 
sur les oreilles. Deux semaines plus tard, alors qu'elle 
était à l'hôpital pour son opération, et qu'elle passait les 
derniers contrôles médicaux de routine, les médecins lui 
dirent : "Madame, vos oreilles sont en parfaite santé".» 
C'est extraordinaire! Mais tous les jours on nous rapporte 
de nouvelles histoires. Si nous tentions de toutes les 
rapporter, nous n'en aurions jamais le temps. 

Je voudrais vous faire part d'un élément qui me submerge 
d'émotion. Chaque année, avant la Hilloula, j'avais 
l'habitude de faire l'effort de me rendre auprès de notre 
Maître, le Recteur de la Yéchiva, mon Maître et Rabbin, 

Avec la permission de mes maîtres et rabbins, du 
recteur de la yéchiva, le Gaon et Juste Rabbi Tsemah 
Mazouz, que D. le protège et lui prête vie, de longs jours 
durant et dans une santé stable et une parfaite lumière, 
amen et ainsi soit-il, avec la permission de note maître 
et gaon, ami de mon âme, Rabbi Pinhas Hacohen, 
grand rabbin de la ville de Nétivot, que D. le protège et 
lui prête vie, amen et ainsi soit-il, mon grand frère, le 
grand, gaon et juste Rabbi Berakhel Hacohen, que D. le 
protège et lui prête vie, le juste fondement du monde 
littéralement sans exagération, le plus humble de tous, 
Ben Porat Yossef, qu'il mérite de grandir et magnifier 
la Torah dans l'abondance jusqu'à la vieillesse, amen et 
ainsi soit-il, de mon cher neveu le Gaon Rabbi Rahamim, 
que D. le protège et lui prête vie, recteur de la yéchiva 
Or'hot Haïm, des institutions Hokhmat Rahamim, et de 
l'ensemble des personnalités rabbiniques ici présentes, 
de vous tous qui êtes venus prendre part à la sainte 
Hilloula.

Sainte et respectable assemblée, vous tous qui vous êtes 
rassemblés ici, vous vous rappelez qu'à ses débuts, la 
Hilloula au mochav Berakhiya se tenait dans des tentes, 
par la suite la tente du Rav fut construite, et, petit à 
petit, elle s'est remplie. Puis nous avons ajouté une 
autre tente, dehors, pour les femmes, et encore une 
autre pour elles. Les gens veulent affluer mais la place 
manque. Mais je vois que, grâce à D. – que votre nombre 
soit protégé de l'œil – la multitude est au rendez-vous, 
car elle est animée par la foi dans la Torah et les Justes, 
dans la Torah et ceux qui l'étudient.

Comme c'est émouvant de voir cette sainte assemblée 
qui a consacré de son temps pour prendre part à la 
sainte Hilloula, pour s'abreuver de paroles de Torah et 
rencontrer les rabbins et guéonim, que D. leur prête vie, 
et d'avoir le mérite d'être associés à la grande yéchiva. 

Maîtres et Rabbins, cette nuit, nous nous rassemblons 
pour la Hilloula de trois justes. Le premier est le Rachach, 
chef des mékoubalim, Rabénou Chalom Charabi, que le 
souvenir du juste et saint soit source de bénédiction, 
qui a vulgarisé l'étude de la Kabbale et à la lumière de 
qui nous avançons aujourd'hui dans sa compréhension. 
Il avait également fait don de sa vie en l'honneur de 
D. ; c'est aussi la Hilloula du sixième Admor de Habad, 
Rabbi Yossef Itshak, qui lui aussi fit don de sa vie pour 
multiplier la propagation de la Torah au sein du peuple 
d'Israël ; le troisième est notre Maître, l'illustre ancien, 
Rabbi Rahamim Haï Houïta Hacohen, que son mérite 
nous protège, nous et tout le peuple d'Israël, amen. 

Notre grand-père a fait don de sa vie pour la sainte 
Torah, pour l'étudier et l'enseigner, bien qu'il ne fût 
pas en excellente santé ni particulièrement robuste. 

Mille-Feuille DU 27 / 44



8

Zatsal. Je lui ai présenté les formulaires des médecins, et 
il les a examinés avec beaucoup d'humilité. Je ne peux 
faire comme le Rav Moché Lévy, qui déchirait les rapports 
médicaux, s'emportant : «Vous n'avez rien!»

 Le Rav me dit : «Ecoute, je ne veux pas te tromper. Mais 
mon cœur me suggère intuitivement que tu n'as rien. Il 
ne faut pas t'inquiéter.» Le lendemain, il y a eu un cours 
à la maison du Rav. Nous avons étudié un passage de la 
Guemara Berakhot : celui qui voit en rêve qu'on lui accorde 
la grâce, qui comporte deux fois la lettre נ (Noun, N), 
qu'il s'attende à des miracles (Nissim) et à des prodiges 
(Niflaoth). Le Rav dit au passage : «Hananel aussi, il a deux 
noun dans son nom.» Les élèves n'ont pas saisi pourquoi il 
a dit ça. Comme je devais subir un dernier examen décisif, 
je suis retourné chez les médecins. Ils ne comprennent pas 
jusqu'à présent ce qu'il s'est passé. Ils ont dit : «Ce n'est 
pas logique. Mais vous pourrez vivre vieux.» Il n'y avait 
plus aucun problème de cœur, de même que le cœur avait 
suggéré intuitivement au Rav que je n'avais rien. Vous êtes 
venus pour écouter des paroles de Torah, et je voudrais 
à cette occasion que le Rav Sasson nous explique ce que 
nous faisons ici ce soir, et je voudrais que nous acceptions 
la Royauté du Ciel.

Ecoute Israël, Eternel notre Dieu, l'Eternel est Un

L'Eternel est D., l'Eternel est D. (2 fois)

L'Eternel Règne, l'Eternel Régna, l'Eternel Règnera à jamais 
(2 fois)

De grâce, Eternel, sauve, de grâce

De grâce, Eternel, fais réussir, de grâce.

Puisse tout le peuple d'Israël obtenir la pleine réussite, 
que toutes les forces de sécurité et tous les étudiants de 
la Torah, tous les membres des cercles d'étude et toute 
cette sainte assemblée, qui s'est déplacée en l'honneur de 
la Hilloula et y ont participé de toutes leurs forces ; que le 
mérite de notre saint ancêtre, et le mérite de notre Maître 
le Recteur de la Yéchiva, les protègent par mille boucliers, 
amen et ainsi soit-il. 

luminaire du monde, notre Maître Rabénou Meir Mazouz, 
que le souvenir du juste et saint soit bénédiction. Je me 
rendais chez lui pour obtenir une bénédiction, pour que 
tout se passe bien pendant la Hilloula, que les finances 
soient copieusement alimentées par les dons, afin que 
nous puissions étudier et enseigner plus sereinement. 
C'est ce que je faisais chaque année, y compris l'année 
dernier. Je lui avais dit : «Rav, voici une enveloppe avec de 
l'argent. Que le Rav fasse ce qu'il veut et prie pour nous, 
pour la réussite de la Hilloula.» 

Ses petits-fils m'ont raconté – certains étudient dans nos 
institutions, dans la yéchiva Le-Benyamin Amar – que le 
jour où ils étaient allés le voir pour être interrogés sur le 
passage hebdomadaire de la lecture de la Torah, il leur 
avait distribué des billets de banque en leur demandant 
de prier et d'étudier pour la réussite des Institutions 
Hokhmat Rahamim, pour le Rav Hananel. Mais par 
l'étendue de nos fautes, ce ravissement de notre vue 
n'est plus. Hier soir, je m'apprêtais selon mon habitude 
à me rendre dans sa synagogue, avant de réaliser qu'il 
n'y était plus. Je suis donc allé à la maison des vivants, 
sur son tombeau, j'ai dit : «Notre Maître, notre Rabbin, 
de même que de votre vivant vous priiez pour nous, je 
vous demande de prier pour nous même à présent. Vous 
êtes en-haut, continuez à prier et supplier pour nous. 
Nous nous efforçons d'être vos fidèles élèves, nous nous 
efforçons de propager vos enseignements dans le monde 
entier y compris après votre départ. Rav, nous n'avons pas 
cessé. Nous continuons de toutes nos forces à propager 
votre Torah. Priez pour nous. »

Je vais vous raconter une histoire que je n'avais jamais 
encore racontée. Mais pour le souvenir du Rav, je vais 
le faire. Il y a à peu près trois ans, je ne me sentais pas 
très bien. J'étais très faible. Je suis allé faire des examens 
médicaux. Les médecins ont consulté les résultats et ont 
été effarés. J'ai alors prié : «Maître du Monde, tout ce 
que nous faisons en ce monde, c'est afin de multiplier la 
dignité du Ciel, pas pour notre propre dignité. Maître du 
Monde, nous propageons Ta Torah…» J'ai prié puis je me 
suis rendu chez notre Maître, le Recteur de la Yéchiva, 

שבת שלום ומבורך!

Mille-Feuille DU 28 / 44



Mille-Feuille DU 29 / 44

Véyo’atsénou Kévatékhila



Mille-Feuille DU 30 / 44



Rav Elie LELLOUCHE 

LE PEUPLE JUIF ET LA JOIE: DEUX DIMENSIONS INDISSOCIABLES

Article et contenu réalisés par TORAT HAIM VECHALOM - 35, rue Emile Lepeu 75011 PARIS - 01.44.93.51.50 
Association reconnue d’utilité générale habilitée à recevoir les DONS et les LEGS. Directeur : Rav Elie LELLOUCHE

d"cb

La Michna au traité Ta’anit (26b) nous enseigne que lorsque 
débute le mois de Av on doit diminuer la joie: «MiChéNi’khnass 
Av Méma’atin BéSim’ha». Commentant cette affirmation 
Rav Yéhouda Béré DéRav Shmouel Bar Chilat dans le même 
traité (Ta’anit 29a) ajoute que de même que lorsque débute le 
mois de Av on diminue la joie, lorsque débute le mois de Adar 
on doit augmenter la joie: «MiChéNi’khnass Adar Marbin 
BéSim’ha». Ainsi la Guémara fait dépendre l’un de l’autre 
deux enseignements pourtant diamétralement opposés; le 
premier relatif à la diminution de la joie en Av et le second nous 
prescrivant d’amplifier la joie en Adar. Cette correspondance 
nous conduit au constat suivant. Il y aurait une joie ‘’basique’’ 
permanente prescrite par la Torah, que l’on devrait parfois 
réduire et parfois augmenter. De quelle joie s’agit-il ? C’est la 
question que pose Rav Moché Shapira (Chi’ouré Rabbénou, 
Adar).

Le Séfer Yétsira, dont on attribue la paternité à Avraham 
Avinou, dénombre douze facultés rattachées à l’âme. Chacune 
de ces facultés correspond à un mois de l’année. Ainsi, pour 
exemple, la faculté de la parole coïncide avec le mois de 
Nissan, le sens de la vue avec le mois de Tamouz. L’une de ces 
facultés est le rire. Elle correspond au mois de Adar. Le rire 
est une aptitude dont l’homme a l’exclusivité. L’homme, créé à 
l’image du Maître du monde, BéTsélem Élo-qim, peut à l’instar 
de HaShem s’abandonner au rire. «Yochév BaChamayim 
Yss’haq HaShem Yl’ag Lamo-Celui qui réside dans les cieux 
en rit, HaShem se raille d’eux», chante David HaMéle’kh 
(Téhilim 2,4). Le rire est l’expression de cette joie dont parle la 
Guémara du traité Ta’anit et qui doit nous habiter de manière 
constante. Dans l’histoire de nos Avot le second, Yts’haq, 
incarne la dimension du rire. Le Zohar écrit sur le verset de la 
Torah introduisant l’histoire de Yts’haq (Béréchit 25,19): «Éléh 
Tolédot Yts’haq Ben Avraham-Voici l’histoire de Yts’haq fils 
d’Avraham: Éléh Tolédot HaSé’hoq VéHaSim’ha ChéHayou 
Ba’Olam-Voici l’histoire du rire et de la joie qui inondèrent 
le monde» (Midrash HaNé’élam Parachat Tolédot Daf 136a). 
Ainsi pour le Zohar le rire fut engendré par Avraham.

Pour saisir la portée de cet enseignement il nous faut analyser 
cette faculté si particulière. Le rire est une réaction émotive face 
à une situation qui marque un retournement soudain totalement 
imprévisible. Alors que l’on s’attend à un enchaînement 
cohérent d’une série d’événements, se produit soudainement un 
renversement qui nous prend de court. C’est ce renversement 

qui provoque le rire. Cette manifestation ne se limite pas à 
une réaction physique. Elle traduit une réalité humaine plus 
profonde qui relève de la joie. La Guémara au même traité 
Ta’anit rapporte que Éliyahou HaNavi se promenait au marché 
de Beth Léphet avec Rabbi Béroqa ‘Hozaah. Le Prophète lui 
montra parmi les passants deux personnes qui auraient part 
au monde futur. Les interrogeant sur leur occupation, Rabbi 
Béroqa s’entendit répondre qu’ils étaient des amuseurs qui 
s’employaient à égayer les gens tristes (Ta’anit 22a).

Le terme même de rire fut le nom qui fut donné sur l’ordre de 
HaShem au second de nos Avot. Sa naissance défia la raison. 
Yts’haq par le renversement inespéré que sa venue au monde 
représenta, incarne la notion portée par le rire. Plus encore 
l’épreuve de son propre sacrifice relève du même renversement 
soudain. Voué à une mort certaine et assumée, il fut sauvé in 
extremis grâce à l’intervention totalement inattendue de l’ange 
de HaShem. Yts’haq est le premier homme à avoir éprouvé la 
promesse de la résurrection des morts. Son existence et à travers 
elle toute l’histoire du peuple juif est un rire ‘’adressé’’ aux lois 
de la nature. La forme conjuguée de son nom qui indique un 
futur; il rira, souligne le rire qui nous gagnera encore lorsque le 
peuple juif connaîtra enfin la paix sur la terre d’Israël après la 
venue du Machia’h.

C’est à cette joie éternelle à laquelle fait référence la Guémara 
au traité Ta’anit. Parfois cette joie s’amoindrit, mais parfois, 
beaucoup plus fréquemment, elle doit s’amplifier. Le mois de 
Adar, dernier mois de l’année juive, n’apparaissait pas comme 
le plus heureux de l’histoire juive à l’époque des événements 
qui précédèrent Pourim. Haman y avait décelé le mois de la mort 
de Moché Rabbénou. La fin programmée du peuple d’Israël 
semblait inéluctable. «VéNahafo’kh Hou-Ce fut inversé» 
(Esther 9,1). Aussi le mois de Adar est le mois où le rire trouve 
son expression la plus aboutie. Le mois de Av vit le rire final 
s’éloigner après la destruction du premier Beth HaMiqdach, 
le mois de Adar lui a redonné toute sa force en ouvrant la voie 
à sa reconstruction. Car le peuple juif a compris alors que la 
Sim’ha, qui n’est que l’autre facette de la Émouna, la foi qu’il 
voue au Maître du monde, était une donnée consubstantielle à 
son existence et la clé de sa pérennité.

01 Le peuple juif et la joie : deux dimensions indissociables
Elie LELLOUCHE 

02
03

Le prêt, la corde et la Néshama.
Joël GOZLAN

edition

MICHPATIM
SAMEDI 
14 FEVRIER 2026
27 SHVAT 5786

entrée chabbath : 
de 17h04 à 17h49 selon votre communauté
sortie chabbath : 18h58

Na’assé vénichma : la charrue avant les boeufs ?
Ariel SOUDRY

Regarder le visage d’un impie
Halakha Yomit04

Mille-Feuille DU 31 / 44

Mayan Haim



LE PRÊT, LA CORDE ET LA NÉSHAMA

Après la révélation Sinaïtique du Shabbat précédent, notre Parasha 
nous plonge dans l’énoncé de règles et jugements (Michpatim) 
imposés au jeune peuple d’Israël par la Loi de Moshé.
 « Vé élé ha’mishpatim acher tachiv lifnéem… - Et voici les lois que 
tu placeras devant eux… » (Chemot, 21,1)

Le texte nous délivre une succession de lois (pas moins de cinquante 
trois Mitsvot sont dénombrées dans cette Parasha), qui embrassent la 
quasi-totalité des domaines civils et pénaux du peuple d’Israël. Comme 
s’il fallait, une fois les principes énoncés par les dix commandements, 
confronter ces paroles à la vie réelle, dans toute sa variété, complexité, 
voire son apparente trivialité.
Mais Rachi le précise d’emblée : le « Vé » placé en tête de lecture 
cette semaine relie intimement notre Parasha à la précédente. Ces lois 
relèvent du même souffle, de la même inspiration que la révélation 
des dix paroles.
 La première loi commerciale de ce vaste corpus juridique concerne 
le prêt à l’indigent :
« Im kessef talvé ét ‘rami, ét é’rani r‘imakh, lo tiyié lo kénoché, lo 
tésimoun ‘alav né’khéch – Si tu prêtes de l’argent à quelqu’un de Mon 
peuple, au pauvre qui est avec toi, ne sois point à son égard comme un 
créancier ; n’exige point de lui des intérêts. » (Chemot 22, 24)
Cette primauté n’est pas anodine, d’autant que Rabbi Yishmaël (cité 
par Rachi), nous enseigne que le « si » placé avant cette action, fait 
partie des trois occurrences dans la Torah où ce mot n’indique non pas 
une possibilité mais une obligation et/ou une évidence. D’autres Sages 
déplacent juste la virgule du verset, pour arriver au même résultat : 
« Im kessef, talvé ét ‘rami … - Si (tu as de l’argent, prête-le à Mon 
peuple… ».
Le prêt serait donc la pierre angulaire des aides apportées à autrui, et 
aussi la plus méritoire, car elle laisse toute sa dignité au nécessiteux et 
tisse un lien entre celui-ci et le prêteur. Le prêteur, en revanche, ne doit 
pas se comporter comme un quelconque créancier, mais comme un 
homme juif aidant son frère à passer un cap difficile. La prise de tout 
intérêt, même déguisé, est ainsi formellement proscrite. Comparée à 
la morsure d’un serpent (Nekhéch/Nakhach), elle mettrait en faute à la 
fois le prêteur et l’emprunteur !

Un des fondements éthique et ontologique de l’économie sociale 
selon la Torah, nous est ici délivré. Nos biens n’ont de réelle existence 
qu’en tant qu’ils participent au fonctionnement et au bien-être de la 
communauté. D’ailleurs, une des façons de désigner « l’argent » en 
hébreu (Lachone HaQodesh) est le mot « damim »… Car à l’instar 
du « dam », le sang, l’argent doit circuler, sous peine de sclérose et 
de disparition !
Dans son commentaire sur la Torah, le Rav Élie Munk étend, après 
nos Sages, cette règle économique au principe même de la création. 
« Donner et recevoir » serait le mouvement essentiel par lequel 
celle-ci pourra s’exprimer. Ce mouvement harmonieux, source de 
bénédictions, s’opère au niveau de la nature (la terre reçoit la semence, 
puis donne ses fruits), du couple (la femme est fécondée par l’homme 
et lui offre en retour les enfants) et de l’ensemble des échanges inter-
humains, tant commerciaux qu’affectifs.  

La suite du verset prolonge l’enseignement concernant le prêt par une 
règle étonnante :
« Si tu prends en gage le vêtement de ton prochain, au soleil couchant, 
rends-le-lui. Car c’est son seul vêtement, le vêtement de son corps, 
avec quoi se couchera-t-il ? Car s’il se plaint à Moi, Je l’écouterai, car 
Je suis clément. » (Chemot 22, 24-26)
Lorsque le remboursement du prêt n’est pas honoré à temps, le Beth 
Din peut imposer au débiteur de laisser à son créancier un gage, d’une 
valeur équivalente à celle du prêt. Mais le verset encadre étroitement 

ce dispositif sensé protéger le prêteur, en lui imposant de restituer 
quotidiennement ce gage, s’il s’avère indispensable au débiteur ! La 
restitution du gage se fera toutes les nuits, s’il s’agit de son unique 
couverture ou vêtement de nuit, ou tous les matins s’il s’agir de son 
vêtement de jour ou de son outil de travail. Ces règles sont détaillées au 
chapitre 9 du traité Baba Metzia (113 et 114).
Le Rav Shimshon Raphaël Hirsch zts’l fait remarquer à ce propos que 
le mot ַּ « Habol », utilisé ici par la Torah pour désigner le gage, signifie 
également une « corde ». Ce double-sens illustre parfaitement la nature 
de ce dispositif exigeant, qui lie le prêteur à son débiteur. Sans aller 
jusqu’à parler d’une « corde au cou » (quoi que!), il s’agit à coup sûr 
d’une contrainte sérieuse pour le prêteur, d’autant plus que la fin du 
verset « Car s’il se plaint à Moi, Je l’écouterai… » doit se lire comme 
une réelle menace si celui-ci contrevient à cette obligation !
La Torah valorise donc le prêt, désintéressé et sans intérêt, tout en 
portant une attention extrême à la à la dignité du nécessiteux qui doit 
emprunter. Cet enseignement magnifique sous-tend toutes les règles de 
notre Torah portant sur les plus démunis, qu’il s’agisse du pauvre, de 
l’étranger, de la veuve ou de l’orphelin, et dont certaines sont énoncées 
dans le même chapitre de cette Parasha.
Le Rav Zvi Rozenberg enrichit cet enseignement en ramenant une 
second lecture du verset que fait le Zohar HaQadosh (commentaire 
écouté sur le site ahavatora.org). 
Cette lecture interprète ce verset comme une image de la relation d’un 
homme à son âme, sa Néshama. L’habit emprunté en tant que gage à un 
ami, qu’il faut rendre à la tombée de la nuit ferait allusion à un « habit 
spirituel » dérobé à son âme (notre meilleur ami!), qu’il convient de 
restituer chaque soir, par l’intermédiaire de la Téshouva.
De quoi s’agit-il ? Nous savons par tradition que les six-cent treize 
Mitsvot correspondent à l’ensemble des parties de notre corps. Les 
deux-cent-quarante huit commandements positifs sont associés aux 
deux-cent-quarante huit membres et organes du corps, les trois-cent-
soixante cinq commandement négatifs aux trois-cent-soixante cinq nerfs 
et tendons. 
La Néshama reproduit à l’identique cette organisation du corps, et 
lorsqu’elle descend dans le corps d’un homme, elle est nue. Chacun 
de ses membres va devoir s’habiller, au moyen des Mitsvot et bonnes 
actions de l’homme qui la reçoit. On parle de « Malbouch HaNéshama 
(vêtements de l’âme.) » 
Quand un homme transgresse un commandement positif ou négatif, 
ḥas veShalom, c’est comme s’il donnait pouvoir à son « créancier » de 
saisir un des vêtements de son âme… C’est ce dépouillement qu’il faut 
s’efforcer de corriger « au soleil couchant », en faisant chaque soir le 
bilan de ses actions, et en faisant Téshouva sur ce qui n’aurait pas été 
correct. 
Cela paraît difficile, mais nos Sages nous rassurent : si l’on a loupé le 
coche à la nuit tombée, on peut faire cet examen de conscience chaque 
erev Shabbat… Ou sinon chaque Rosh Ḥodesh, ou sinon  à Rosh 
Hachana et durant les dix jours redoutables… Ou au plus tard, le jour 
de Yom Kippour !
Le Maguid de Mézeritch ajoute quant à lui que HaShem, dans Sa 
miséricorde, se comporte comme un créancier scrupuleux de la loi… Il 
nous restitue les habits manquants chaque soir, afin que nous puissions 
trouver un sommeil apaisé. 

Shabbat Chalom

Joël GOZLAN

CE FEUILLET D’étude EST OFFERT A LA MEMOIRE DE ELICHA BEN YA’ACOV & ‘HANNA BAT MYRIAM  DAIAN

Mille-Feuille DU 32 / 44



CE FEUILLET D’étude EST OFFERT A LA MEMOIRE DE ELICHA BEN YA’ACOV & ‘HANNA BAT MYRIAM  DAIAN

NA’ASSÉ VÉNICHMA : LA CHARRUE AVANT LES BŒUFS ?

L’expression « na’assé vé nichma’ » que l’on retrouve dans 
notre Paracha (Chémoth 24,7) a de tous temps interpellé les 
commentateurs de la Torah. D’ailleurs, bien que la traduction 
littérale de cette expression soit : « nous ferons et nous 
écouterons », les deux traductions françaises les plus répandues 
s’en écartent plus ou moins sensiblement : « nous exécuterons 
docilement » (traduction du Rabbinat Français) et « nous ferons 
et nous obéirons » (Artscroll, Édition Edmond J. Safra). En 
outre, l’étonnement toucha en premier lieu le Créateur, puisque 
lorsque les Béné Israël prononcèrent ces mots, une Voix Divine 
se fit entendre pour poser cette question : « Qui a révélé à Mes 
enfants ce secret qu’utilisent les anges serviteurs ? » (Talmud, 
Traité Chabbat, 88a).

Ces questions naissent d’un paradoxe apparent : comment peut-
on agir avant d’écouter ? Depuis l’enfance, on nous enseigne 
pourtant qu’il faut tout d’abord écouter avant de passer à l’action.

Nous savons qu’il existe deux types de connaissances : le 
savoir inné ou naturel (les capacités présentes dès la naissance), 
et le savoir acquis (ce que l’on apprend par la transmission, 
l’éducation ou l’enseignement).

« Na’assé – nous ferons » reflète l’inné, le savoir naturel et 
intuitif que l’homme possède en lui, et qui lui permet d’agir 
spontanément, avant même d’entendre ou d’apprendre. Alors 
que « nichma’ – nous écouterons » correspond à l’acquis, aux 
connaissances apprises de l’extérieur, qui exigent d’écouter 
avant d’être en mesure d’agir.

Il devient alors intéressant de répondre à la question posée 
depuis longtemps par les sciences du comportement : entre 
l’inné et l’acquis, lequel est prépondérant ? 

On peut proposer la réponse suivante : parce qu’il a été créé à 
l’image Divine, l’homme possède en lui une capacité naturelle 
d’accéder, par lui-même, à des vérités spirituelles – et même de 
pressentir la volonté de HaChem telle qu’elle s’exprime dans la 
Torah. Cette aptitude provient de sa Néchama, son âme, décrite 
comme un ‘hélek Éloqa, une parcelle du Divin. Elle donne à 
l’homme la faculté de comprendre et de s’élever intérieurement. 
C’est le sens du verset « oumibbéssari, é’hézé Éloqah – de 
ma chair, je percevrai l’Éternel » (Iyov 19,26). Cette faculté 
intrinsèque, donc innée, correspond à la dimension du na’assé. 

Cependant, lorsque cette capacité intérieure de l’âme s’affaiblit 
– notamment à cause d’actions contraires à sa nature – l’homme 
ne peut plus atteindre ces vérités spontanément. Il doit alors 
s’appuyer sur l’enseignement et la transmission venant de 
l’extérieur : la dimension du nichma’.

On retrouve une distinction similaire dans les écrits des Richonim. 
La différence entre « nous ferons » et « nous écouterons » 
correspond à l’opposition qui existe entre deux catégories de 
mitsvot : les commandements rationnels (mitsvot si’khliot) – 
correspondant à l’inné, au Na’assé – et les commandements 
fondés sur la révélation (mitsvot chim’iyot) – pendant du 
Nichma’ acquis. (Rav Saadia Gaon, Émounot véDéot III, 1-2 ; 
Rambam, Shmoné Pérakim, chap. 6).

À ce propos, Rabban Chim’on ben Gamliel enseigne qu’une 
personne ne doit pas prétendre être incapable d’enfreindre 
certains interdits — comme mélanger lait et viande ou porter un 
vêtement de Cha’atnez. Elle devrait plutôt reconnaître qu’elle en 
a la possibilité, mais choisit de s’en abstenir par attachement à 
la volonté de son Créateur (Avot déRabbi Nathan, 33). C’est le 
principe du commandement révélé. 

A contrario, il est tout à fait naturel, pour le commun des 
mortels, de ne pas tuer ou voler, indépendamment d’une 
injonction supérieure. Cependant, nous ne devons pas penser que 
s’éloigner du meurtre ou du vol (commandements rationnels) est 
uniquement le fruit du dégoût instinctif de notre âme envers ces 
actions. Nous avons aussi le devoir de nous en éloigner car c’est 
là la Volonté Divine.

Le Talmud (Traité Kiddoushin 32b) enseigne cependant qu’il nous 
incombe de faire en sorte que tous les commandements révélés 
deviennent petit à petit une partie intégrante de notre personne ; 
que l’acquis devienne inné, ou plus précisément une seconde 
nature. Nous avons la possibilité de mettre en œuvre cette capacité 
au moyen de l’étude de la Torah et de la pratique régulière des 
Mitsvot. Cet enseignement s’appuie sur le verset des Téhillim : 
« Ki im bétorat HaChem ‘heftso, ouvtorato yéhgué yomam valaïla 
– Mais seulement dans la Torah de l’Éternel est son désir, et dans 
sa Torah il méditera jour et nuit » (Téhillim 1,2).

Au départ, la Torah est perçue comme extérieure à l’homme, 
appartenant tout entière au Créateur (Torat HaChem). Par l’étude et 
l’approfondissement (Nichma’), elle est progressivement comprise 
et intégrée, elle devient « Torato – sa Torah). Lorsque cette étude 
est suffisamment assimilée, elle se traduit naturellement dans le 
comportement : ce qui a été appris et compris devient spontané, se 
transformant en Na’assé.

À la lumière de cet enseignement, nous comprenons maintenant 
que l’expression Na’assé véNichma’ n’est pas seulement un 
engagement à agir avant de comprendre, comme l’indique le pchat, 
l’explication première. Elle décrit aussi un processus spirituel 
progressif. La première étape consiste à développer l’action, en 
permettant aux dispositions naturelles de l’homme vers le bien 
de s’exprimer en écartant les obstacles qui les entravent. C’est 
l’étape du Na’assé. Ce n’est qu’après cette phase que peut s’ouvrir 
le niveau du Nichma’, celui d’une compréhension plus profonde, 
qui introduit l’homme à des dimensions spirituelles dépassant sa 
perception initiale.

Ce schéma reflète un principe plus large du service Divin : la 
construction du bien passe d’abord par un travail de purification et 
d’orientation de l’action, préalable nécessaire à une compréhension 
plus élevée. C’est ce qu’exprime David haMéle’kh : « Mi haïch 
hé’hafets ‘haïm… sour méra’ va’assé tov – Qui est l’homme qui 
désire la vie… Écarte toi du mal et fais le bien. » (Téhillim 34,13-
15)

Ainsi, le « secret des anges serviteurs » révèle la puissance infinie 
de notre âme, parcelle du Divin. Il exprime la force enfouie en 
chacun de nous pour atteindre la Torah dans sa plénitude, et 
par ses propres moyens. Ce secret fut dévoilé aux Béné Israël 
rassemblés au mont Sinaï. Ils l’acceptèrent et nous le transmirent, 
accompagné d’une clef pour y accéder. À deux reprises, le peuple 
proclama d’abord : « Na’assé – nous ferons » (Chémoth 19,8 ; 
24,3). Leur élévation spirituelle était telle que la Torah s’exprimait 
naturellement en eux, sans nécessité d’étude préalable. Mais 
ils comprirent aussi qu’un tel niveau ne pourrait se maintenir à 
travers les générations. C’est la raison pour laquelle ils clamèrent 
finalement « Na’assé véNichma’ ». Ils nous enseignèrent ainsi que 
le Nichma’ – l’étude de la Torah et l’accomplissement des mitsvot 
– constitue l’outil permettant à l’âme de se souvenir de sa véritable 
aspiration : accomplir la volonté divine.

Grâce à cette clef, et au secret auquel elle permet d’accéder, David, 
Roi d’Israël, nous promet que lorsque la « Torah de HaChem » 
devient véritablement « sa Torah », l’homme mérite alors de 
pouvoir « s’y consacrer jour et nuit ».

Lorsque la Torah de HaChem devient la Torah de l’homme, elle 
cesse d’être seulement un enseignement : elle devient sa nature 
même.

D’après une Si’ha du Rav Avigdor Néventsal

Ariel SOUDRY

Mille-Feuille DU 33 / 44



CE FEUILLET D’étude EST OFFERT A LA MEMOIRE DE ELICHA BEN YA’ACOV & ‘HANNA BAT MYRIAM  DAIAN

La Guémara Bava Kamma (chap. « Ha-Ḥovel »), et Méguila (28b) enseigne 
« qu’il est interdit de regarder le visage d’un rash’a (un impie). »

Il faut comprendre le sens exact de cette injonction, et se poser la question 
de savoir s’il s’agit d’un véritable interdit.

Celui qui regarde l’arc-en-ciel

Dans le même ordre d’idées, Ḥazal enseignent dans la Guémara Ḥaguiga 
(16a) :

« Celui qui regarde l’arc-en-ciel, ses yeux s’affaibliront, car il est interdit 
de regarder l’arc-en-ciel. »

On a déjà expliqué dans les Halakhot relatives aux bénédictions que l’on 
récite à la vision de certains événements (Birkot Ha-Réiya), que lorsqu’on 
voit l’arc-en-ciel, il faut réciter la bénédiction suivante :

« Baroukh Ata Ado-naï Éloqénou Melekh Ha’Olam Zokher Ha-Bérit, 
Nééman Bivrito Vé-Qayam BéMaamaro. »

(Tu es Béni Éternel [Tu es la source de toute Bénédiction] Notre Éloqim, 
Roi de l’univers, qui Se souvient de l’Alliance, qui est digne de confiance 
pour Son Alliance, et qui accomplit Sa parole.)

Rabbi David Aboudarham (XIVe siècle, auteur d’un commentaire sur la 
liturgie appelé Séfer Aboudraham) écrit :

« On demanda au Rosh : Comment se fait-il qu’on regarde l’arc-en-ciel au 
moment de réciter la bénédiction, alors que nos Maîtres enseignent dans 
la Guémara Ḥaguiga (16a) : ‘’Celui qui regarde l’arc en ciel, ses yeux 
s’affaibliront ?’’

Le Roch répondit que celui qui « regarde » n’est pas comme celui qui « voit 
», car celui qui regarde, ajoute plus de précision dans sa vision que celui 
qui voit. »

On comprend donc que lorsque nos Maîtres interdisent de « regarder », il 
s’agit d’un regard observateur et prolongé, mais lorsqu’il s’agit d’une vision 
brève comme lorsqu’on cligne des yeux pour voir une chose quelconque, il 
n’y a aucun interdit.

L’auteur du Séfer Ḥassidim (seconde édition chap.99) qui n’est autre que le 
neveu du Rosh, écrit également :

« J’ai demandé à notre Maître Rabbénou Asher (le Rosh) : comment se 
fait-il que le monde se heurte à l’interdiction de regarder l’arc-en-ciel au 
moment de la bénédiction ? Notre Maître m’a répondu en me disant que 
le terme ‘’regarder’’ a pour signification observer avec intention et vision 
prolongée, mais lever les yeux et voir l’arc-en-ciel un instant, est permis. »

L’auteur du livre Yossef Omets (Yozfa) écrit quelque chose de similaire.

Bien qu’il soit interdit de regarder la lune (on la regarde juste avant de 
réciter la bénédiction et pas davantage), malgré tout, lorsqu’il s’agit d’une 
vision générale, il n’y a aucun interdit. Ce n’est que lorsqu’on regarde de 
façon profonde que c’est interdit. Il y a de nombreuses preuves à cela dans 
le Talmud.

Est-il vraiment interdit de regarder le visage d’un rash’a ?

Même lorsqu’il s’agit de regarder le visage d’un rash’a, l’interdit n’existe 
que lorsqu’on le regarde longuement, d’une manière insistante. Mais une 
vision brève et rapide, comme lorsqu’on parle avec une personne et qu’on 
regarde son visage de temps à autre, il n’y a aucun interdit.

C’est ainsi qu’écrit également l’auteur du Torah Temima (Parashat Toledot 
– Béreshit 27,1)

Le Torah Témima ajoute encore que lorsque nos Maîtres disent qu’on ne 
doit pas regarder le visage d’un impie, il ne s’agit pas là d’un véritable 
interdit, car ni le Tour, ni le Shoulḥan ‘Aroukh, ni aucun des décisionnaires 
n’ont mentionné cet interdit.

REGARDER LE VISAGE D’UN IMPIE
Halakha Yomit

Cet enseignement signifie seulement qu’il est juste de s’en abstenir, mais il 
n’y a pas de véritable interdit en tant que tel.

Le Torah Témima cite des preuves dans le sens de son propos, car il est 
rapporté dans la Guémara Méguilla (Ibid.) que l’on demanda un jour à 
Rabbi Yéhoshou’a Ben Korḥa :

« Par quel mérite as-tu vécu aussi longtemps ? » Et il répondit que l’un de 
ses mérites était de n’avoir jamais regardé le visage d’un impie.

Or, si nous considérions qu’il s’agit d’un véritable interdit, comment Rabbi 
Yéhoshou’a Ben Korḥa pourrait-il s’attribuer un mérite spécifique pour ne 
pas l’avoir transgressé ?

Il est donc évident qu’il ne s’agit pas d’un véritable interdit selon le Din.

En réalité, c’est ce qu’écrit explicitement le Méïri (Rabbi Ménaḥem ben 
Shlomo HaMeiri 1249–1315 env.) dans ses commentaires (Méguila ibid.) 
au sujet du fait de regarder le visage des impies, que toutes ces mises en 
gardes sont « des qualités des sages et de leurs disciples, et il est juste pour 
l’homme de s’en inspirer au maximum, » mais il ne s’agit pas de véritables 
interdits selon le Din.

C’est ainsi que tranche le Chou’t Léhorott Natan (vol.10 chap.24), ainsi que 
d’autres décisionnaires.       

C’est ainsi qu’ont agi les Grands d’Israël, lorsqu’ils rencontraient des 
rois et des princes qui étaient de véritables tyrans qui détestent HaShem, 
dans les divers lieux de leur exil, ils ne détournaient pas leurs visages avec 
provocation pour de ne pas regarder le Racha’, mais ils levaient leurs yeux 
en regardant brièvement le visage du prince qui se trouvait devant eux.

De même, nous avons le souvenir que des gens qui ne craignaient pas 
HaShem rendaient visite à notre Maître le Rav Ovadia Yossef z.ts.l. Lors de 
la visite d’un homme réputé pour sa haine d’Israël (l’objet de la visite était 
d’obtenir la libération de captifs), notre Maître le Rav z.ts.l ne détourna pas 
le visage de manière provocante, - en particulier de nos jours, où une telle 
attitude n’aurait provoqué qu’éloignement et n’aurait pas permis le moindre 
bénéfice – notre Maître le Rav z.ts.l levait de temps en temps les yeux vers 
son interlocuteur en le regardant brièvement, ce qui correspond à ce que 
l’on a expliqué.

Source : Halakha Yomit

Mille-Feuille DU 34 / 44



1 

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s; 

éd
uc

ati
on

; c
ha

lo
m

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.co
m

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s; 

éd
uc

ati
on

; c
ha

lo
m

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.co
m

 

--  PPAARRAACCHHAATT  mmiicchhppaattiimm  --  cchheekkaalliimm  --  

ET SI  VRAIMENT ? 
Le monde entier est en expectative, la guerre entre 
l'Iran et les U.S.A. va -t-elle commencer?   Mr. 
Trump est imprévisible, capricieux et impulsif … Il 
hésite… Mais nous savons que   ce  n'est pas lui qui 
décide, , לב מלכים ביד השםHKB"H Seul 
décidera si Oui ou Non, et quand.    Comme nous 
le disons dans la Tefila  כי הוא לבדו בעל מלחמות
Hachem Itb   עושה חדשות.   gère notre Monde, 

organise les guerres,  etc. Et si nous voyons qu'Il 
attend, qu'Il   nous fait attendre, c'est que les condi-
tions d'une telle guerre ne sont pas encore réunies. 
La Guemara Yoma 10a, nous apprend qu'à la fin 
de notre Galout, Edom (U.S.A.) partira en guerre 
contre les Perses (Iran), guerre de civilisations,de 
religions, de mentalités, etc.   Et lorsque Edom vain-
cra, il y aura la guerre de Gog et Magog contre 
Jérusalem  et contre le Machia'h (cf. le 2* chap. des 
Tehilim) ,   et ensuite commenceront    ימות

,Alors, en vérité  המשיח   la guerre de Mr. Trump 
se décidera  en fonction de notre niveau, 
tout dépend si le Am Israel  est  pret  (ou pas en-
core)  pour l'époque Messianique.   
Il ne nous reste peut -être que quelques jours, 
quelques heures, pour parfaire notre comporte-
ment, nos Mitsvot, nos Tefilot, notre Etude. 
Profitons en, après ce sera trop tard.    AMENONS 
LE MACHIAH, il est  devant la porte …  
Chabat Chalom  

LLee  mmoott  dduu    RRoocchh  YYéécchhiivvaa  

FEUILLET 

nn° 10 
CCHHEEVVAATT  

55778866  

ETRE JUIF  AU  TRAVAIL  
En 1250, il y a plus de 750 ans, le Smag (Sefer Mitzvot  
Guedolot) écrivait déjà un message d ’une force 
extraordinaire, destiné aux  Juifs dispersés à travers l ’exil. Il 
leur rappelait que, face à la longueur de  cet exil, leur 
mission était claire : se détacher des illusions et des 
vanités du monde pour s ’attacher à la vérité. Il 
insistait sur une exigence absolue :  ne jamais 
mentir, ne jamais escroquer, ni un Juif ni un non -
Juif, et sanctifier  même ce qui est permis. Comme il 
est dit dans le prophète Tséfania : « Les  survivants 
d’Israël ne commettront plus d ’injustice et ne diront 
plus de  mensonges ; on ne surprendra dans leur bouche 
aucun langage trompeur. » 
Cette exigence n ’est pas un idéal abstrait. Elle constitue  le 
cœur même de notre mission sur terre.  
Le Talmud (Shabbat 31a) révèle que la première question  posée à l ’homme lorsqu ’il se 
présente devant le Tribunal Céleste à la fin de sa  vie est la suivante : « As -tu fait du 
commerce avec honnêteté ? »  
Cette question peut surprendre. Pourquoi ne nous  demande-t-on pas d ’abord si nous avons 
prié, étudié ou respecté le Shabbat ? La  réponse est profonde : parce que la Torah ne se 
limite pas aux rituels  visibles. Elle exige de nous une droiture permanente, en particulier 
dans notre  relation aux autres.  
Au fil des générations,  beaucoup ont appris à vivre leur  judaïsme à la synagogue ou à la 
maison, à travers la prière, les Tefilines, les  bougies de Shabbat ou la cacherout. Mais une 
erreur subtile s’est installée : celle de penser que le judaïsme s ’arrête à ces moments -là, et 
qu’en dehors de  ces instants, dans le monde du travail ou des affaires, les règles 
seraient différentes. C ’est une illusion dangereuse. 
Les lois régissant les relations entre l ’homme et son  prochain — les lois de Ben Adam 
LaHavero — occupent des centaines de pages dans  le Choulhan Aroukh et de nombreux 
traités du Talmud. Leur importance est  immense. D ’ailleurs, contrairement à d ’autres 
fautes, celles commises envers autrui ne peuvent être réparées uniquement par le repentir  et 
ce même pendant Kippour . Suite p2  

RRaavv  jjeerreemmiiee  bbeerrrreebbii  

Kecher Chelomo

Mille-Feuille DU 35 / 44



2 

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

Il faut obligatoirement réparer le tort causé, restituer ce qui a été 
pris, et  obtenir le pardon de la personne lésée.  
Ces lois exigent une honnêteté absolue. Elles interdisent  non 
seulement le vol évident, mais aussi toute forme de tromperie, 
même subtile. Elles s ’appliquent envers tous les êtres humains, sans 
distinction.  
Le monde du travail devient alors l ’un des lieux les plus  
importants de l ’expression de notre judaïsme.  
Les employeurs ont l ’obligation de payer leurs employés à  temps, de 
les respecter, de présenter leurs produits avec transparence, et de fixer 
leurs prix honnêtement. Ils ne doivent jamais profiter de 
l’ignorance ou  de la confiance d ’un client. Ils doivent veiller à ce 
que chaque transaction  soit juste et claire.  
De leur côté, les employés doivent accomplir leur travail  avec une 
loyauté totale. Chaque minute payée doit être consacrée au travail.  
Ils ne doivent pas utiliser les ressources de l ’entreprise à des fins  
personnelles, ni mentir, ni négliger leurs responsabilités. Même 
dans des  conditions difficiles, même avec un salaire faible, la Torah 
exige la même fidélité. 
Car le véritable employeur de l ’homme n ’est pas seulement celui qui 
lui verse son salaire, mais également Hashem, qui observe chacun 
de ses actes. 
Cette conscience transforme le travail en une mission  spirituelle.  
La Halakha va encore plus loin dans son exigence  d’honnêteté. Elle 
interdit même de tromper quelqu ’un par une simple apparence.  Par 
exemple, il est interdit de vendre de la viande non casher à un non -
Juif si  tout laisse penser qu ’elle est casher, même si cela n ’a aucune 
conséquence pour  lui. Cette interdiction relève du concept de 
Gnevat Daat, le « vol de l ’esprit  ». Le Rambam explique que cette 
forme de tromperie est particulièrement grave,  car la victime ne 
découvrira jamais qu ’elle a été trompée. 
La Torah exige une transparence totale.  
Certains pensent que cette exigence est incompatible avec la réalité du 
monde des affaires. Ils affirment que le succès appartient aux  plus 

rusés, que la malhonnêteté est nécessaire pour réussir, et qu ’il est  
impossible de prospérer sans compromis.  
La Torah affirme exactement le contraire.  
Elle nous enseigne, à travers l ’exemple de Yaacov, que la  véritable 
réussite repose sur l ’honnêteté et la confiance en Hashem. Yaacov a  
travaillé pendant vingt ans chez Lavan, un homme connu pour sa 
malhonnêteté. Il  a vécu entouré de tromperies, d ’injustices et de 
manipulations. Pourtant,  jamais il n ’a cédé à la tentation de répondre 
par la malhonnêteté. Il a  continué à travailler avec intégrité, sans 
jamais trahir la confiance placée en  lui.  Pendant vingt ans, son 
employeur n ’a pu lui reprocher aucun  manquement.  
Yaacov savait que sa subsistance ne dépendait pas des  stratagèmes 
humains, mais de Hashem. Il faisait ce qui était juste, et laissait  le 
reste entre les mains de Dieu.  Ce n ’est qu ’après cette période 
d’intégrité absolue qu ’il a  mérité d ’être appelé Israël.  Nous sommes 
ses descendants.  
Notre mission est de porter cet héritage, de représenter la  droiture et 
la vérité dans tous les domaines de notre vie, et en particulier  dans le 
monde du travail.  
Être Juif ne se limite pas à prier ou à respecter les  rituels. Être 
Juif, c ’est être un modèle d ’honnêteté, de respect et de  
responsabilité à chaque instant. C ’est faire du Kiddoush Hashem à 
travers notre  comportement quotidien. C ’est devenir une personne 
dont la présence inspire  confiance, respect et admiration. 
Le travail devient alors bien plus qu ’un moyen de  subsistance. Il 
devient un lieu d ’élévation spirituelle, un témoignage vivant  de 
nos valeurs.  
En agissant avec droiture, en refusant toute forme de  tromperie, en 
respectant chaque personne avec dignité, nous accomplissons notre  
véritable mission. Nous montrons que la réussite et l ’honnêteté ne 
sont pas opposées, mais profondément liées. 
Laissons Hashem subvenir à nos besoins, comme Il l ’a toujours 
fait, et accomplissons notre rôle avec fidélité. Car c ’est précisément 
dans notre comportement quotidien, souvent invisible, que se révèle 
la grandeur  de notre peuple. 

EElliiee  aarraammaa  
FAIRE  TREMBLER  L ’ÉGYPTE   

PAR  SES  PROPRES  FONDATIONS  
Nous  sommes dans la période  des Chovavim . C ’est une période 
dans lequel la Torah  nous raconte la création identitaire du peuple 
juif. Pour se faire, la Torah nous raconte la sortie d ’une enclave 
spirituelle très forte que la société égyptienne avait placer dans 
nos consciences: plaisir comme seul vecteur de vie, pratique d ’u-
ne violence inouïe ….  
Analysons  la présentation de l’Egypte par la Torah. 
Chaque action même odieuse qui y était pratiquée est mentionnée 
dans nos textes. Autrement  dit , pour  sortir  d’un conditionnement,  
il  faut etre capable de le nommer,  de mettre des mots 
dessus. Connaître son siècle et ses pièges.  
Deuxièmement , la sortie de l ’Egypte s ’est déroulée 
à l ’aide de maîtres qui ont occupé une place très 
importante au sein de la société. Il faut qu ’un 
sauveur soit valorisé chez tout le monde.  
Quoi  de mieux qu’un rabbin qui naît au sein 
même de la principauté  Égyptienne.  Cet homme 
est moderne, elegant , proche des pilotes sociaux, 
éduqué parmi les puissants, il mérite notre atten-
tion. 
Troisiement , la dimension du miracle. La masse du 
peuple ne peut-être etre convaincu par des mots. L ’expérience 
surnaturelle des 10 plaies , du bâton qui devient NahaCh et inverse-
ment, sont autant d’évènements qui constitue un ancrage fort dans la 
conscience du am Israël : la verité de la Torah est indiscutable, elle 
propose une singularité que le flair juif détecte. 
La Torah demande ensuite de gérer le temps juif à travers Roch 
Hodesh et donc un calendrier  . Chaque  système a une temporalité  
qui  lui  est propre.  Et sortir d’Égypte c’est aussi sortir de sa gestion 
du temps. 
Enfin  la Torah  nous donne des lois: l’esclavagisme,  les finances,  les 
relations  entre humains …. Bref des directives d ’application.  

Les scientifiques ont prouvé que les capacités intellectuelle d ’une 
homme sont décuplés et efficace  lorsqu ’il  compare un système à un 
autre. La  Torah  nous  donne  donc  la clé pour  s’en sortir.  
Uno , prendre l ’Egypte moderne en reference: Apple et ses nou-
veautés, les montages financiers sans fin, les système éducatifs 
beaucoup trop ouvert ou trop fermé … Connaître tous les rouages 
d’un système d ’asservissement très imposant.  
Deuxio , valoriser nos maîtres à penser qui se sont forgés au sein 
même de l’Egypte, la conscience de la modernité passe par une prox-

imité longue avec le reel, on ne contredit jamais l ’expéri-
ence vrai du Baal techouva, qui sait l ’arrière plan du 

décor.  
Troisièmement , integrer dans la vie active 

une dimension miraculeuse, un yenouka qui 
traverse l ’écran et qui montre que la maladie 
n’est rien pour D.ieu malgré l ’armada d ’un 
système ultra medicalisé, un baba salé qui 

transperce les règles du réel avec son Arak. Le 
miracle au sein d ’une système qui ne l ’avait 

pas anticipé .  
Ensuite Je sort de la temporalité égyptienne: je n ’ancre 

plus ma vie uniquement  sur  les dates de concerts,  sur  les 
événements géopolitiques  internationaux,  sur l ’histoire d ’une 
patrie, mais j ’y ajoute un temps juif , son calendrier, son histoire 
et ses ramifications. Enfin, critiquer un système inadapté et générer 
un imaginaire juif n ’a aucun intérêt,  c’est une mise en peril. Il  faut 
des directives précises qui génère un résultat concret.  
Faire le tri et mettre des panneaux d ’interdit quand les essentiels 
spirituel sont étouffés. C ’est ainsi que l ’on sort de notre Égypte, 
devenez votre propre Moché! 

Elie Arama - Ba’hour de la promo 2020/21 

Mille-Feuille DU 36 / 44



3 

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

Cette paracha, consacrée aux lois civiles et aux questions de dom-
mages, se situe immédiatement après les Dix Commandements. Il est 
intéressant de s’interroger sur le message que la Torah souhaite nous 
transmettre à travers cette juxtaposition. 
Pour tenter de le comprendre, appuyons -nous sur une Guemara dans 
Baba Kama 30a. Elle enseigne que celui qui souhaite devenir 
un Hassid  doit être particulièrement scrupuleux dans trois do-
maines : les bénédictions, Pirkei Avot et les finances. A priori, cela 
peut surprendre. Nous nous serions plutôt attendus à des notions 
plus explicitement associées à la sainteté, telles que les interdits ali-
mentaires, les lois relatives aux mauvaises mœurs, 
ou encore la prière, l ’étude de la Torah et les 
mitsvot. En quoi ces trois domaines précis 
permettent- ils donc d ’atteindre le niveau de 
Hassidout ?  
Dans une si ’ha sur la paracha Yitro (en ל‘תש  ) 

l’Admor de Loubavitch développe la différence 
fondamentale entre être  eved et 
être michtabed . 
Le  eved est le serviteur, voire le simple 
ouvrier : celui qui sert son maître en respectant 
scrupuleusement ses obligations et ses interdits. 
Il accomplit ce qui lui est demandé parce que 
c’est son devoir. Cependant, en dehors de son 
temps de travail, rien ne le relie véritablement 
à son maître . Lorsqu ’il boit, mange, dort ou se 
détend, il se sent libre d ’agir comme il l ’entend, sans 
contrainte. 
À l ’inverse, il existe une dimension plus profonde : celle 
du michtabed . Ce dernier n ’est pas seulement soumis à des devoirs et 
à des droits ; il est lié à son maître de manière permanente, quelles 
que soient les circonstances. Chacune de ses actions, même les plus 
personnelles, entretient un lien avec son maître. Il ne vit plus pour lui
-même, mais entièrement pour celui qu ’il sert. 
Dans le service divin, Hachem n ’attend pas seulement de nous 
que nous soyons des  evedim , mais que nous atteignions le niveau 
de michtabed  : ne faire qu ’un avec la volonté divine dans  tous les 
domaines de la vie, et pas uniquement dans celui des mitsvot. Ce lien 
avec Hachem doit être constant et ininterrompu.  C ’est ce que Ra-
chi exprime dans son commentaire sur le premier commandement :  
 כדאי היציאה שתהיו משתעבדים לי.

Ainsi, la juxtaposition de la paracha Michpatim aux Dix Com-
mandements ouvre une réflexion profonde sur la nature du service 
divin. Contrairement à la vision laïque qui établit une séparation 
stricte entre la religion et l ’État , le judaïsme ne reconnaît pas de 
frontière entre le sacré et le profane. Pour un Juif, aucun domaine de 
la vie n ’échappe à l ’influence de la Torah. Au contraire, 
la kedoucha  s’infiltre jusque dans les sphères financières et agricoles, 
où la halakha intervient avec la même exigence que dans un acte spir-
ituel accompli au Temple ou dans une mitsva explicite.  
C ’est précisément pour cette raison que celui qui aspire à devenir 

Hassid doit se montrer rigoureux dans ces trois 
domaines.  Les berakhot expriment la reconnais-
sance de la souveraineté divine et la gratitude 
envers Hachem pour les besoins matériels quoti-
diens de l ’homme. Pirkei Avot  enseigne la 
manière dont un Juif doit se comporter  jour 
après jour dans sa relation avec autrui. Enfin, le 
domaine de  Nezikin  rappelle que même dans les 
affaires, la halakha doit être appliquée avec la plus 
grande droiture.  
Lorsqu ’un Juif s ’investit avec sérieux dans ces trois 
sphères, il introduit Hachem et la Torah dans 
tous les aspects de sa vie et tisse avec Lui un lien 
exceptionnel. C ’est cela être un Hassid. 
Rav Biderman rapporte, au nom de Rav Eliyahou 

Lopian, une réflexion poignante : « Comment une 
personne simple peut -elle se lier à Dieu ? Elle n ’a ni 

l’érudition, ni l ’opportunité de consacrer sa vie à l ’étude de la Torah. 
Il serait facile de penser qu ’elle n ’a aucune chance de s ’attacher à 
Hachem. Où trouvera -t-elle alors de la spiritualité dans son quoti-
dien ? » 
La Torah répond de manière allusive dans notre paracha :  
“ ”.ונקרב בעל הבית אל האלוקים אם לא שלח ידו במלאכת רעהו  
Même le baal habayit le plus simple peut se rapprocher de Hachem, à 
condition de ne pas porter atteinte au bien d ’autrui. Lorsqu ’il re-
specte scrupuleusement les lois relatives au vol, aux dommages, 
au travail et à l ’honnêteté dans les affaires, il élève spirituellement 
des actes qui pourraient sembler éloignés du sacré. Ainsi, il sancti-
fie son quotidien et se rapproche véritablement de Hachem.  

 

Yoav Chetrit - Ba’hour de la promo 2018/19 

YYooaavv  cchheettrriitt  SANCTIFIER SON  QUOTIDIEN  

PPRROOMMOO  22001188//1199  

Mille-Feuille DU 37 / 44



4 

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s; 

éd
uc

ati
on

; c
ha

lo
m

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.co
m

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s; 

éd
uc

ati
on

; c
ha

lo
m

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.co
m

 

 

  
ל ‘‘   צק   

  
 

 
  

  

 
- -

 
 

 
ע                

  
  

 

  

 

 

 

 

   
 

 
ע             

 
 

  

 

 

 
  

 
 

   

  

 

 

 

 

 
-

—
 

-
-

-
-

-  
-

- -

 

 
 

-  
 

DDaavviidd  eellbbaazzee  SANS ALTERNATIVE  

  

MMaarriiaaggee  

Du fils de Rav Schachter chlita 
Vous aussi faites nous partager vos joies 
kecherchelomo@gmail.com 

Mille-Feuille DU 38 / 44



Autour de la table de Shabbat, 526 Michpatim

                                               

                                                                    
La porte n'est jamais vraiment fermée…
Notre  Paracha  cette  semaine  suit  la  section  du  grand 

dévoilement  Divin  au  mont  Sinaï  (lu  dans  la  Paracha 

Ytroh). Nous l'avons vu la semaine dernière, l'événement 

du Sinaï reste unique dans l'histoire humaine puisque c'est 

la  première  fois  et  l'unique  fois  que  le  Créateur  s'est 

adressé à un peuple entier formé de près de 3 millions de 

personnes ! Et lors de ce grand événement, Hachem nous 

a donné de sa Bouche Sainte les 10 commandements (qui 

font partie du quorum des 613 Mitsvots).

"Michpatim" traite d'une multitude de Mitsvots qui nous 

ont  été  donné durant  la  période passée  au pied du Har 

Sinaï.

Au début,  notre section traite de  l'esclave hébreu/Eved 

Yvri.  Le cas le plus commun est celui d'un homme qui 

trébuche dans l'interdit  du vol (il  existe aussi  le  cas du 

Mokher Atsmo : l'homme qui se vend de son plein grès à 

cause de  difficulté  économique en  tant qu'esclave. Nous 

en parlerons à la fin). Or par manque de chance, dira-t-

on trivialement, il  se fait prendre par la police et le Beth 

Din  lui  demande  de  rembourser  son  larcin  (je  dis 

"trivialement" car mes lecteurs le savent : il est beaucoup 
plus souhaitable de purger sa peine dans ce bas monde 
plus tôt que d'être jeté dans les feux, très chauds, des 
enfers après 120 ans, n'est-ce pas ?). Or ce dernier n'a 

plus  le  sou  en poche  pour  rembourser  (comme nous  le 

savons,  les  vices  ont  ce  vilain  défaut  que  plus  on les  

satisfaits, plus ils nous tirent vers le bas et nous gâche la  

vie… A l'exemple du soulard qui ne peut s'empêcher de  

finir chacun de ses repas par un

petit verre de Vodka, et cela ne peut aller que crescendo,  

s'il  ne  prend pas  des  résolutions  draconiennes).  Donc 

comme  il  ne  peut  restituer  son  larcin,  le  Beth  Din  le 

vendra  en  tant  qu'esclave  dans  une  famille  de  la 

communauté (et avec le pactole de sa vente il remboursera 

son vol). Il est vendu pour une période de 6 années et dans 

sa nouvelle famille, notre homme apprendra à  mieux se 

comporter  (la  punition  est  éducative).  Cependant  son 

statut  juridique  devient  très  particulier  dans  les  annales 

juives. Par exemple nous le savons,  il existe un interdit 
formel de se marier avec une non-juive. Or cet homme 

peut s'unir avec une servante (Chiffra Kénaanite) et avoir 

des enfants (non-juifs). Et au bout de 6 années de travail, 

il sera affranchi et retrouvera sa vie antérieure (seulement 

les enfants et la servante restent à son maitre). Lors de sa 

libération la Thora ordonne à son patron de lui payer une 

prime (Anaq) pour toutes ces années (somme importante 

qui pourra le remettre sur les rails).

A la fin des 6 années notre esclave a le choix de sa vie : il  

peut  quitter  la  famille  et  son  patron  ou  non  !  Il  peut 

décider  de rester  chez son maitre  pour  une période qui 

s'étendra  cette  fois  jusqu'au  Jubilé  (une  année  fixe  du 

calendrier qui revient tous les 50 ans. A  pareille date il 

retrouve la liberté dans tous les cas, cela ne dépend plus 

de son choix).

Si notre homme choisit de rester, le patron l'amène devant 

un Beth Din et lui poinçonne l'oreille droite : il est marqué 

dans sa  chair comme esclave pour toujours (c’est-à-dire 

jusqu'au Yovel).

Les  Sages  de  mémoire  bénie,  enseignent  que  cette 

cérémonie (de poinçonnement) véhicule un lourd symbole 

(rapporté dans Rachi  21;6).  Rabbi Yohanan Ben Zachaï 

disait :  "L'oreille  qui  a  entendu au Mont Sinaï  et  a 
enfreint  :  ''Tu  ne  voleras  pas"  et  aussi  l'injonction 
"Car vous êtes pour Moi (dit Hachem) mes serviteurs" 
sera  transpercée. C’est-à-dire  que  puisqu'il  choisit  de 

servir son patron jusqu'au Jubilé, c'est un peu comme s'il 

avait échangé le service qu'il devait rendre à Hachem au 

profit d'un homme de chair et de sang.

Seulement  les  commentateurs  demandent  :  pourquoi 
notre homme n'est pas poinçonné au tout début de la 
période ? Pourquoi  faut-il  attendre la  fin  des  6 années 

pour  lui  transpercer  l'oreille  or  depuis  le  début  il  a 

transgressé "Vous êtes mes esclaves,  dit Hachem,  (et pas 

ceux des hommes) "… ?

La réponse que je vous propose c'est qu'au départ l'esclave 

est  vendu contre son grès (suite au vol). Ce n'est qu'au 

bout de 6 ans qu'il  fait  son libre choix de rester à son 

service, c'est donc à ce moment qu'il est poinçonné.

                                  Ne pas jeter, mettre dans la guéniza, ne pas lire pendant la prière et la sortie de la Thora

Autour de la table du Shabbat

Mille-Feuille DU 39 / 44



Cependant il ne faut pas lui jeter la pierre trop vite et à 

vrai dire son choix n'est pas facile puisque chez son patron 

il a le couvert et le gîte. De plus (dans certains cas) il a des 

enfants avec une servante. Donc quitter son patron signifie 

renoncer à une vie relativement facile (la Thora ordonne 

aussi  au  maitre  de ne  pas  asservir  son  esclave  d'une 

manière  cruelle)  avec  l'assurance  du  pain  quotidien  qui 

n'est  pas  chose  facile  à  l'époque où il  n'y  avait  pas  de 

RMI...

Seulement notre homme ne doit pas être dupe : les enfants 

ne lui sont pas affiliés (puisqu'ils sont les enfants de la 

Chiffra Kénaanite/Goya : ils sont eux-mêmes des petits-

esclaves). Donc il aurait dû comprendre qu'il ne s'agit pas 

de sa propre vie. Notre Eved Ivri est un géniteur mais pas 

un père (il n'éduque pas ses enfants, ni ne leur montre la 

voie à suivre), un peu à l'image des mères-porteuses qui 

au bout de 9 mois donnent le fruit de leurs entrailles au 

couple qui a des difficultés à enfanter (ndlr : au niveau de  

la  Hala'ha  je  pense  que  c'est  un  grand  point  

d'interrogation  s'il  est  permis  de  faire  toutes  ces  

acrobaties  génétiques  pour  satisfaire  les  parents  

éprouvés et faire naitre des enfants qui n'ont pas une  

identité claire : "c'est qui papa, c'est qui maman ?" Je  

laisse  la  question  être  tranchée  par  les  Rabanims  

compétents).  Donc  lorsqu'il  choisit  de  rester  chez  son 

maitre,  cela  montre  qu'il  accepte  le  joug  des  hommes 

avant celui de Hachem.

Et  par  rapport  à  la  2ème catégorie  d'esclaves  (Mokher 

Atsmo) qui ont fait le libre choix depuis le départ de se 

vendre  en  tant  qu'esclave  (et  pourtant  ils  ne  sont  pas 

poinçonnés).  Il  faut  répondre  que  la  Thora  sait  qu'Il 
existe des cas où la situation économique peut être très 
difficile et qu'un homme ne trouve plus d'issue que de se 

vendre pour passer la vague. Cet acte ne montre pas qu'il 

restera pour toujours dans la maison de son maitre, l'acte 

n'est pas blâmable.

Cette  semaine  les  choses  apprises  sont  un  peu 

compliquées car nous expliquons un phénomène qui n'est 

pas  connu  dans  nos  sociétés.  Seulement  nous  pouvons 

apprendre  plusieurs  choses.  Que  Hachem  est  plein  de 

Miséricorde, Il connait la situation des fois très difficiles 

de ses créatures et c'est pourquoi Il nous laisse toujours 

une  porte  de  sortie  (en  l'occurrence  la  vente  en  tant 

qu'esclave). Seulement l'homme ne doit pas se berner pour 

autant  :  sa  situation  reste  provisoire.  Il  faut  faire  une 

bonne analyse de sa nouvelle situation et faire les bons 

choix. Comme disent les Sages :

"Celui qui veut se purifier sera aider du Ciel !".

Le SIPPOUR
Cette  semaine,  dans  la  Paracha est  enseignée aussi  une 

belle  Mitsva  :  le  prêt,  sans  intérêt,  à  son  ami  dans  le 

besoin. Donc on va vous faire partager une belle histoire 

véridique  qui  nous  apprendra  que  cette  Mitsva  peut 

amener beaucoup de bénédictions dans nos maisons. Il y a 

bien  longtemps  en  Lituanie,  un  Juif,  Herchl,  souffrait 

beaucoup du fait que TOUS ses enfants encore en bas âge 

succombaient,  que  Hachem  nous  en  préserve,  aux 

maladies infantiles qui sévissaient à l'époque. Il alla voir 

un Talmid Haham de la ville pour lui demander conseil et 

bénédiction. Le Rav lui dit alors qu'il serait bon que notre 

homme s'occupe  de  Hessed/générosité.  Qu'il  ouvre  une 

caisse de prêt (Gmah) pour les  nécessiteux de la ville, et 

par le mérite de la Mitsva, Hachem lui gratifiera d'avoir 

des  enfants  qui  grandiront  normalement.  Aussitôt  dit, 

aussitôt fait.  Herchl ouvre une grande caisse de prêt,  et 

dans les statuts de l'association il convient qu'une fois tous 

les  3  ans  il  fasse  un  grand  festin  durant  la Paracha 
Michpatim (où  est  mentionnée  la  Mitsva  du  prêt  à 

l'indigent).  Les  années  passèrent  et  le  jour  même où  il 

avait  convenu de faire la Séouda/le repas,  Herchl eu la 

chance de faire la Brith Mila de son fils. La coïncidence 

des  dates  ne  laissait  aucun  doute  pour  notre  homme : 

c'était par le mérite de la Mitsva qu'il méritait que naisse 

ce bel enfant. Par la suite, d'autres naissances suivirent, et 

TOUS  les  enfants  grandirent  normalement,  Barouh 

Hachem! Mais, avec le temps, la charge de la caisse du 

prêt grandissait, Herchl est parti voir le Hafets Haïm pour 

lui demander de passer la main à une autre personne pour 

tenir le Gmah. Le Hafets  Haïm lui dit qu'il ne devait pas 

abandonner son Gmah, en effet,  il  était  le mieux placer 

pour  bien  gérer  cet  argent.  Pourtant,  quelques  années 

après, il revient voir le Hafets Haïm en lui disant que cette 

fois,  il  est  vraiment  dans  l'obligation  de  donner 

l'administration de son Gmah à quelqu'un d'autre. Voyant 

qu'Herschl est très décidé, le Hafets Haïm ne répondit pas. 

Seulement, la nuit qui suivit, une terrible nouvelle émana 

de la maison :  un des nouveaux nés  mourut dans son lit. 

De petit matin, Herchl court voir le Tsadiq de Radin… Il 

avait déjà bien compris la terrible allusion :  l'abandon du 

Gmah  entraina  que  Hachem abandonne  son  fils...  Pour 

nous,  qui  ne  connaissons  pas  les  chemins  de  la 

Providence,  on  réfléchira  uniquement  sur  cette 

merveilleuse possibilité que Hachem nous a donné : celle 
de faire du bien à son prochain. Ce n'est pas forcément 

par le prêt d'argent, c'est aussi le fait d'offrir un couvert à 

son ami de la Choule qui ne sait pas vraiment où passer la 

Séouda, ou encore avoir l'oreille à l'écoute des problèmes 

de son prochain. Toutes ces belles actions font partie de la 

Mitsva générale de "Tu aimeras ton prochain comme toi-

même".  Et on peut être sûr,  que Hachem avec sa Main 

pleine  de  Mansuétude,  nous  gratifiera  des  nombreuses 

bénédictions tant espérées.

Shabbat Chalom et à la semaine prochaine
SI D.ieu Le Veut     
David Gold
E-mail : dbgo36@gmail.com

Tél : 00972 55 67787 47
Pour tous ceux qui veulent faire des dédicaces sur le 
nouveau  best-Seller  qui  va  prochainement  sortir, 
veuillez prendre contact avec le mail d'envoi ou le tél : 
00972 055 677 87 47
Une Refoua Chléma à Avraham (Charles) Ben Dvora 
parmi les malades du Clall Israël
Une  Bonne  santé  à  Renée  Zilberstein  et  à  sa 
descendance.

                                  Ne pas jeter, mettre dans la guéniza, ne pas lire pendant la prière et la sortie de la Thora

Mille-Feuille DU 40 / 44



Bnei Shimshon

Mille-Feuille DU 41 / 44



Mille-Feuille DU 42 / 44



  

 « Celui qui maudit son père ou sa mère sera 
mis à mort » 

Dans notre Paracha, la Torah nous confronte à un fait 
saisissant : frapper son père ou sa mère est passible de 
la peine de mort par strangulation, tandis que les 
maudire entraîne la peine de mort par lapidation. 

On pourrait naturellement penser que frapper ses 
parents est plus grave que les maudire. Pourtant, la 
Torah nous enseigne le contraire : maudire ses parents 
est jugé plus sévèrement, et la peine infligée à celui qui 
frappe est la plus « légère » des peines capitales, la 
strangulation, alors que le maudisseur est condamné 
à la lapidation, la plus sévère de toutes. 

Certains croient qu’il est interdit de frapper autrui — 
ou son enfant, ou son élève — mais qu’il serait en 
revanche permis de le « frapper » par les mots : se 
moquer, rabaisser ou humilier. En réalité, les paroles 
peuvent blesser bien plus qu’un geste. On peut oublier 
un coup, mais les mots blessants restent longtemps 
dans le cœur et leur impact peut durer des années. 

La Torah nous enseigne que la force de la parole 
dépasse celle des actes. Nous devons être attentifs à 
notre manière de parler et ne jamais nous dire : « Ce 
n’était qu’une parole, ça n’a pas d’importance. » Les 
mots prononcés ont toujours un effet, positif ou 
négatif, sur nous-mêmes et sur notre entourage. 

Cela nous rappelle un point essentiel pour tout parent 
ou adulte qui accompagne un enfant : mesurer 
l’impact de nos paroles, surtout devant eux. Une 
parole bienveillante est un véritable cadeau, tandis 
qu’une parole blessante peut laisser des traces 
durables dont on ne peut jamais prévoir toutes les 
conséquences. 

 

 
 

À l’occasion du Yahrzeit de mon père et maître, le Gaon Rabbi 
Lévi Rabinovitch, Zatsal, auteur du Maadanei HaShoulhan, 
voici quelques histoires qui témoignent de sa grandeur et de 
ses qualités exceptionnelles. 

« Béni soit l’homme au regard bienveillant » 
Mon père et maître, de mémoire bénie, était profondément 
animé par la bienveillance : il savait toujours reconnaître le 
mérite et la bonté de chaque personne. À Jérusalem, tout le 
monde savait qu’il accueillait chacun avec un visage 
lumineux. Humilité et abnégation habitaient tout son être. 
C’est cette attitude qui faisait toujours briller la joie sur son 
visage : il savait encourager chaque Juif à regarder le bien qui 
existe en chacun. 

Tolérant et accompli dans son caractère 
Mon père Zatsal possédait une finesse de caractère rare, 
alliant humilité et chaleur humaine, qui attirait 
immédiatement toutes les âmes autour de lui. Sa modestie et 
sa simplicité illuminaient chacun de ses gestes, et sa 
générosité se manifestait naturellement, avec spontanéité et 
ouverture envers les autres. C’est cette qualité qui lui permit 
de former de nombreux élèves partout où il enseignait la 
Torah, et dans chacune de ses leçons, il mettait un soin 
particulier à guider chacun dans le perfectionnement du 
caractère, montrant comment dépasser ses inclinations 
naturelles et affiner ses traits de personnalité. 
Lorsqu’il conseillait de jeunes mariés, il avait l’habitude 
d’illustrer ses enseignements par des exemples concrets, 
inspirés du Hafets Haïm, de mémoire bénie, auquel il était 
profondément attaché. 

Il racontait ainsi : après le mariage du Hafets Haïm, à 
l’occasion de la fête de Souccot, plusieurs endroits de sa cour 
convenaient pour installer la Soucca. Selon la règle de nos 
Sages (Baba Metsia 59a) exhortant de consulter l’épouse pour 
tout ce qui concerne la maison, il demanda à sa femme de 
choisir l’emplacement qu’elle jugeait le plus approprié. 
Lorsqu’elle comprit qu’on lui confiait une décision si 
importante, elle en fut ravie. Elle commença à réfléchir à quel 
endroit serait le plus pratique, considérant l’orientation du 
soleil, l’exposition au vent, la proximité de la maison et tous 
les autres aspects nécessaires. Après de nombreuses 
réflexions, elle choisit l’emplacement qu’elle jugeait idéal. 
Le ‘Hafets ‘Haïm se mit à l’œuvre avec concentration et piété, 
construisant la Soucca avec soin et patience, accomplissant 
cette tâche difficile entièrement par lui-même. Une fois la 
Soucca montée, son épouse vint admirer le résultat et se 
réjouit de son travail. Fidèle à son habitude, elle se mit à 
réfléchir dans la nuit à sa propre décision et finit par se 
demander si l’autre côté de la cour n’aurait pas été plus 
approprié. 
Le lendemain matin, elle confia à son mari : « Israël Meir, j’ai 
repensé à l’endroit choisi pour la Soucca, et après avoir 
réfléchi de nouveau, il me semble que j’aurais dû choisir 
l’autre côté. » 

Paracha 
Michpatim  
Chekalim 

53 
27 Chevat 

Tiv Hakehila

Mille-Feuille DU 43 / 44



 À sa grande surprise, le ‘Hafets ‘Haïm, 
sans discuter, se rendit dans la cour 
et reconstruisit entièrement la Soucca 
à l’emplacement choisi par son 
épouse, depuis la base jusqu’au toit. 
La Soucca ainsi érigée était splendide, 
parfaite dans sa modestie et son 
humilité. Elle ne demandait rien, elle 
ne faisait qu’exprimer son doute, et 
pourtant le Hafets Haïm, par la 
grandeur de son caractère, s’effaça, 
passant par-dessus ses désirs 
personnels et reconstruisit tout avec 
patience et diligence. 
Lorsqu’il eut terminé de raconter cette 
histoire impressionnante, mon père 
se tourna vers le jeune marié et lui 
murmura à l’oreille : « À cette époque, 
construire la Soucca était vraiment 
une tâche difficile. Un homme 
ordinaire aurait sûrement dit à sa 
femme : “La Soucca est déjà installée, 
laissons-la là pour cette année… et 
l’an prochain nous la mettrons 
ailleurs.” 
Mais le secret d’un mariage réussi 
repose sur une seule chose : le 
renoncement à soi, la capacité à 
passer par-dessus ses propres désirs 
et à s’effacer. Il faut penser 
constamment à ce que l’on peut 
donner et faire pour l’autre, pour 
Hachem et pour Son peuple Israël, et 
non à ce que l’on peut recevoir. Plus 
on dépasse son égoïsme et transforme 
son désir de recevoir en volonté de 
donner, plus la paix règnera dans le 
foyer, et plus la Chekhina s’y 
installera. 

Je redoute que l’enfant n’ait été 
quelque peu affecté… 
Mon père se préparait une fois à une 
opération délicate. Avant d’entrer 
dans la salle de chirurgie, il se tourna 
vers mon frère, le Rav El’hanan 
Cohen, et lui dit : « J’ai passé mon 
examen de conscience concernant 
mes relations avec autrui, pour 
m’assurer que je n’avais offensé 
personne. J’ai longtemps réfléchi et je 
n’ai trouvé aucun défaut… mais je 
crains qu’une seule personne ait 
peut-être gardé un ressentiment à 
mon égard. 
Il y a environ quarante ans, j’étais 
chargé d’interroger des enfants sur 
des chapitres de Michna par cœur. 
On leur attribuait des prix selon leurs 
résultats. L’un de ces enfants, très 
appliqué dans son étude, réussit 
brillamment le test et demanda à 
recevoir un prix plus important, en 
raison de ses efforts. À l’époque, je 
refusai, en lui expliquant que les prix 
étaient accordés selon les chapitres 
réellement examinés. Aujourd’hui, je 

crains que cet enfant n’ait gardé 
quelque blessure de ce refus. » 
Pour apaiser toute inquiétude, mon 
père demanda à mon frère 
d’accompagner le rav de la synagogue 
où cet homme priait. Ensemble, ils 
allèrent trouver l’homme pour lui 
demander de déclarer pleinement 
qu’il lui pardonnait de tout cœur, et 
lui offrir un dédommagement. 
Lorsque l’homme se souvint de 
l’incident, il confirma qu’il se 
rappelait parfaitement tous les 
détails et qu’il pardonnait de tout 
cœur. Quand on lui proposa de 
l’argent, il préféra recevoir les livres 
Maadanei Hachoul’han que mon père 
avait écrits, et ainsi il fut pleinement 
satisfait. 
À cette occasion, juste avant 
l’opération, mon père appela aussi 
son épouse, la Rabbanit, pour lui 
demander pardon d’une autre petite 
offense : un matin, alors qu’il était 
très faible et restait alité, il l’avait 
interrogée sur l’heure. Elle lui avait 
répondu : « Tu as encore une heure 
avant le lever du soleil ! » Et il 
souhaita à présent obtenir son 
pardon pour l’avoir dérangée ce 
matin-là. 
Combien de précaution est nécessaire 
dans les relations entre personnes ! 
Combien il faut s’éloigner de toute 
discorde qui n’est pas pour le bien ! 

Dans la réprimande, toujours 
attentif au respect d’autrui 
J’ai observé chez mon père, le Gaon, 
de mémoire bénie, que même lorsqu’il 
devait réprimander un Juif, il veillait 
toujours à agir avec respect. Il 
rappelait l’erreur à l’autre seulement 
par allusion, sans jamais le blesser 
avec ses paroles. 
Un jour, à la synagogue, il vit qu’un 
des fidèles parlait alors que le public 
récitait Alénou Léchabéa’h. Mon père, 
très attentif aux relations entre 
personnes, ne voulut pas le 
réprimander durement, mais il ne 
pouvait pas laisser passer ce 
comportement. Avec douceur, il lui 
dit qu’il était sûr que si l’homme avait 
prêté attention au texte qu’il récitait, 
il n’aurait pas parlé au milieu de 
celui-ci. 

Il n’a jamais blessé personne 
Mon père, de mémoire bénie, était 
extrêmement attentif à ne jamais 
nuire à autrui. Il me confia un jour 
qu’en matière de relations avec les 
autres, il se considérait comme 
« innocent », car jamais il n’avait porté 
atteinte à qui que ce soit. Il veillait 

toujours à agir pour le bien de chacun, 
autant que ses moyens le lui 
permettaient, motivé par la 
reconnaissance et le respect de la 
valeur de chaque personne. 
C’est là un niveau d’exigence 
exceptionnel. Car il est bien connu 
qu’il consacra de longues années à 
enseigner la Torah à ses élèves et qu’il 
était constamment entouré de gens. Et 
pourtant, il affirmait qu’il n’avait 
jamais blessé la dignité de quiconque : 
une réalisation extraordinaire, reflet 
de la perfection dans le travail 
intérieur d’un homme. 

Participation à la peine d’autrui 
Je me souviens d’un Chabbat où nous 
n’avons pas chanté nos « Zemirot de 
Chabbat » à voix haute, mais 
seulement à voix basse. C’était la 
semaine où une tragédie avait frappé 
une famille de nos voisins : leur enfant 
était décédé. Ce Chabbat-là, mes 
parents décidèrent qu’il n’était pas 
approprié de chanter comme à notre 
habitude, pour ne pas donner 
l’impression que nous restions 
indifférents à leur peine. 

Vous m’avez déjà pardonné il y a 
soixante-cinq ans… 
Je me souviens d’un épisode avec mon 
père, de mémoire bénie, qui m’a 
profondément impressionné et dont 
j’ai tiré une leçon sur l’humilité, cette 
qualité qui illuminait tout son être. 
Un jour, je suis entré dans sa maison 
et je l’ai vu assis, en conversation avec 
un visiteur. Je n’ai pas entendu toute 
la discussion, mais j’ai entendu mon 
père, le Gaon, s’adresser à cet homme 
en disant : « Pardonnez-moi ! J’ai 
commis une erreur ! » 
Et le visiteur lui répondit : « Mais vous 
m’avez déjà demandé pardon il y a 
soixante-cinq ans… et je vous ai 
pardonné, que voulez-vous de plus ? » 
J’ai compris que mon père craignait 
d’avoir blessé cet homme il y a de 
nombreuses années, et qu’à chaque 
occasion il revenait humblement lui 
demander pardon pour cette erreur, 
jusqu’à ce qu’il puisse recevoir un 
pardon sincère et complet.  
On peut mesurer l’ampleur de 
l’humilité des grands d’Israël : par 
crainte d’avoir pu offenser quelqu’un, 
ils reconnaissent ouvertement leurs 
fautes et disent : « J’ai commis une 
erreur, je demande pardon ! » Leur 
vigilance pour ne jamais nuire à autrui 
est remarquable, et si un tort devait 
survenir, ils s’assurent avec un 
profond sérieux d’obtenir le pardon 
complet. 

  

  

 Mille-Feuille DU 44 / 44


	Le feuillet de la Communauté Sarcelles
	Shalshelet News
	L’hebdo de Mir
	Devinettes sur la Paracha
	Boï Kala
	Baït Neeman
	Véyo’atsénou Kévatékhila
	Mayan Haim
	Kecher Chelomo
	Autour de la table du Shabbat
	Bnei Shimshon
	Tiv Hakehila

