
DU

Proposé par

Sélection de feuillets sur la Paracha à imprimer et déguster

Mille-Feuille 

N°342 
TÉROUMA

20 et 21 février 2026



Page

Cette semaine, retrouvez les  
feuillets de Chabbath suivants :

Contents

Le feuillet de la Communauté Sarcelles����3
Shalshelet News�������������������������������������������5
L’hebdo de Mir���������������������������������������������9
Devinettes sur la Paracha�������������������������16
Messages sur la Paracha����������������������������17
Boï Kala�������������������������������������������������������19
Baït Neeman�����������������������������������������������21
Véyo’atsénou Kévatékhila�������������������������29
Mayan Haim�����������������������������������������������32
Koidinov�����������������������������������������������������36
Kecher Chelomo����������������������������������������37
Autour de la table du Shabbat������������������41
Bnei Shimshon�������������������������������������������43
Bnei Or Ahaim�������������������������������������������44



Il est écrit au début de notre Paracha: 
«Ils Me feront un Sanctuaire et Je 
résiderai parmi eux» (Chémot 25, 8). 
En dépit du fait qu’Il ne soit pas 
limité dans l’espace, D-ieu a 
exprimé le désir de demeurer dans 
une Résidence matérielle. De ce 
fait, on peut se demander pourquoi 
Hachem a-t-Il ordonné de consacrer 
un lieu physique afin qu’y réside Sa 
Présence, alors qu’Il déclare Lui-
même: «Est-ce que Je ne remplis pas 
le Ciel et la Terre?» (Jérémie 23, 24)? 
Pour répondre à cette question, 
rappelons qu’Hachem est l’Illimité 
absolu et qu’Il échappe à toute 
limite, aussi bien physique que 
spirituelle. Et de même que l’on ne 
peut Le saisir dans la dimension 
spatiale, on ne peut non plus 
L’appréhender par un concept qui 
dépasse la notion d’espace, car un 
tel concept est lui-même sujet à des 
restrictions. Or, D-ieu transcende 
toute définition. Ce n’est que 
lorsque l’espace et ce qui le 
transcende, le limité et l’illimité, se 
rejoignent que peut alors s’exprimer 
Son essence, dont le propre est de 
«concilier une chose et son 
contraire». Tel est le sens du 
Michkane (et plus tard du Beth 
Hamikdache). Celui-ci était limité 
dans son emplacement ainsi que 
dans les dimensions de tout ce qui 
le constituait. Même les ustensiles 
qui y étaient utilisés étaient limités 
dans leur forme et dans leurs 
dimensions. Plus encore, ces 
spécifications devaient suivre 
scrupuleusement les normes 
édictées par la Thora. Or, 
précisément à travers l’ustensile le 
plus sacré: l’Arche Sainte, on 
pouvait voir comment ces 
dimensions précises exprimaient 

l’illimité. En effet, dans le Saint des 
Saints, l’Arche «ne prenait pas de 
place» (Yoma 21a); bien que celle-
ci mesurait deux coudées et demie 
de longueur et une coudée et demie 
de largeur et que le Saint des Saints 
était une salle de vingt coudées sur 
vingt coudées, lorsque l’on plaçait 
l’Arche Sainte au centre du Saint 
des Saints, on pouvait mesurer dix 
coudées à sa droite et à sa gauche. 
Dans ce miracle, s’exprimait la 
conjonction de l’espace et de ce qui 
le transcende, du limité et de 
l’illimité: l’empreinte de l’Essence 
Divine. Nous pouvons maintenant 
expliquer le sens des paroles de nos 
Sages (Chlah, Alchikh) à propos de 
notre verset: «Ils Me feront un 
Sanctuaire et Je résiderai en eux»: Il 
n’est pas dit «en lui  (Bétokho)», 
mais «en eux (Bétokham)», ce qui 
signifie que D-ieu dans toute Son 
Essence veut résider en chaque Juif 
et pas seulement dans le Sanctuaire. 
Chaque «Ben Israël» a donc le 
pouvoir de faire un véritable 
Sanctuaire en étudiant la Thora, en 
accomplissant les Commandements 
divins, et, plus généralement, en 
amenant la sainteté dans tout ce qui 
l’entoure. De ce fait, lorsqu’un Juif 
donne à ses actes les plus habituels 
une dimension divine, imprégnant 
les actions les plus banales de sa vie 
quotidienne, selon le principe: 
«Dans tous tes chemins, connais-
Le» (Proverbes 3, 6), il réalise «une 
demeure pour l’Essence de D-ieu 
ici-bas (Dira BéTa’htonim)» (voir 
Midrache Tan’houma Nasso 16) 
dans toute sa plénitude. Ce sont de 
telles actions qui conduiront au 
Troisième Temple, prochainement, 
de nos Jours..

Collel

LLee  ffeeuuiilllleett  ddee  llaa  CCoommmmuunnaauuttéé  
SSaarrcceelllleess

Térouma
4 Adar 5786
21 Février 

2026
347

HHoorraaiirreess  ddee  CChhaabbbbaatt

HHaaddllaakkaatt  NNéérroott::    1188hh0011
MMoottssaaéé  CChhaabbbbaatt::  1199hh0099

DDvvaarr  TToorraahh Térouma

1) Il convient de s’abstenir, le 
Chabbath, de bavardages 
inutiles, qui ne présentent 
aucun intérêt; il est évident, de 
plus, qu’il sera interdit, ce jour-
là, de raconter des choses qui 
peuvent susciter de la peine, ou 
de s’entretenir de propos 
interdits, tels que des 
mensonges, ou de la médisance. 

2) «D’en faire le sujet de tes 
entretiens»; ce qui est interdit, 
c’est de «parler», par contre 
«penser» est permis. Aussi aura-
t-on le droit de dire qu’on va se 
rendre le lendemain à tel 
endroit, même si on a l’intention 
de prendre sa voiture pour y 
aller. On a le droit de réfléchir à 
ses affaires le Chabbath, mais 
cela n’implique pas qu’on ait le 
droit de consulter ses comptes, 
car c’est là une opération 
interdite. On n’a pas le droit, le 
Chabbath, d’être préoccupé pas 
ses affaires, et bien que nos 
Sages aient permis de penser 
aux affaires, cela deviendrait 
interdit, si, en conséquence de 
ces réflexions, on devait se 
trouver préoccupé ou soucieux. 
Pour donner au Chabbath son 
caractère de «délice», il nous 
est recommandé de ne pas 
penser du tout à nos affaires, et 
il faut que nous ayons 
l’impression que tout notre 
travail est achevé.

(D’après le livre
Chmirath Chabbath Kéhilkhata)

 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha  Josiane Esther Soria Bat Sim’ha Sarah Bat Nouna Sarah Bat Nouna  Yaacov Ben Lisa  Yaacov Ben Lisa  Abraham Ben Malka Bénaïs  Abraham Ben Malka Bénaïs  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
 Fortune Messaouda Bat Aïcha  Fortune Messaouda Bat Aïcha  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Léonie Dabia Bat Julie Débora Léonie Dabia Bat Julie Débora

לעילוי נשמת

«Que symbolisait la corniche d’or qui entourait l’Arche Sainte?»

LLee  RRéécciitt  dduu  CChhaabbbbaatt
L’Admour Rabbi Bounim réservait une certaine histoire pour accueillir les ‘Hassidim qui 
venait chez lui pour la première fois: Un homme très pauvre, du nom de Reb Aïzik Ben 
Yékel vivait à Cracovie dans la plus grande misère. Il n’avait pas un sou en poche, et 
sa famille souffrait toujours de la faim. Malgré tout, Reb Aïzik gardait sa confiance en 
D-ieu et ne perdait pas l’espoir de voir de meilleurs jours. Une nuit, Reb Aïzik eut un 
rêve bizarre: il entendit qu’on lui disait de partir à Prague. «Sous le pont de Prague, sur 

Mille-Feuille DU 3 / 44

Le feuillet de la Communauté Sarcelles



Il est écrit, à propos de l’Arche Sainte: «Tu la revêtiras d’or pur, intérieurement et 
extérieurement; et tu l’entoureras d’une corniche d’or (Zer Zahav)» (Chémot 25, 11). 
Rachi commente: «Une sorte de couronne en faisait le tour, le long de son pourtour. 
L’arche extérieure dépassait en hauteur l’arche intérieure, de sorte que le pourtour 
surplombait quelque peu le couvercle. Et lorsque le couvercle reposait sur la largeur des 
pans verticaux, le pourtour surplombait ces derniers. C’est le symbole de la couronne 
de la Thora». La corniche dont elle était dotée représentait ainsi la Couronne dont le 
Saint béni soit-Il pare la Thora et ceux qui s’adonnent à son étude.  Cependant, l’Arche 
sainte n’était pas la seule pièce du Tabernacle munie d’une telle corniche: le verset 
stipule que l’Autel d’or en possédait une semblable, ainsi que la Table placée dans le 
Sanctuaire (cf. Chémot 30, 3 et 25, 24). Et en effet, nos Sages enseignent qu’il existe 
trois Couronnes dans le monde: celle de la Thora, celle du Sacerdoce et celle de la 
Royauté [Avot 4, 13]. Le Midrache [Bamidbar Rabba 14, 22] établit ainsi une relation 
entre les différentes corniches présentes dans le Tabernacle et ces trois Couronnes: 
l’Arche représentait la Thora, l’Autel faisait référence au sacerdoce et la Table symbolisait 
quant à elle la royauté. Toutefois, bien que le rôle du Sacerdoce – accordé à la famille 
de Cohanim – soit prestigieux, et bien que les rois d’Israël méritent les plus hautes 
distinctions au sein du Peuple, la Couronne de la Thora occupe parmi elles une place 
unique et éminente. Ce principe apparaît explicitement dans les décisions du Rambam: 
«Le Peuple Juif a été gratifié de trois Couronnes: celle de la Thora, celle du Sacerdoce et 
celle de la Royauté. La Couronne du Sacerdoce a été offerte à Aharon (…); celle de la 
royauté, c’est David qui en a hérité (…); quant à la Couronne de la Thora, elle est mise 
à la disposition de tout Juif (…) Quiconque le souhaite peut venir la prendre. Peut-être 
en viendras-tu à croire que les deux premières sont plus importantes? Le verset stipule: 
‘Par Moi règnent les rois, par Moi gouvernent les grands’ (Proverbes 8, 15-16) – tu en 
déduis que la Couronne de la Thora est supérieure aux deux autres» [Hilkhot Talmud 
Thora 3, 1]. Rabbi Isser Zalman Meltzer a joliment expliqué les paroles de nos Sages 
«S’il est méritant, la Thora sera une couronne (Zer) pour lui. S’il ne l’est pas, elle 
deviendra étrangère (Zara) à lui» [Yoma 72a]: si un membre d’Israël qui étudie la Thora 
est également empreint de la crainte de Hachem, plein de bons traits de caractère et 
aimé des autres, la Thora sera une couronne et un ornement pour lui. Elle le glorifiera 
et tous diront que c’est elle qui a raffiné sa façon d’être et sa personnalité. Mais si ce 
même homme instruit en Thora ne craint pas D-ieu, ne se démarque pas par ses qualités 
et n’est pas particulièrement apprécié par son entourage, la Thora lui deviendra 
étrangère, contre son gré, et il finira par l’oublier. En effet, à cause de sa connaissance 
de la Thora, l’honneur de la Thora se trouve profané, puisque les gens diront: «Regardez 
les mauvais comportements d’Untel, qui a pourtant beaucoup étudié!» et attribueront 
la faute à cette dernière. Ainsi, pour préserver la gloire et l’importance de la Thora, elle 
lui deviendra forcément étrangère et il l’oubliera [Avnei Azel]

la route qui mène au palais du roi, se cache un trésor. Creuse à cet endroit, et 
tu t’enrichiras fabuleusement!» Au début Reb Aïzik ne fit pas du tout attention 
au rêve, son imagination avait dû bien travailler la nuit, se dit-il... Mais quand 
le rêve se répéta le lendemain, puis le surlendemain, il prit la chose au sérieux. 
En se réveillant le troisième jour, il décida de partir pour Prague. Le voyage fut 
long et fatiguant. Pourtant, dès qu’il arriva à Prague, sans prendre de repos, il 
se dirigea immédiatement vers le pont près du palais du roi. Là, l’attendait une 
vive déception. L’endroit était gardé très sévèrement par les soldats du roi. Jour 
et nuit, une patrouille surveillait la circulation des véhicules et les mouvements 
des personnes aux alentours du pont. Dans de telles conditions, Reb Aïzik ne 
pouvait, bien sûr, se mettre à creuser pour chercher le trésor! Cependant, il ne 
retourna pas chez lui à Cracovie. Il vint chaque jour jusqu’au pont, et y resta 
du matin au soir, en espérant profiter une fois d’un retard de patrouille... La vue 
de ce Juif qui arrivait chaque matin au pont, éveilla la curiosité des gardes du 
roi. «Dis-moi», le questionna un jour l’un des officiers, «pourquoi viens-tu ici 
chaque jour? Cherches-tu quelque chose, ou attends-tu quelqu’un juste ici?» 
Reb Aïzik ne pouvait pas donner une réponse évasive à des questions posées par 
un soldat responsable de la garde du palais! Il lui raconta donc toute la vérité: il 
avait rêvé qu’un trésor était enseveli sous ce pont, et il avait fait tout le chemin 
depuis sa ville en Pologne pour le découvrir. L’officier écouta l’explication du 
Juif, et partit d’un grand éclat de rire: «Ah, Ah, Ah! Tu as entrepris un voyage si 
fatigant à cause d’un rêve...! Si je faisais comme toi, j’irais à Cracovie dans ton 
pays! J’ai rêvé qu’un certain Juif du nom de Aïzik Ben Yékel a sous son fourneau 
un trésor fabuleux. Tu t’imagines que je partirais pour cela jusqu’en Pologne, et 
que j’irai casser le fourneau du Juif pour y découvrir la fortune… Ah, Ah, Ah!» 
L’officier, se moquant bien du Juif, rejoignit la patrouille. Quant à Reb Aïzik, 
lui, il ne se le fit pas dire deux fois. Il monta dans la première voiture pour 
la Pologne... Il revint chez lui à Cracovie, et s’empressa de creuser sous son 
fourreau.... Il y trouva un grand trésor. Il en consacra une partie à la construction 
d’un beau Beth Haknesset, qui porta son nom: «Beth Haknesset de Reb Aïzik 
Ben Reb Yékel.» Cette belle histoire, expliquait toujours Rabbi Bounim a aussi 
un sens profond: «Ce n’est pas toujours en partant au loin pour séjourner dans 
la Cour du Rabbi qu’on trouve un trésor moral. Dans sa propre ville, dans sa 
maison à soi, chacun peut dévoiler son propre trésor, et arriver à un très haut 
niveau spirituel de Thora et de crainte d’Hachem!» 

Il est écrit au début de notre Paracha: «Dis aux Enfants 
d’Israël qu’ils Me prélèvent une offrande רוּּמָָה  (Térouma) תְְּּ
de la part de quiconque y sera porté par son cœur. Vous 
recevrez mon offrande.» (Chémot 25, 2). Il existe une 
relation étroite entre la Térouma que prélevait chaque 
donateur pour la construction du Michkane et la Thora. 
Rapportons à ce propos deux Midrachim: 1) «Dès que 
les Béné Israël déclarèrent: ‘Naassé VéNichma’ [‘Nous 
ferons et nous écouterons’ – les Préceptes de la Thora] 
(Chémot 24, 7), immédiatement le Saint béni soit-Il leur 
dit: ‘Qu’ils Me prélèvent une offrande pour construire 
le Tabernacle’» [Tana déBé Eliahou]. 2) «‘Qu’ils Me 
prélèvent une offrande רוּּמָָה תְְּּ  Véik’hou Li) וְּיִקְְחוּּ-לִִי 
Térouma)’, c’est ce qui est écrit: ‘Car Je vous ai donné 
une bonne part טוֹּב  ,[Léka’h Tov - la Thora] לִֶקְַח 
n’abandonnez pas Mon enseignement’ (Proverbes 4, 2). 
Aussi, n’abandonnez pas la marchandise מִָקְָח (Méka’h) 
que Je vous ai donné (le Midrache joue sur la parenté 
des termes: ּּוְּיִקְְחו (Véyikrou), לִֶקְַח (Léka’h) et מִָקְָח (Méka’h) 
[Chémot Rabba 33, 1]. Par ailleurs, le Baal Hatourim 
fait remarquer que le mot רוּּמָָה  est formé des (Térouma) תְְּּ
lettres «ָתְּוּרה מ Thora Mem», allusion à la Thora qui a été 
donnée à Moché Rabbénou au bout de quarante jours 
[le temps de la formation de l’embryon – la lettre Mem 
ayant la valeur numérique de quarante]. Or, à propos de 
l’apprentissage de la Thora de Moché, le Talmud 
enseigne [Nédarim 38b]: «Au début Moché apprenait la 
Thora et l’oubliait, jusqu’à qu’elle lui soit offerte comme 
un cadeau». Ainsi, l’effort et la fatigue dans l’étude ont 
donné à Moché le mérite de recevoir en cadeau du Ciel 
la Thora. Cette capacité est livrée à chaque Juif (car 
porteur en lui d’une étincelle de Moché Rabbénou), 
aussi est-il en mesure, grâce à la fatigue dans l’étude, de 
recevoir en don du Ciel sa part de Thora (comme 
mentionné dans la Prière: «Donne-nous notre part dans 
Ta Thora») [voir Iyoun Yaacov], celle-ci ayant déjà été 
donnée (du moins globalement) à Moché, comme 
l’enseigne le Midrache: «Tout ce qu’un sage assidu va 
innover dans la Thora (‘Hidouchim) a déjà été donné à 
Moché au Mont Sinaï» [Vayikra Rabba 22, 1]. C’est le 
sens caché du verset de notre Paracha: «Dis aux Enfants 
d’Israël qu’ils Me prélèvent une offrande רוּּמָָה  תְְּּ
(Térouma): La Thora donnée en cadeau à Moché à la fin 
des quarante jours sur le Mont Sinaï – de la part de 
quiconque y sera porté par son cœur: Celui qui étudie 
avec effort et fatigue pour révéler sa part de Thora qui lui 
incombe – Vous recevrez mon offrande: Alors, il recevra 
de la part d’Hachem, comme ce fut le cas pour Moché, 
sa portion de Thora en cadeau (pure et authentique). 
Dans les dernières générations, les Juifs dévoileront la 
dimension la plus élevée de la Thora: La «Cinquantième 
Porte de l’Intelligence», à laquelle même Moché, en son 
temps, n’a pas eu accès (si ce n’est le dernier jour de sa 
vie), comme il est dit: «Cinquante Porte de l’Intelligence 
furent créées, et toutes sauf une ont été données à 
Moché, car il est écrit: ‘Tu l’as fait de peu inférieur au 
êtres divins’ (Téhilim 8, 6)» [Nédarim 38a]. Aussi, le Or 
Ha’haïm commente-t-il (sur Chémot 3, 8): «…Sache, 
que les Béné Israël ont pu atteindre par l’intermédiaire 
de Moché les quarante-neuf Portes de l’Intelligence, et la 
raison pour laquelle il n’ont pas atteint la cinquantième 
Porte, provient du fait que les Béné Israël n’ont pas été 
plongés dans la cinquantième Porte de l’impureté, et 
qu’il n’ont pas eu à la purifier en sortant d’Egypte. Le fait 
que les Béné Israël ne sont pas entrés dans la 
cinquantième Porte de l’impureté a entrainé qu’ils n’ont 
pas pu atteindre la cinquantième Porte de l’Intelligence. 
Mais, Hachem nous a promis qu’à la fin des Temps, les 
Juifs entreront dans la cinquantième Porte de l’impureté 
et qu’ils pourront grâce à cela, atteindre la cinquantième 
Porte de l’Intelligence. Les Béné Israël en Egypte 
n’auraient pas pu survivre à la cinquantième Porte de 
l’impureté du fait qu’ils n’avaient pas encore reçu la 
Thora. Mais la génération du Machia’h ne sera pas mise 
en danger dans l’immersion de la cinquantième Porte 
de l’impureté puisqu’ils seront les enfants de la Thora.»

RRééppoonnsseess

LLaa  ppeerrllee  dduu  CChhaabbbbaatthh

Mille-Feuille DU 4 / 44



Mille-Feuille DU 5 / 44

Shalshelet News



Mille-Feuille DU 6 / 44



Mille-Feuille DU 7 / 44



Mille-Feuille DU 8 / 44



גיליון שבועי
לתלמידי, בוגרי

וידידי ישיבת מיר

פרשת וארא

שמחת התלמידים כשמחת בניו
כשהיו נכנסים אל מרן רה"י הגרנ"צ פינקל זצ"ל 
להזמינו לחתונה, הן אם היה זה החתן והן אם 
היו אלו המחותנים, היה רבינו פותח את ההזמנה 

מתבונן בכל הפרטים היטב. 

הוא הקפיד על כך, גם אם היה זה החתן העשירי 
היה  כאשר  וגם  להזמינו,  יום  באותו  שנכנס 
בחולשה עצומה, והדבר עלה לו במאמצים מרובים.

בשמחות הנישואין של בני הישיבה עשה את 
כל ההשתדלויות לבוא ולשמוח עם החתן ביום 
שמחתו. ובטרם נעשה ראש הישיבה היה משתתף 
את  מוריד  ומרקיד,  רוקד  ניכר,  זמן  בחתונה 
הפראק והכובע כדי שיוכל לרקוד ולשמח במרץ, 
כעלם נעורים, כמה פעמים כשניגש אליו אבי 
"הוא  היה מגיב:  והזדהה כאבי החתן,  הבחור 

גם בן שלי".

עד היכן הגיעו הדברים:

באותו ערב בו נישא בנו בכורו של רבינו, ראש 
אחד  של  חתונה  התקיימה  שליט"א  הישיבה 
מבני הישיבה, ברור היה לכולם שביום שמחת 
בנו בכורו לא יתכן שרבינו ימצא זמן להשתתף 
בשמחה אחרת. להפתעת התלמידים רבינו יצא 
משמחת נישואי בנו, עצר מונית, נסע לחתונה 
השניה, רקד עם החתן והמחותנים רבע שעה 

וחזר לשמחתו.

דבר הישיבה

 17:45  16:30 ירושלים 

 17:47  16:44 בני ברק 

 18:10  16:54 ציריך 

 17:55  16:25 וינה 

18:32  16:59 אנטוורפן 

 18:28  17:16 פריז 

זמני כניסת ויציאת השבת

 "הנה הפשטתם צורת הישיבה, וקלטתם רוח ורצון הישיבה, ובזה עשיתם לכם חבורה לילך בעקבות רוח הישיבה,
ובכל מקום שאתם נמצאים לקחתם זאת כאילו להיות עם הישיבה בין כתלי הישיבה"

(מרן המשגיח הגה"צ רבי ירוחם ליבוביץ זצוק"ל ממיר)

מתורת רבותינו

מיהו בן חורין אמיתי
ואני אקשה את לב פרעה )ז, ג(. 

פרעה,  לב  את  הקב"ה  שהכביד  מה  בביאור 
הסביר מרן ראש הישיבה הגרנ"צ פינקל זצ"ל, 
כי הנהגת הקב"ה עם פרעה היתה באופן של 
מידה כנגד מידה, הקב"ה נטל ממנו את הבחירה 
בטוב ומנע ממנו לשוב בתשובה, משום שאף 
פרעה  שהרי  הבחירה,  את  מישראל  נטל  הוא 
שעבד את כלל ישראל, ושוב לא יכלו לבחור 
בטוב ולעשות כרצונם ככל בן חורין, אלא היו 
לחלוטין.  פרעה  לרצון  להשתעבד  מוכרחים 
ולפיכך נהג בו הקב"ה מידה כנגד מידה ונטל 
ממנו את כח הבחירה, ומנע ממנו לבחור בטוב 

ולשוב בתשובה על מעשיו.

שאינו  שאדם  הסבורים  כאלו  "ישנם  והוסיף: 
שומר תורה ומצוות הינו בעל בחירה גדול יותר, 
שיכול הוא לעשות כל שברצונו, ואילו השומר 
תורה ומצוות כביכול איננו בוחר את מעשיו. אך 

כבר לימדונו חז"ל )אבות פ"ו מ"ב( "אין לך בן 
חורין אלא מי שעוסק בתלמוד תורה", ודרשו 
זאת מהכתוב )שמות לב, טז( "והלוחות מעשה 
אלקים המה והמכתב מכתב אלקים הוא חרות 
על הלוחות", "אל תקרי 'חרות' אלא 'חירות'". 
והיינו שהעוסק בתורה וכל מעשיו ופעולותיו הם 
לאחר התבוננות אם הם אסורים או מותרים, 
ובכך משליט את שכלו על תאוותיו ורצונותיו, 
והוא הבן חורין האמיתי! אבל מי שאינו שומר 
תורה ומצוות רח"ל, הינו 'עבד נרצע' ליצרו הרע 

ולתאוותיו והם המוליכים אותו בכל דרכיו".

יציאת  ענין  בכל  ומתבונן  אדם  עומד  כאשר 
מצרים, חובה עליו להתבונן על המטרה העיקרית 
של יציאת מצרים - להיות בעלי בחירה ולעבוד 

את הקב"ה.

שיחות הגרנ"צ

מנהג דרכם של רשעים
ה' הצדיק ואני ועמי הרשעים )ט, כז(. 

שח המשגיח הגה"צ רבי יחזקאל לווינשטיין: 
אמרו חז"ל, כי כך דרכם של רשעים אשר בעת 
צרה צועקים, ומשנענו חוזרים לרשעתם. לכאורה 
מה רצו חז"ל לומר בזה, והלא מקרא מלא הוא, 
כיצד הקשה פרעה את ליבו כשאך היתה רווחה, 
ואם כן מה היה צורך לחזור ולהכניס תחת כלל 

את הנאמר במפורש בתורה.

אמנם גילו לנו חז"ל דבר גדול, בל נטעה ונחשוב, 
כי כאשר נכנע הרשע בעת צרה הרי הוא נכנע 

באמת ובתמים ורק 'אחר כך' יצרו חוזר וגובר 
עליו. לא כך הוא, אלא 'שמלכתחילה' לא היתה 
כניעתו אמיתית ופנימית, ומה שנכנע בעת הצרה 
אין זה אלא מנהג מ'דרכם של רשעים'. גם צורת 
הכנעה זו, הכנעה מזויפת מן השפה ולחוץ, אינה 
אלא מדרכיהם של הרשעים. נמצא איפוא שלא 

היתה כניעה והכנעה מעולם. 

יד יחזקאל

הלימוד המאלף מהברד שנעצר באוויר
ויחדלו הקולות והברד ומטר לא נתך ארצה )ט, לג(. 

ואף אותן שהיו באויר לא  לא נתך, לא הגיע, 
הגיעו לארץ )רש"י(.

הקשה מורינו הגאון רבי אליהו ברוך פינקל זצ"ל, 
מה צורך יש בנס זה עבור המצרים, ומאי אכפת 

לן אם הברד שהיה באוויר היה מגיע לארץ?

בא  ודבר  דבר  שכל  מכאן  אנו  למדים  אלא, 

בשליחותו של הקב"ה, ואף הברד העומד באוויר 
אינו נתך לארץ אם לא נשלח על ידי הקב"ה, 
ומאחר שהקב"ה עצר את השליחות של הברד 
לאחר תפילתו של משה, שוב לא נתך ארצה 

אף שכבר היה באוויר.

<משלחן רבי אליהו ברוך )עמ' רס"ג(

ברכת מזל טוב

לידיד הישיבה הנכבד
תמכין דאורייתא

הר"ר אברהם ישראל וינברג שליט"א
וכל המשפחה הנכבדה - אנטוורפן
לרגל השמחה השרויה במעונם 

בהיכנס בנם היקר 
הב' בן ציון נ"י

לנועם עול תורה ומצוות

ברכתנו שלוחה מהיכלי התורה
שיזכה לעלות מעלה מעלה

במעלות התורה והיראה
 ויזכו לרוות רוב נחת דקדושה

מהם ומכל יוצ"ח
מתוך שמחה וטוב לבב

Hebdomadaire 
pour les étudiants, 
les fidèles et les proches 
de la Yeshivat Mir.

Paris 17:51 19:09

Jérusalem 16:54 18:08

Bné-Brak 17:11 18:09

Zurich 17:37 18:45

Vienne 17:09 18:39 

Anvers 17:48 18:59

Londres 17:09 18:13

HORAIRES 
DE CHABBATPARACHAT TEROUMA

BETH 
MIDRASH

LE MESSAGE DE LA YÉSHIVA
Rav Nathan Tsvi Finkel Zatsal

ENSEIGNEMENTS DE NOS MAÎTRES 

« Le plus beau spectacle au monde,  
qui réjouit le cœur et l’âme ! »
Une nuit, notre maître, le Roch Yéshiva, Rav Nathan 
Tsvi Finkel Zatsal, rentra tardivement d’une série de 
Sma’hot et d’événements organisés hors de la ville. En 
arrivant à son domicile, il demanda à son chauffeur 
de s’arrêter d’abord dans l’un des Baté Midrachot  
de la Yéshiva.

Arrivés sur place, il descendit du véhicule et sollicita 
qu’on l’aide à monter jusqu’au Hékhal. Rassemblant 
des forces qui semblaient ne plus lui appartenir, 
haletant et peinant à chaque pas, il gravit les marches 
jusqu’à la salle d’étude. Il s’assit au dernier banc 
et demeura quelques minutes à contempler les 
Ba’hourim qui occupaient encore les travées du Beth 
Hamidrach à une heure si avancée de la nuit. Puis il se 
leva pour redescendre. De nouveau, au prix d’efforts 
considérables, il rejoignit la voiture pour rentrer chez lui.

L’un des Ba’hourim prit alors son courage à deux mains 
et demanda à notre maître pourquoi il s’était donné 
tant de peine pour monter au Beth Hamidrach alors 
qu’il était si affaibli. Notre maître ne comprit pas la 
question : 

« Je voulais voir des 
jeunes gens étudier. 
C’est le plus beau 
spectacle au monde, 
un spectacle qui réjouit le 
cœur et l’âme ! »

Une scène semblable se reproduisit à plusieurs 
reprises lorsqu’il se trouvait à la Yéshiva de Brakhfeld. 
Il lui arrivait parfois d’être extrêmement affaibli, au 
point de ne plus avoir la force de se rendre au Beth 
Hamidrach ni de converser avec les étudiants dans 
l’étude ; ceux-ci entraient alors dans sa chambre. À 
plusieurs reprises, il fut si faible qu’il ne pouvait même 
plus parler ; il fit signe qu’on le conduise à l’entrée du 
Beth Hamidrach. On ouvrait alors grand les portes 
de la galerie, et notre maître contemplait pendant 
quelques minutes les centaines d’étudiants investis 
corps et âme dans leur étude. Ensuite, il regagnait sa 
chambre et confiait que lorsqu’il voyait les élèves de la 
Yéshiva absorbés dans leur étude, cela lui insufflait de 
nouvelles forces.

(Source : « Békhol Nafchékha »)

Tout dépend de la bonne volonté
« Ils Me prendront une offrande ; de tout homme que son cœur portera à 
donner, vous prendrez Mon offrande » (Ch.25 ; 2).

Le Machguia’h, Rav Yé’hezkel 
Levinstein Zatsal, écrit dans 
l’une de ses lettres que ce 

verset nous enseigne un principe fondamental : tout 
dépend de la bonne volonté. Car qui donc n’aurait pas 
donné, d’un cœur généreux et avec empressement, 

Mille-Feuille DU 9 / 44

L’hebdo de Mir



une contribution pour l’édification du Michkan ? Et 
pourtant, le texte précise : « de tout homme que son 
cœur portera » — c’est uniquement de celui qui donne 
de plein gré que vous prendrez Mon offrande, mais 
non de celui qui ne donne pas avec une volonté entière. 
Voyez donc la différence entre deux donateurs !

Le Machguia’h poursuit et souligne : combien il est 
redoutable et sublime de mériter, par la seule force de 
la volonté, le degré de « Ils Me feront un Sanctuaire 

et Je résiderai au milieu d’eux », finalité suprême de 
toute perfection, consistant à vivre à la lumière de la 
Présence Divine. Celui qui ne possédait pas la bonne 
volonté de contribuer au Michkan, on ne prenait pas 
son offrande ; il perdait ainsi le mérite immense d’avoir 
part au Sanctuaire. Nous apprenons de là la grandeur 
et l’élévation de la bonne volonté.

(Source : « Or Ye’hezkel » – lettre 112)

La grandeur de l’« effort » détermine la valeur —  
non celle de la « somme »…
« De tout homme que son cœur portera, vous prendrez Mon offrande » (Ch. 25 ; 2)

Notre maître, le Roch Yéshiva, 
Rav ‘Haïm Shmoulewitz Zatsal, 
enseignait : pour l’offrande 
du Michkan, une condition 

essentielle était requise : « que son cœur le porte » 
— la générosité du cœur. Comment acquiert-on cette 
qualité ? D’où la puise-t-on ? Quel investissement 
permet d’engendrer une telle largesse ? — Le labeur 
et l’effort.

Plus l’homme peine pour acquérir son bien, plus celui-
ci lui devient cher ; et plus il lui est cher, et néanmoins 
il se montre prêt à s’en séparer, plus sa générosité est 
grande et précieuse.

Ainsi avons-nous appris dans le Talmud (Baba Métsia 
38a) : « Un homme préfère un kav qui lui appartient à 
neuf kavim appartenant à son prochain. » C’est pourquoi, 
celui qui dépose des fruits chez autrui ne doit pas 

y toucher pour les vendre, même s’ils risquent de se 
détériorer (par les souris ou la pourriture — Rachi). 
Rachi explique : « Ils lui sont chers parce qu’il a 
peiné pour les obtenir ; et le kav qui lui restera lui est 
préférable aux neuf kavim d’autrui qu’il obtiendrait en 
les vendant. »

C’est pour cette raison que la Torah accorde une 
importance particulière aux contributions telles que 
l’or, l’argent, le cuivre, l’azur, la pourpre, l’huile pour le 
luminaire — car leurs propriétaires avaient peiné pour 
les acquérir. Il n’en fut pas de même pour l’offrande 
des princes, pierres précieuses et perles, qui leur 
parvinrent sans effort ; une telle contribution, acquise 
sans peine, est de moindre valeur et n’est mentionnée 
qu’à la fin.

(Source : « Si’hot Moussar », année 5732, discours 22)

Trois situations se présentent chez l’homme d’affaires
Notre maître, le Machguia’h,  
Rav Yéro’ham Leïbowitz Zatsal, 
disait :

De nos jours, lorsqu’une bonne 
nouvelle parvient à quelqu’un 
au sujet de son prochain, on a 

coutume d’écrire aussitôt une lettre de félicitations 
pour exprimer sa participation à sa joie. Mais — si je 
ne craignais votre réaction — j’oserais dire qu’il s’agit 
là souvent d’une grande illusion : tout n’est que façade 
et mensonge. Interrogé en son for intérieur, l’homme 
reconnaîtrait parfois le contraire : « Plût au Ciel que 
mon prochain subisse une perte ! »

On dit communément qu’il existe trois situations chez 
un commerçant :

 • Lorsqu’il réussit seul et que son confrère perd tout 
— voilà pour lui le comble du bonheur.

 • Lorsqu’ils sont à égalité, que ce soit dans le gain ou 
dans la perte — cela lui cause une grande peine.

 • Lorsqu’il perd tandis que son confrère gagne — 
alors ce sont pour lui les souffrances les plus amères.

La joie de l’homme ne réside pas tant dans sa propre 
réussite que, bien davantage, dans la perte de son 
prochain. Telles sont les conséquences de la corruption 
du cœur humain. Si j’enseignais ces paroles devant des 
gens du monde, on ne me jetterait pas des roses… Béni 
soit Hachem que vous écoutiez en silence.

L’homme, le plus souvent, se trompe lui-même ; il 
ignore la mauvaise intention et la profonde animosité 

ENSEIGNEMENTS DE NOS MAÎTRES 

Mille-Feuille DU 10 / 44



ENSEIGNEMENTS DE NOS MAÎTRES 
qu’il nourrit à l’égard de son « cher ami ». Participer 
sincèrement à la joie d’autrui requiert un travail 
considérable, un effort concret et une profonde 
introspection. Si la Torah ne nous avait été donnée que 
pour révéler ce principe fondamental, cela nous aurait 
suffi.

Venez et voyez jusqu’où s’étend l’exigence de « porter 
le fardeau avec son prochain ». Le Midrach, cité par le 
Baâl HaTourim au début de la section Térouma, relève 
que l’expression « Parle aux enfants d’Israël » est 
formulée dans un langage d’apaisement, semblable à  
« Parlez au cœur de Jérusalem », parce qu’il s’agissait 
d’une contribution impliquant une dépense financière. 
Rabbi Abahou explique : pour l’édification du Michkan, 
lieu de gloire et d’expiation pour Israël, le texte emploie 

un langage conciliant.

Nos Sages enseignent (Bamidbar Rabba 1) : si les 
nations du monde avaient su combien le Temple leur 
était bénéfique, elles auraient établi des garnisons 
pour le protéger. À plus forte raison pour Israël, pour 
qui la valeur du Temple est incommensurable. Et 
malgré cela, du fait qu’il impliquait une dépense, la 
Torah a tenu compte de la moindre peine ressentie, et 
il incombe déjà de percevoir cette peine et d’adresser 
des paroles d’encouragement.

Combien ces paroles sont profondes, et qui pourrait 
en mesurer la portée, si ce n’est notre sainte Torah, car 
elle émane des Cieux.

(Source : « Daât Torah »)

Le secret de l’amour de la Torah
« De tout homme dont le cœur l’y portera, vous prendrez Mon offrande » (Ch. 25 ; 2).

L’ensemble d’Israël reçut l’ordre d’apporter une 
contribution pour le Michkan. Toutefois, la Torah 
souligne une condition essentielle : que ce don 
provienne de la générosité du cœur, c’est-à-dire qu’il 
soit fait de plein gré.

La question s’impose avec force : le peuple d’Israël se 
trouve dans le désert, entouré de bontés manifestes 
et infinies d’Hakadoch Baroukh Hou — est-il concevable 
que quelqu’un refuse de donner une modeste somme 
d’un demi-shekel avec largesse de cœur ? D’autant 
plus que, grâce à cela, Hachem promet de résider 
parmi eux…

Le Saba de Kelm explique : assurément, tout Israël 
donnera volontairement. Mais lorsqu’Hakadoch 
Baroukh Hou vint établir Sa demeure au sein d’Israël, 
Il voulut que cela s’accomplisse au degré suprême 
d’une générosité parfaite — exclusivement pour le 
Nom d’Hachem, sans le moindre mélange d’intention 
personnelle ou de satisfaction propre.

Un tel degré se retrouve chez le roi Salomon, comme il 
est dit dans le Cantique des Cantiques (Ch.3 ; 9-10) :  
« Le roi Salomon s’est fait un palanquin… ses 
colonnes, il les a faites d’argent… son intérieur est 
pavé d’amour ». L’intériorité de ceux qui se dévouaient 
n’était qu’un élan d’amour ; semblable à un homme qui 
se dévoue par amour pour lui-même, ou pour son fils 
bien-aimé — son offrande est alors comme un don qu’il 
se ferait à lui-même.

C’est à un tel niveau que tout Israël fut appelé. Et 
une étincelle de ce degré existe en chacun. Le Saba 
conclut : que l’homme ne dise pas « Je suis loin de  

cela ». Certes, notre nature nous en éloigne ; 
néanmoins, il nous incombe de nous efforcer de nous 
élever vers un niveau supérieur, au-delà de celui qui 
nous est proche.

À ce propos il est dit : « L’homme doit se dire : quand 
mes actes atteindront-ils les actes de mes pères ? » 
— car l’effort pour se rapprocher de cette élévation 
constitue un devoir.

Jusqu’où peut mener l’amour  
de la Torah ?
Un jour, le Roch Yéshiva, Rav Nathan Tsvi Finkel 
Zatsal, s’adressa aux élèves du groupe étudiant le 
Ketsot Ha’hcshen. Il introduisit son propos par une  
question : comment l’auteur du Ketsot Ha’hochen a-t-il 
mérité d’atteindre une grandeur si prodigieuse ? Selon 
lui, la racine de cette élévation résidait dans l’amour 
de la Torah de sa mère.

L’aîné des frères était le gaon Rabbi Yehouda Kohen, 
célèbre pour son ouvrage intitulé « Teroumat HaKeri ». 
Le second, Rav ‘Haïm, est mentionné par l’auteur du 
« Ketsot Ha’hochen » en des termes particulièrement 
élogieux. Le troisième était le Rav Aryé Leïb, auteur 
du « Ketsot Ha’hochen ». Le dernier, Rav Mordekhaï, 
n’écrivit aucun livre ; il exerça d’abord la fonction de 
rabbin dans la ville de Hodorov (Ukraine), puis quitta 
le rabbinat pour se consacrer au commerce.

Selon le livre Zikhron LaRichonim, à la fin de sa vie, leur 
mère était faible et malade ; elle vivait chez son plus 
jeune fils, Rav Mordekhaï, installé à Ungvar. Un jour, 
tous ses fils vinrent lui rendre visite. Comme à leur 

Suite en page 6>

Mille-Feuille DU 11 / 44



Parachat Terouma : Le Michkan, réparation ou 
accomplissement ?

La Parachat Terouma marque une étape décisive 
dans le récit de l’Exode. Après la révélation du Sinaï 
et la promulgation des lois fondamentales, la Torah 
consacre désormais plusieurs sections entières à 
un commandement singulier : la construction d’un 
sanctuaire, le Michkan, destiné à devenir le lieu de 
résidence de la Présence Divine au sein du peuple 
d’Israël. Ainsi Hachem ordonne à Moché : « Ils Me 
feront un sanctuaire, et Je résiderai au milieu d’eux »
(Ch.25 ; 8)

Cependant, s’il est acquis que le Sanctuaire fut 
érigé après la faute du Veau d’or, dès l’Antiquité, 
les commentateurs s’interrogent : à quel moment 
exact ce commandement fut-il donné ? S’agit-il d’un 
ordre initial, transmis avant la faute du veau d’or, ou 
bien d’un commandement qui nous a été donné a 
posteriori en réaction à cette transgression ? Cette 
question chronologique recouvre en réalité un 
débat théologique profond : le Michkan est-il une 
solution réparatrice, ou constitue-t-il au contraire 
l’aboutissement naturel du projet sinaïtique ?

Deux grandes approches s’affrontent, représentées 
respectivement par Rachi et le Ramban, et relayées 
par de nombreux commentateurs.

I. Le Michkan comme conséquence de la faute du 
veau d’or : l’approche de Rachi et du Sforno
Selon Rachi, suivi notamment par le Sforno, l’ordre de 
construire le Michkan ne fut donné qu’après la faute 
du veau d’or, c’est-à-dire lors du troisième séjour de 
Moché sur le mont Sinaï, après le pardon accordé à Israël.

Rachi adopte ici un principe herméneutique bien connu :

« אין מוקדם ומאוחר בתורה »
« Il n’y a pas nécessairement d’ordre chronologique 
dans la Torah » (cf. Pessa’him 6b)

Ainsi, bien que les Parachiyot Terouma et Tetsavé 
précèdent le récit du veau d’or (rapporté dans Ki-
Tissa), leur contenu pourrait avoir été communiqué 
plus tard.

1. Avant la faute : une Chekhina diffuse

Le Sforno développe une idée centrale : avant la faute 
du veau d’or, la Présence Divine n’était pas destinée à 
résider dans un lieu spécifique, mais à demeurer sur 
chaque individu d’Israël. La révélation sinaïtique avait 
conféré au peuple une élévation spirituelle telle que 
tout endroit pouvait devenir un lieu de rencontre avec 
D... La Torah affirme ainsi :

« En tout lieu où Je ferai invoquer Mon Nom, Je viendrai à 
toi et Je te bénirai » (Chémot Ch. 20 ; 24)

Cette conception suggère qu’il n’était pas nécessaire 
d’avoir un sanctuaire fixe, ni d’un culte institutionnalisé. 
Un autel de terre, des sacrifices spontanés, ou même 
un lieu d’étude suffisaient à faire résider la Chekhina.

Le prophète Jérémie exprime cette idée par des termes 
frappants : « Je n’ai rien ordonné à vos pères, le jour où Je les 
fis sortir d’Égypte, au sujet des holocaustes et des sacrifices »
(Yirmiyahou Ch.7 ; 22)

2. Le projet initial : une nation entière sacerdotale

Le Sforno rattache cette vision à l’idéal formulé au 
Sinaï : « Vous serez pour Moi un royaume de prêtres et une 
nation sainte » (Chémot Ch. 19 ; 6)

Dans cet état idéal, chaque membre du peuple devient 
porteur de sainteté, réceptacle de la Chekhina. Cette 
proximité devait culminer dans la promesse divine : « 
Je Me promènerai parmi vous » (Vayikra Ch. 26 ; 12)

Ce verset évoque une Présence non localisée, une 
Chekhina circulant parmi les justes, sans dépendance 
de lieu fixe.

3. Après la faute : perte du degré spirituel et nécessité 
d’un lieu

La faute du veau d’or bouleversa cet équilibre. Israël 
perdit ses « ornements » spirituels, appelés Adi : « Les 
enfants d’Israël se dépouillèrent de leurs ornements » 
(Chémot Ch. 33 ; 6)

Le Sforno explique que ces ornements symbolisaient la 
résidence de la Chekhina sur le peuple. Dès lors, Israël 
ne retrouva jamais totalement son degré antérieur, et 
la Présence Divine ne pouvait plus résider de manière 
diffuse : elle devait désormais être concentrée dans un 
espace sanctifié.

C’est dans ce contexte que la Torah interdit les 
monuments cultuels, les Matsévot : « N’érigez 
point de monument… car Je suis Hachem votre D… »
(Vayikra Ch. 26 ; 1)

Or, ces monuments étaient utilisés par les  
Patriarches : Yaâkov érigea une Matséva à Béth-El 
(Béréchit Ch.28 ; 18), et même au Sinaï, Moché dressa 
douze pierres (Chémot Ch. 24 ; 4). Le Sforno explique 
qu’après la faute, toute tentative de fixer la Chekhina 
hors du sanctuaire central risquait de sombrer dans 
l’idolâtrie. Désormais, Hachem ne résiderait de 
manière stable que dans le Michkan.

Ainsi, selon cette approche, le Michkan est une 
concession : un moyen de permettre à Israël, affaibli 
spirituellement, de retrouver Hachem en un lieu précis.

II. Le Michkan comme prolongement du Sinaï : 

« DE MES ÉLÈVES, J’AI LE PLUS APPRIS »

Mille-Feuille DU 12 / 44



« DE MES ÉLÈVES, J’AI LE PLUS APPRIS »
l’approche du Ramban
À l’opposé, le Ramban affirme que l’ordre de construire 
le Michkan fut donné à Moché lors des premiers 
quarante jours sur le Sinaï, avant même la faute du 
veau d’or. La transmission au peuple n’eut lieu qu’après 
Yom Kippour, lorsque le pardon fut obtenu, mais le 
commandement lui-même était antérieur.

Contrairement à Rachi, le Ramban professe que le 
principe « Il n’y a pas nécessairement d’ordre chronologique 
dans la Torah » ne peut s’appliquer que lorsque la Torah 
elle-même nous en donne une indication. Comme ce 
n’est pas le cas ici, si Terouma précède Ki Tissa, c’est que 
le Michkan précède conceptuellement le veau d’or.

1. Le Michkan comme continuité de la Révélation

Pour le Ramban dans son introduction au livre de 
Chémot, le Michkan n’est pas une solution de rechange, 
mais l’aboutissement naturel du Sinaï. La révélation 
Divine ne pouvait demeurer un événement ponctuel 
: elle devait se prolonger dans un espace permanent.

Ainsi, la Torah décrit la voix divine continuant de se 
manifester entre les deux chérubins :

« C›est là que je te donnerai rendez-vous ; c’est de dessus le 
propitiatoire, entre les deux chérubins placés sur l’arche du 
Statut, que je te communiquerai tous mes ordres pour les 
enfants d’Israël. » (Chémot Ch. 25 ; 22)

Le Michkan devient alors un Sinaï miniature, un lieu où 
la Torah continue de se dévoiler. C’est pourquoi la plus 
haute instance judiciaire siège au Temple : « Si tu es 
impuissant à prononcer sur un cas judiciaire, sur une question 
de meurtre ou de droit civil, ou de blessure corporelle, 
sur un litige quelconque porté devant tes tribunaux, tu 
te rendras à l›endroit qu›aura choisi Hachem ton D…» 
(Devarim Ch.17 ; 8)

Le Talmud enseigne que la Chekhina accompagne le 
Sanhédrin lorsqu’il siège dans le sanctuaire (Yoma 
69b). Le Sanhédrin fut déclaré inapte à juger de cas 
d’assassinats quand il quitta le lieu du Temple.

2. Le Michkan comme accomplissement de la 
délivrance

Dans son introduction au livre de Chémot, le Ramban 
développe une idée majeure : la délivrance d’Égypte 
n’est pas complète tant que la Chekhina ne réside pas 
parmi Israël. La liberté n’est pas seulement politique, 
elle est spirituelle.

La Torah conclut ainsi le livre de Chémot :

« La nuée couvrit la Tente d’Assignation, 
et la gloire d’Hachem remplit le Michkan » 

(Chémot Ch. 40 ; 34)

Ce moment constitue l’apothéose de l’Exode, plus 
encore que l’entrée en Kénaâne. La véritable Guéoula 
est le retour au degré des Patriarches, eux-mêmes 
porteurs de la Présence Divine.

Zé Kéli Véanevéhou» : Israël désire une demeure pour 
Hachem

Cette conception se reflète déjà dans le chant de la 
mer Rouge :

 « זה קלי ואנוהו »
« Voici mon D… et je veux Lui bâtir une demeure » 
(Chemot 15, 2)

Rachi, citant Onkelos et le Midrach, interprète vé-
anvéhou comme ve-evné lo naveh : « Je Lui construirai 
une demeure ». Israël, témoin du miracle, aspire à 
pérenniser ce dévoilement dans un sanctuaire.

Le chant évoque également le Temple futur :

« Sanctuaire, Seigneur, préparé par Tes mains » 
(Chemot 15, 17)

Ainsi, le Michkan n’est pas une concession, mais un 
désir partagé : celui d’une Présence divine durable.

III. Origines midrachiques et kabbalistiques  
du débat

Ce débat se trouve déjà dans les sources anciennes. Le 
Midrach Tan’houma (Terouma 8) adopte la position de 
Rachi : le Michkan est une réparation après le veau d’or.

À l’inverse, le Zohar (début Vayakhel) donne raison 
au Ramban : le commandement précède la faute. Le 
Zohar remarque que dans la section de Terouma, les 
dons sont demandés à « tout homme » (me-et kol ish), 
incluant potentiellement le Erev Rav, tandis que dans 
Vayakhel, seuls « les enfants d’Israël » sont sollicités, 
excluant ceux qui furent instigateurs du veau d’or.

Le Midrach Rabba exprime également l’idée du Michkan 
comme continuité du Sinaï : Hachem, ayant donné la 
Torah, ne peut s’en séparer, et demande un lieu où Sa 
présence demeurera proche d’elle.

Enfin, le Midrach Tan’houma (Nasso 22 affirme 
explicitement : « Je les ai tirés d’Égypte afin de résider au 
milieu d’eux » (Chémot Ch.29 ; 46)

Il semble donc que le même Midrach contienne les 
deux tendances, soulevant une tension interprétative.

IV. Vers une synthèse : deux dimensions du Michkan

Il est possible de concilier ces approches en distinguant 
deux fonctions du Michkan.

Mille-Feuille DU 13 / 44



« DE MES ÉLÈVES, J’AI LE PLUS APPRIS »
l’approche du Ramban
À l’opposé, le Ramban affirme que l’ordre de construire 
le Michkan fut donné à Moché lors des premiers 
quarante jours sur le Sinaï, avant même la faute du 
veau d’or. La transmission au peuple n’eut lieu qu’après 
Yom Kippour, lorsque le pardon fut obtenu, mais le 
commandement lui-même était antérieur.

Contrairement à Rachi, le Ramban professe que le 
principe « Il n’y a pas nécessairement d’ordre chronologique 
dans la Torah » ne peut s’appliquer que lorsque la Torah 
elle-même nous en donne une indication. Comme ce 
n’est pas le cas ici, si Terouma précède Ki Tissa, c’est que 
le Michkan précède conceptuellement le veau d’or.

1. Le Michkan comme continuité de la Révélation

Pour le Ramban dans son introduction au livre de 
Chémot, le Michkan n’est pas une solution de rechange, 
mais l’aboutissement naturel du Sinaï. La révélation 
Divine ne pouvait demeurer un événement ponctuel 
: elle devait se prolonger dans un espace permanent.

Ainsi, la Torah décrit la voix divine continuant de se 
manifester entre les deux chérubins :

« C›est là que je te donnerai rendez-vous ; c’est de dessus le 
propitiatoire, entre les deux chérubins placés sur l’arche du 
Statut, que je te communiquerai tous mes ordres pour les 
enfants d’Israël. » (Chémot Ch. 25 ; 22)

Le Michkan devient alors un Sinaï miniature, un lieu où 
la Torah continue de se dévoiler. C’est pourquoi la plus 
haute instance judiciaire siège au Temple : « Si tu es 
impuissant à prononcer sur un cas judiciaire, sur une question 
de meurtre ou de droit civil, ou de blessure corporelle, 
sur un litige quelconque porté devant tes tribunaux, tu 
te rendras à l›endroit qu›aura choisi Hachem ton D…» 
(Devarim Ch.17 ; 8)

Le Talmud enseigne que la Chekhina accompagne le 
Sanhédrin lorsqu’il siège dans le sanctuaire (Yoma 
69b). Le Sanhédrin fut déclaré inapte à juger de cas 
d’assassinats quand il quitta le lieu du Temple.

2. Le Michkan comme accomplissement de la 
délivrance

Dans son introduction au livre de Chémot, le Ramban 
développe une idée majeure : la délivrance d’Égypte 
n’est pas complète tant que la Chekhina ne réside pas 
parmi Israël. La liberté n’est pas seulement politique, 
elle est spirituelle.

La Torah conclut ainsi le livre de Chémot :

« La nuée couvrit la Tente d’Assignation, 
et la gloire d’Hachem remplit le Michkan » 

(Chémot Ch. 40 ; 34)

Ce moment constitue l’apothéose de l’Exode, plus 
encore que l’entrée en Kénaâne. La véritable Guéoula 
est le retour au degré des Patriarches, eux-mêmes 
porteurs de la Présence Divine.

Zé Kéli Véanevéhou» : Israël désire une demeure pour 
Hachem

Cette conception se reflète déjà dans le chant de la 
mer Rouge :

 « זה קלי ואנוהו »
« Voici mon D… et je veux Lui bâtir une demeure » 
(Chemot 15, 2)

Rachi, citant Onkelos et le Midrach, interprète vé-
anvéhou comme ve-evné lo naveh : « Je Lui construirai 
une demeure ». Israël, témoin du miracle, aspire à 
pérenniser ce dévoilement dans un sanctuaire.

Le chant évoque également le Temple futur :

« Sanctuaire, Seigneur, préparé par Tes mains » 
(Chemot 15, 17)

Ainsi, le Michkan n’est pas une concession, mais un 
désir partagé : celui d’une Présence divine durable.

III. Origines midrachiques et kabbalistiques  
du débat

Ce débat se trouve déjà dans les sources anciennes. Le 
Midrach Tan’houma (Terouma 8) adopte la position de 
Rachi : le Michkan est une réparation après le veau d’or.

À l’inverse, le Zohar (début Vayakhel) donne raison 
au Ramban : le commandement précède la faute. Le 
Zohar remarque que dans la section de Terouma, les 
dons sont demandés à « tout homme » (me-et kol ish), 
incluant potentiellement le Erev Rav, tandis que dans 
Vayakhel, seuls « les enfants d’Israël » sont sollicités, 
excluant ceux qui furent instigateurs du veau d’or.

Le Midrach Rabba exprime également l’idée du Michkan 
comme continuité du Sinaï : Hachem, ayant donné la 
Torah, ne peut s’en séparer, et demande un lieu où Sa 
présence demeurera proche d’elle.

Enfin, le Midrach Tan’houma (Nasso 22 affirme 
explicitement : « Je les ai tirés d’Égypte afin de résider au 
milieu d’eux » (Chémot Ch.29 ; 46)

Il semble donc que le même Midrach contienne les 
deux tendances, soulevant une tension interprétative.

IV. Vers une synthèse : deux dimensions du Michkan

Il est possible de concilier ces approches en distinguant 
deux fonctions du Michkan.

Mille-Feuille DU 14 / 44



« DE MES ÉLÈVES, J’AI LE PLUS APPRIS »
1. Le Michkan comme lieu de la Torah :  
nécessité a priori

Le Michkan devait exister comme prolongement du 
Sinaï, comme centre de la révélation continue. L’Arche 
sainte, dépositaire des Tables, est l’élément central du 
sanctuaire.

Le Talmud affirme : « L’Aron ne prend pas de place » 
(Yoma 21a)

Les Sages y voient un symbole : la Torah dépasse 
l’espace, elle transcende la matérialité.

2. Le Michkan comme lieu exclusif du culte : 
conséquence de la faute

En revanche, la centralisation du sacrifice et du service 
sacerdotal devient nécessaire après le veau d’or. Israël 
ne peut plus servir Dieu en tout lieu, car le risque 
d’idolâtrie demeure.

Ainsi, Terouma commence par l’Aron, soulignant la 
primauté de la révélation. Mais dans Vayakhel, Moché 
présente d’abord la structure matérielle : le Michkan 
devient alors aussi un lieu de culte institutionnalisé.

Cette inversion reflète le déplacement du centre de 
gravité : de la Torah vers le rituel, de la révélation vers 
l’expiation.

Conclusion

La Parachat Terouma nous enseigne que le Michkan 
est à la fois mémoire du Sinaï et réponse à la fragilité 
humaine. Il est le lieu où Hachem continue de parler, 
mais aussi celui où l’homme, après la faute, apprend à 
Le chercher.

Ainsi, le Michkan demeure une tension vivante entre 
idéal et réalité : sanctuaire du dévoilement divin et 
espace de réparation, promesse d’un temps futur où la 
Chekhina résidera de nouveau sur tout Israël.

(Par Rav Emmanuel Gay Chlita)

de Torah, allant jusqu’à un débat animé, une véritable 
« guerre de la Torah ». Chacun soutenait une opinion 
différente ; la discussion s’enflamma, jusqu’à ce que 
tous reconnaissent finalement que le plus jeune avait 
raison.

Lorsqu’ils entrèrent dans la chambre de leur mère 
pour prendre congé d’elle, ils la trouvèrent hors de 
son lit, en train de danser de joie. Ils ne comprirent pas 
l’origine d’une telle allégresse. Elle expliqua : certes, 
elle savait que son fils Rav Mordekhaï était un érudit ; 
toutefois, elle s’était toujours inquiétée — peut-être 
que, s’étant engagé dans le commerce, quelque chose 
de sa grandeur en Torah s’était amoindri. Mais à 
présent qu’elle avait vu l’ampleur de sa force en Torah, 
au point de triompher de ses frères, cela lui procura 
une si grande joie qu’elle trouva la force de se lever et 
de danser.

Notre maître conclut : voilà la réponse à la question — 
ainsi naît un « Ketsot Ha’hochen ». Lorsqu’on grandit 
à l’ombre d’une mère qui aime la Torah d’un amour 
si profond, cela constitue un exemple vivant ; par la 
puissance d’un tel amour, on peut s’élever jusqu’aux 
plus hauts sommets.

Dans ces paroles se révélait également l’influence 
immense du Roch Yéshiva lui-même sur les élèves. 
Chaque semaine, ils voyaient de nouveau son 
dévouement total à la diffusion de la Torah. Malgré 
sa maladie et son extrême faiblesse, Rav Nathan 
Tsvi Finkel Zatsal venait donner ses cours. Pendant 
le Chiour, il se tenait debout sur l’estrade du Beth 

Hamidrach, les mains fermement jointes derrière le dos 
pour ne pas chanceler, et des paroles de Torah vivantes 
jaillissaient de sa bouche avec force et majesté, tandis 
qu’il exposait avec clarté les positions des Richonim 
dans les différentes Souguiyot.

Ils étaient particulièrement marqués par l’amour 
et la joie avec lesquels il enseignait. Cette vision 
bouleversait bien des cœurs ; des élèves témoignent 
que ce moment fut pour eux une leçon de Moussar et 
un renforcement immense, tant au moment présent 
que pour le restant de leur vie. Chaque fois qu’ils se 
remémorent ces scènes, ils reçoivent un élan nouveau, 
une vigueur renouvelée pour l’étude de la Torah, face à 
toutes les difficultés qui peuvent survenir.

Il était fréquent qu’ils entrent chez le Rav pour 
former un petit groupe d’étude. Dès leur arrivée, ils 
constataient qu’il était épuisé, presque incapable 
d’ouvrir la bouche tant sa faiblesse était grande. Il 
commençait à lire la Guemara à voix basse ; seules 
ses lèvres bougeaient et sa voix était à peine audible. 
Mais au fil des minutes, tandis qu’il poursuivait 
la lecture de la Guemara et des Richonim, la Torah 
insufflait une vitalité nouvelle dans ses os ; sa parole 
devenait de plus en plus claire, jusqu’à ce qu’au bout 
d’un quart d’heure il paraisse en pleine possession 
de ses forces. On aurait peine à croire qu’il s’agissait 
du même homme qui, quelques instants auparavant, 
peinait à articuler un mot.

(Source : « ‘Hokhma ouMoussar »)

Suite de la page 2

Mille-Feuille DU 15 / 44



Parachat  
Térouma 5786
par Michaël Lumbroso

Règle du jeu :
Dans ce jeu, des questions correspondent aux lettres de l’alphabet. La première réponse 
commence par un Alef, la deuxième par un Beth, etc. Les participants doivent trouver le mot 
en hébreu. Le point est attribué à celui qui donne la bonne réponse en premier. Il y a des 
devinettes pour tous les âges. Le mot en gras dans la devinette indique ce qu’il faut chercher.

Les planches qui 
constituaient les 
murs du Michkan 

étaient posées au sol 
sur des … en argent.

Les chérubins formaient 
une seule pièce avec le … 
sur lequel ils se tenaient.

La Ménora était faite 
à partir d’un bloc 

d’… massif, qu’il fallait 
marteler pour la former.

Ce métal est le 
plus précieux 

après l’or et l’argent.

Des pierres précieuses 
étaient nécessaires 

pour la confection du 
Ephod et du … .

Les branches de 
la Ménora étaient 
décorées de pommeaux 

et de … martelées.

Ce que chacun devait amener, 
motivé par son cœur, pour participer 

à l’édification du Michkan.

En les insérant dans les 
anneaux fixés aux ustensiles 

du Michkan, elles permettaient 
de transporter ces derniers.

Pour bien comprendre 
comment confectionner 

le Michkan et ses ustensiles, 
Hachem a … à Moché sur la 
montagne leurs formes.

Le Michkan 
était recouvert 

de couvertures, 
certaines en tissus 
et certaines en ... .

Les ailes des 
Chérubins 

étaient déployées 
vers le haut et … le 
Couvercle du Aron.

La partie de la cour 
qui était devant le 

Michkan était un … 
de 50 coudées sur 50 
coudées.

La hauteur de la Ménora n’est 
pas explicitement écrite dans 

la Torah, mais Rachi nous révèle 
qu’elle faisait 18 … de haut.

Pour fabriquer les 
ustensiles, il faut 

connaître leur longueur, 
leur largeur et leur … .

Le verset nous dit clairement le 
but du Michkan : "Ils feront pour 
Moi un Sanctuaire et … …".

D’habitude c’est un 
chiffre, mais dans 

notre Paracha, c’est une 
matière.

Comment 
s’appelle la base 

de la Ménora ?

Lorsque la Torah parle 
d’amener du Tekhélet, 

cela fait référence à de la 
… teinte en azur.

Pour former les murs du 
Michkan, il y en avait 
besoin de 48.

Pour attacher les tentures entre 
elles, il fallait tisser des … à leurs 

extrémités, pour pouvoir y insérer des 
crochets les unissant.

Celui qui veut 
obtenir la 
sagesse, priera 

en direction de 
cet ustensile du 
Michkan.

Chaque ustensile 
a été confectionné 

avec grande … comme 
Hachem l’a demandé.

)barres( בדים

ושכנתי בתוכם  
)Je résiderai parmi eux(

)socle( ירכה )boucles( לולאות

)hauteur( גובה

)montré( הראה

)palmes( טפחים

)Ménora( מנורה

)socles( אדנים

)pectoral( חושן

)cuivre( נחושת

עור  
)peau d’animal( סוככים

)couvraient(

)précision( דקדוק

)or( זהב

)couvercle( כפורת

)fleurs( פרחים

)planches( קרשים

)carré( ריבוע )lin( שש )prélèvement( תרומה

)laine( צמר

Mille-Feuille DU 16 / 44

Devinettes sur la Paracha



Mille-Feuille DU 17 / 44

Messages sur la Paracha



Mille-Feuille DU 18 / 44



תתששפפ""וו      אאדדרר      דד                                                                                                                                                                                                                            בבסס""דד                                   

  

TTéérroouummaa  ((440044))

בּבּוו     נּנּוּוּ  ללִִ בבֶֶׁׁ דדְְ רר  ייִִ יישׁשׁ  אאֲֲשׁשֶֶׁׁׁ לל  אאִִ תת  ככָָ אאֵֵ הה  ממֵֵ ררוּוּממָָ יי  תתְְ חחוּוּ  ללִִ קקְְ ייִִ  )כה.ב(     ווְְ
QQuu’’iillss  mmee  ffaasssseenntt  uunn  ddoonn,,  qquuee  cchhaaccuunn  ddoonnnnee  sseelloonn  
ccee  qquuee  ssoonn  ccœœuurr  lluuii  iinnssppiirree  (25. 2) 
Hachem demande à MMoocchhéé  RRaabbeeiinnoouu de 
construire le Michkan, le sanctuaire où Sa 
Présence résidera parmi le peuple d’Israël. Ce lieu 
est magnifique, orné, précis dans ses dimensions et 
ses matériaux. Mais au-delà de la beauté 
extérieure, il y a un enseignement profond sur 
notre relation avec Hachem. La contribution 
personnelle, Hachem demande des contributions, 
de chacun selon ce que son cœur lui dicte. Cela 
nous enseigne que la spiritualité ne peut pas être 
imposée ; elle naît du cœur. Chaque personne 
apporte quelque chose d’unique : même une petite 
contribution sincère a une valeur immense. Le 
monde spirituel se construit avec nos efforts 
volontaires et notre engagement personnel. 
 

תת   שׁשֶֶׁׁׁ חח   ףף  וּוּננְְ ססֶֶׁׁ ככֶֶׁׁ בב  ווָָ ההָָ םם  זזָָ תתָָ אאִִ חחוּוּ  ממֵֵ קקְְ רר  תתִִ הה  אאֲֲשׁשֶֶׁׁׁ ררוּוּממָָ תתְְ אאתת  ההַַ זז     )כה.ג(     ווְְ
« EEtt  vvooiiccii  lleess  ddoonnss  qquuee  ttuu  rreecceevvrraass  dd’’eeuuxx  ::  ddee  ll’’oorr,,  
ddee  ll’’aarrggeenntt  eett  dduu  ccuuiivvrree  »  (25. 3) 
Le HHaattaamm  SSooffeerr (Torat Moché) écrit que :l’or, 
l’argent et le cuivre" symbolisent trois types de 
personnes qui donnent la Tsédaka, chacun 
représentant un niveau plus élevé que le précédent. 
L’or, représente quelqu’un qui a beaucoup 
d’argent et qui donne beaucoup de Tsédaka ; ce 
n’est pas  difficile pour lui de donner car il lui reste 
encore beaucoup d’argent après en avoir donné. 
Ce n’est pas un niveau si élevé  l’argent, représente 
une personne de la classe moyenne, il lui est un peu 
plus difficile de donner de l’argent que pour une 
personne riche et, par conséquent, sa Mitsva est 
plus grande, le cuivre représente un homme pauvre 
qui n’a pas beaucoup d’argent,  il doit se priver de 
certains de ses besoins pour donner la Tsédaka. Par 
conséquent, sa Mitsva est la plus grande de toutes. 
Nos Sages (Houlin 46a) disent que les hommes 
riches ont tendance à être avares. C’est en fait pour 
leur bien, car Hachem rend difficile pour eux de 
donner afin qu’ils obtiennent plus de récompense 
pour leur don. le HHaaffeettss  HHaaïïmm disait qu’avec 
davantage d’argent vient aussi davantage de yétser 
ara de ne pas donner. 

בב   ההָָ ייםם  זזָָ בבִִ ררֻֻ םם  ככְְ ננַַייִִ ייתתָָ  שׁשְְׁ ששִִ עעָָ   כה.יח( ))      ווְְ
« TTuu  ffeerraass  ddeeuuxx  cchhéérruubbiinnss  eenn  oorr » (25, 18) 
Selon nos Sages, ces chérubins avaient la forme 
d’enfants. Quel message s’en dégage-t-il ? En fait, 
les chérubins étaient posés sur l’arche sainte qui 
contenait la Thora. Or, celui qui souhaite étudier la 
Thora, doit se considérer comme néophyte 

(débutant). C’est seulement quand on se considère 
comme débutant dans l’étude de la Thora, que l’on 
pourra y réussir. D’ailleurs, nos Sages disent que 
les paroles de Thora doivent être comme nouvelles 
à nos yeux. On doit toujours aborder la Thora 
comme une source de Sagesse jamais entamée. 
C'est à cela que font allusion les chérubins à forme 
d’enfants. Tout homme doit se considérer comme 
un enfant, qui vient à peine de débuter dans l’étude. 
C’est ainsi qu’il pourra s’élever dans la 
connaissance de la Thora. C’est pour cela qu’on 
dit : Talmid Hakham, vouloir toujours chercher à 
apprendre.            
                                                            NNaahhaall  KKeeddoouummiimm  
  

ייםם   טטִִ יי  שׁשִִׁ צצֵֵ ןן  עעֲֲ חחָָ ללְְ ייתתָָ  שׁשֻֻׁ ששִִ עעָָ בב  ......  ווְְ ההָָ תת  זזָָ עע   בּבְְּ עע  טטַַ בּבַַּ ייתתָָ  לּלּוו    אַאַררְְ ששִִ עעָָ   ( כה.כג.כו )     ווְְ
« TTuu  ffeerraass  llaa  ttaabbllee  eenn  bbooiiss  ddee  CChhiittttiimm  ......  eett  ttuu  lluuii  
ffeerraass  qquuaattrree  aannnneeaauuxx  eenn  oorr  »»  (25,23-26)  
LLee  KKllii  YYaakkaarr  rapporte l’allusion suivante: 
Les anneaux sont ronds, ils viennent par-là 
évoquer que l’homme doit se rappeler que la 
réussite dans ce monde est une roue qui tourne 
comme cet anneau. Dès lors, il se souviendra de 
faire participer les nécessiteux à sa table en 
pourvoyant à leurs besoins. En effet, lorsqu’il 
pensera en permanence que tout son argent et tous 
ses biens ne sont qu'un don du Ciel et qu’Hachem 
peut à Sa guise les lui reprendre, cela l’incitera à 
utiliser son argent pour faire du bien autour de lui. 
Hachem l’aidera alors à conserver cet argent qu’Il 
a lui-même entreposé dans ses mains. 
 

ייוו   לל  אָאָחחִִ יישׁשׁ  אאֶֶׁׁ םם  אאִִ ננֵֵייההֶֶׁׁ   )כה.כ(     וּוּפפְְ
« LL’’uunn  ttoouurrnnéé  vveerrss  ll’’aauuttrree  » (25,20)  
Nos Sages (Guémara Baba Batra 99a) disent que 
lorsque Israël accomplissait la volonté d’Hachem, 
les visages des chérubins étaient tournés l’un vers 
l’autre. Dans le cas contraire, ils se tournaient 
chacun vers les murs du Sanctuaire (ils étaient 
alors dos à dos). Le BBeeiitt  IIssrraaëëll voit en cela une 
allusion: Lorsqu'un juif est tourné vers autrui et 
cherche à lui faire du bien, il accomplit alors la 
volonté d’Hachem. L’allusion va plus loin : même 
celui qui est pur de toute faute comme un nouveau-
né (évoqué par les chérubins), et « EEtteenndd  sseess  aaiilleess 
vveerrss  llee  hhaauutt » symbolisant ainsi qu’il est 
spirituellement élevé, n’est pas encore considéré 
pour autant comme accomplissant la volonté 
d’Hachem tant qu’il ne se tourne pas vers autrui 
afin de lui venir en aide, en parole ou en acte, en 
renonçant parfois à son propre droit et en étant 
disposé à lui rendre le bien pour le mal..  

Mille-Feuille DU 19 / 44

Boï Kala



En revanche, si  « IIll  ttoouurrnnee  ssaa  ffaaccee  vveerrss  llee  mmuurr  »  en 
ignorant son prochain et ses besoins, il pourrait  
avoir « LLeess  aaiilleess  ddiirriiggééeess  vveerrss  llee  hhaauutt » et se 
conduire avec piété dans ses devoirs envers D., il 
n‘en demeurerait pas moins comme 
n‘accomplissant pas la volonté d’Hachem. Car le 
fondement de tout est de veiller à ses devoirs 
envers autrui. 

  
הה   ררָָ ננוו   ממְְ הה  ההַַ ששֶֶׁׁ ייעעָָ הה  תתֵֵ שׁשָָׁ קקְְ רר  ממִִ ההוו   בב  טטָָ ההָָ תת  זזָָ ררַַ ננ   ייתתָָ  ממְְ ששִִ עעָָ   )כה.לא(     ווְְ

EEtt  ttuu  ffeerraass  llee  ccaannddééllaabbrree  eenn  oorr  ppuurr,,  cc''eesstt  dd''uunnee  sseeuullee  
ppiièèccee  qquuee  sseerraa  ffaaiitt  llee  ccaannddééllaabbrree"" (25,31) 
RRaacchhii commente: MMoocchhéé  RRaabbbbeeiinnoouu rencontrait 
des difficultés à le réaliser, Hachem lui dit : "Jette 
le Kikar (le morceau d’or) dans le feu et il se 
formera de lui-même. LLee  DDiivvrréé  CChhmmoouueell voit dans 
ce commentaire une allusion à la voie à suivre pour 
acquérir la Emouna: Lorsqu’une personne est 
confrontée à un obstacle ou une épreuve dans le 
domaine de la subsistance évoquée par le Kikar 
(litt. morceau de pain) et que, écrasée par le poids 
des vicissitudes de l’existence, elle désespère de 
voir sa situation s’améliorer, elle se jettera 
entièrement avec l’épreuve qui la tourmente dans 
le feu (allusion à D. qualifié dans la Torah de feu 
dévorant). En agissant de la sorte, « Il se formera 
de lui-même » (son épreuve se solutionnera d’elle-
même), comme il est dit : « TTrraannssmmeettss  àà  HHaacchheemm  
llee  jjoouugg  ((ddee  ttaa  ssuubbssiissttaannccee))  eett  IIll  ttee  nnoouurrrriirraa » 
(Téhilim 55, 23). 

ייםם   דדִִ ממְְ ייםם  עע   טטִִ יי  שׁשִִׁ צצֵֵ   )כו.טו(     עעֲֲ
« DDeess  aarrbbrreess  ddee  CChhiittiimm  qquuii  ssee  ttiieennnneenntt » (26, 15) 
 LLee MMiiddrraacchh explique que les termes « QQuuii  ssee  
ttiieennnneenntt » signifient que ce bois de Chitim 
« Tiendra pour toujours » C’est à dire Lorsqu’un 
arbre produit des fruits, l’arbre étant du végétal, 
lorsqu’un homme consomme ces fruits, le végétal 
s’élève au rang d’humain. En revanche, un arbre 
qui ne produit pas de fruits, tel que l’arbre de 
Chitim qui est du cèdre, ne pourra jamais s’élever 
au rang d’humain, car l’homme ne peut pas en 
consommer. Il est donc condamné à rester végétal. 
Le verset dit donc que les arbres de « CChhiittiimm  ssee  
ttiieennnneenntt », c’est à dire « PPoouurr  ttoouujjoouurrss », ils se 
maintiendront au rang d’arbre, appartenant au 
règne végétal, pour toujours. C’est pourquoi, pour 
élever le bois de Chitim malgré tout, la Thora a 
choisi de l’utiliser dans la fabrication du Michkan. 
Ainsi, le fait de l’utiliser dans ce lieu saint, réservé 
au Service d’Hachem, permettra néanmoins de 
l’élever aà un plus haut rang.                       KKeettaavv  SSooffeerr 

ייםם   שׁשִִׁ דדָָ קקֳֳּּ שׁשׁ  ההַַ דדֶֶׁׁ קק   תת  בּבְְּ דדֻֻ עעֵֵ ןן  ההָָ ררוו   לל  אאֲֲ תת  עעַַ ררֶֶׁׁ פפ   ככַַ תת  ההַַ תתָָ  אאֶֶׁׁ ננָָתתַַ   )כו. לד(     ווְְ
« TTuu  ppllaacceerraass  llee  ccoouuvveerrccllee  ((KKaappoorreett))  ssuurr  ll’’aarrcchhee  ddee  
ttéémmooiiggnnaaggee  ddaannss  llee  SSaaiinntt  ddeess  ssaaiinnttss » (26, 34) 
Les mots « ll’’aarrcchhee  ddee  ttéémmooiiggnnaaggee  ddaannss  llee  SSaaiinntt  ddeess  
ssaaiinnttss  »» se disent dans la Thora (en hébreu) : 
ייםם»  שׁשִִׁ דדָָ קקֳֳּּ שׁשׁ  ההַַ דדֶֶׁׁ קק   תת  בּבְְּ דדֻֻ עעֵֵ ןן  ההָָ ררוו    Les initiales de ces quatre .«אאֲֲ
termes forment le mot «   אאההבבהה  AAhhaavvaa) », qui signifie 

« ll’’aammoouurr ». Car, la plus grande preuve d’amour 
d’Hachem pour les enfants d’Israël est qu’Il a 
souhaité ‘contracter’ Sa Présence pour La faire 
résider parmi eux. La Volonté d’Hachem de faire 
reposer Sa Sainteté Infinie sur l’arche sainte, dans 
le Saint des saints, pour se trouver près de Son 
peuple, est l’expression la plus manifeste de Son 
Amour pour eux.                                          TTsseell  HHaaeeddaa 
 
ייםם     ננִִ דדָָ אאֲֲ ננֵֵיי   שׁשְְׁ ייםם   ננִִ דדָָ אאֲֲ רר   ששָָ עעָָ הה   ששָָ שׁשִִׁ ףף   ססֶֶׁׁ ככֶֶׁׁ םם   ננֵֵייההֶֶׁׁ אַאַדדְְ ווְְ ייםם   שׁשִִׁ ררָָ קקְְ ננָָהה   ממ   שׁשְְׁ ייוּוּ   ההָָ ווְְ

דד     חחָָ אאֶֶׁׁ שׁשׁ  ההָָ ררֶֶׁׁ קקֶֶׁׁ תת  ההַַ חחַַ   )כו.כה( תתַַ
« IIll  yy  aavvaaiitt  [[ssuurr  llee  ccôôttéé  oouueesstt]]  88  ppoouuttrreess  eett  1166  ssoocclleess  
dd’’aarrggeenntt,,  ddeeuuxx  ssoocclleess  ssoouuss  cchhaaqquuee  ppoouuttrree  »  (26,25) 
Les socles sont appelés en hébreu : « AAddaanniimm », de 
la même racine que: «AAddnnoouutt », signifiant 
souveraineté. Ceci nous donne une leçon 
d’humilité: Si un homme se considère petit, 
Hachem l’élève et le rend important parmi ses 
contemporains. Les socles représentaient les 
éléments les plus bas du Michkan sur lesquels 
reposaient les poutres. Malgré cela, on les appelait 
les Adanim : les Seigneurs. Ceci nous apprend que 
l’homme doit se considérer petit et laisser les gens 
le piétiner sans y prêter garde. S’il se considère 
comme rien, Hachem l’élèvera alors et le rendra 
important. Toutefois, lorsqu’il a atteint cette 
position importe, il doit rester humble et ne pas 
s’enorgueillir en voyant les gens l’honorer. 
                                                                                                                                                      KKllii  YYaakkaarr 
 
HHaallaakkhhaa  ::  LLeess  llooiiss  ddee  RReekkhhiilloouutt    ((ccoollppoorrttaaggee))  
L’interdiction de colporter, conserve toute sa 
vigueur même lorsque les faits rapportés reflètent 
la stricte vérité. Cela s’applique même dans le cas 
où la personne qui raconte ne veut en rien inciter à 
la haine.                                                                                                                   HHaaffeettss  HHaaiimm  aabbrrééggéé    
DDiiccttoonn  ::  LLee  ssoouurriirree  eesstt  llaa  cclléé  qquuii  oouuvvrree  llee  ccœœuurr  ddeess  
aauuttrreess..                                                                                                      DDiiccttoonn  PPooppuullaaiirree  

CChhaabbbbaatt  CChhaalloomm  
ששללייממהה ללררפפוואאהה   ללאאוורר   : יוסף דוד בן ליאל, ברוך יואל שמעון ישראל בן פנינה,  ייווצצאא  

גלדיס  קטי  בחלא  רחל  בת  אסתר  הדסה,   מרצדס  בן   ישי  ראובן בן  יהודה  פטריק   ,
בן איזא,  ויקטוריה    ראובן בן רבקה, מאיר חיים בן גבי זווירה,    רפאלקאמונה, אברהם  

שושנה בת ג'ויס חנה, רפאל יהודה בן מלכה, שלמה בן מרים, אבישי יוסף בן שרה  
בן חנה אנושקה, מרים בת עזיזא, דוד בן מרים,    אלחנן לאה, אוריאל נסים בן שלוה,  

  חיה   גיולה:  בבייתת      ששללווםם  יעל בת כמונה, ישראל יצחק בן ציפורה, עמנואל בן סוזן אזיזה.  
זסוזן אנדרה בת   שרה:  זזייווווגג  ההגגווןן      '.סולאנג  סנדרה  בן יצחק  יהודה ואילן  לבנה  סופי בת

 סופי  בת  אורהמאיר משה בן אסתר, אילן אלי אהרן בן אסתר, קלואי    יונידומיניק רינה,  
  יוסף,לאה בת רבקה, אלודי רחל מלכה בת חשמה,  לבנה  סופי   בת  לאה  לולה,  לבנה

  לחנה דוד בן יעל דינה, ליטל בת יעל דינה,    נאור : בבככלל    ררבבהה      ההצצללחחהה  .    רבקה  בן  גבריאל
לבנה מלכה בת עזיזא וליאור  לשל קיימא    זרע  ברכה  שמחה  בן   מרדכי  וליונתן   אסתר  בת

  בן   ראובןקלוד שלמה בן ז'רמן רבקה,    :ללעעייללוויי  ננששממתתעמיחי מרדכי בן ג'ייזל לאוני.  
יונה בן    גיא,  ח,  ג'ינט מסעודה בת ג'ולי יעל, שלמה בן מחה, מסעודה בת בלחנינה

  בן   הוברט  חי   ניסיםלאה,יוסף בן מייכה. מוריס משה בן מרי מרים. אליהו בן מרים,  
, כוכבה  אסטרייה  בת  רחל  אפרת, פליקס סעידו בן אטו מסעודה.  מרים  בן'ולי, דוד  ג

קרול     , אנדרה סעיד בן פורטונה מסעודה,מרזוקה  אנרייט  מלכהאברהם בן אליעזר,  
 מזל אדסה בת גבי זרגונה, אברהם בן אסתר, יהודה יוסף בן רחל.

 
 
 

Mille-Feuille DU 20 / 44



1

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

« Jusqu’à quand seras-tu désordonnée »
Chavoua Tov Oumévorakh. Tous ceux qui sont obligés 
de faire le vaccin, il ne faut pas le rater. Nous entendons 
des hommes qui négligent la troisième dose du vaccin 
(il y avait trois vaccins, et nous les avons faits Baroukh 
Hashem) en disant qu’elle n’est pas obligatoire. Mais 
ensuite ils souffrent. C’est pour cela que tous les 
gens pour qui les médecins disent qu’ils doivent se 
faire vacciner, ne doivent pas être désordonnés et 
s’échapper. Qu’est-il écrit dans Yirmiyah (31,21) ? : 
« Jusqu’à quand vagueras-tu de côté et d’autre, fille 
désordonnée ? », ils sont désordonnés et ne veulent 
pas se faire vacciner… Faîtes le plus vite possible !

« Bien plus, tu oublieras les maux passés, 
tu ne t’en souviendras que comme de l’eau 

écoulée »
La semaine dernière, j’ai oublié deux choses au milieu 
du cours, j’ai essayé de m’en rappeler, et c’était 
difficile pour moi. Mais après le cours, les choses me 
sont revenues… Lorsque tu oppresses ton cerveau 
pour te souvenir, il fera exprès d’oublier, et tu ne te 
souviendras pas. Alors il ne faut pas avoir peur de 
dire qu’on a oublié, ce n’est pas grave, il ne va rien 
arriver. Quelles sont les choses que j’ai oubliées ? 
בים » עמהם  עבר  מיכה   La statue de Mikha a » - « פסל 
traversé avec eux la mer ». J’ai dit « בים עמהם   « עלה 
- « est montée avec eux dans la mer » et aussi « נסע 
 a voyagé avec eux dans la mer » ; et je » - « עמהם בים
sentais que ce n’était pas la formulation correcte, mais 

maintenant je m’en suis 
souvenu. La Guémara dans 
Sanhédrin (103b) apprend 

cela du verset (Zékharia 10,11) : « ועבר בים צרה » - « il 
passera dans la mer étroite » (Rabbi Yohanan dit que 
c’est la statue de Mikha) – Donc le mot était « עבר » 
- « traversé ». Mais que faire ?! Le mot « עבר » m’est 
passé au travers… Et la deuxième chose, c’est que j’ai 
mentionné Rabbi Haïm, mais j’ai oublié quel était son 
nom de famille. Il a instauré un décret dans sa ville Izmir, 
d’attendre à la sortie de Chabbat 72 minutes après le 
coucher du soleil. Quel était son nom de famille ? Je 
me suis dit que c’était peut-être Alfandari, ou un autre 
Rabbi Haïm, mais il s’avère que c’était Rabbi Haïm 
Abulafia. C’est un grand Tsadik qui a vécu il y a plus 
de 280 ans (c’est le petit-fils de Rabbi Haïm Abulafia 
l’ancien, qui semble-t-il a vécu à l’époque de Maran). 
Il a dit que dans tout le Talmud, il parait évident que 
l’on suit l’avis de Rabbenou Tam. Mais moi, selon ma 
modeste connaissance, il me semble que ce n’est pas 
exact. Pourquoi a-t-il dit qu’il est évident que dans 
tout le Talmud on suit l’avis de Rabbenou Tam au sujet 
de la sortie de Chabbat ? En vérité, comment étudiait-
il ? A priori il étudiait plusieurs pages de Guémara avec 
Rachi et Tossefot tous les jours. Or, les Tossefot sont 
revenus au moins trois fois sur ce sujet (dans Chabbat 
35a, dans Pessahim 94a, et dans Menahot 20b), et il 
y a peut-être encore d’autres endroits. Donc celui qui 
lit tous les jours la Guémara avec Rachi et Tossefot, 
cela lui paraîtra évident qu’il faut attendre comme a 
dit Rabbenou Tam. 

Combien de temps y’a-t-il entre le coucher 
du soleil et la sortie des étoiles ?

Dans la Guémara Chabbat (34b), on dit que le moment 
Ben Hachémachot dure trois quarts de Mil, et dans 
la Guémara Pessahim (94a) on dit qu’il dure quatre 

גליון מס': 496  משפטים
כ"ז שבט תשפ"ו )14/01/26(

COURS DE NOTRE MAITRE MARAN 
ZATZAL

Possibilité d'écouter le cours de Maran Zatzal en 
Direct ou en Replay sur 
https://www.yhr.org.il/video-ykr

Sortie de Chabbat, Parachat Ytro, 21 
Chevat 5882

"N
ous vous prions de respecter la sainteté du feuillet, ainsi de ne pas le transporter durant Chabbat" 

Sujets du cours :

Rav Hannanel Cohen,
Roch Yechiva 'Hokhmat Rahamim

et du Colel Or'hot Moché

Prière de ne lire le feuillet pendant la prière et la lecture de la thora merci

שבת
שלום!

1. Ne pas rater le vaccin,  2. Ne pas oppresser son cerveau pour se souvenir,  3. Le 
moment de Rabbenou Tam,  4. Quand doit-on transmettre le cours ?  5. Le décret 
de la Cacherout et des conversions,  6. Les réponses du Rambam,  7. Se lever pour 
les dix commandements,  8. La croyance du peuple d’Israël restera pour toutes les 
générations,  9. Aussi bien les chrétiens que les musulmans admettent que notre 
Torah est une véritable Torah,  10. Le Haver et le roi de Kuzari,  11. Des pierres du 
mont Sinaï,  12. Des millions de gens ont vu le don de la Torah,  13. De la viande 

qu’on a perdu de vue,  14. Le volume de la pâte pour prélever la Hala,

Mille-Feuille DU 21 / 44

Baït Neeman



2

Il dit qu’il y a deux sorties des étoiles, c’est ce qu’on peut 
comprendre dans ce sujet. Dans la Guémara Chabbat, 
on parle du moment de la sortie des étoiles à partir 
duquel on peut dire qu’on est dans le jour suivant et 
que Chabbat est entré, et ce n’est pas Ben Hachémachot 
où on a un doute si on est dans le jour ou dans la nuit. 
Mais il s’agit vraiment de l’entrée de Chabbat, s’il y a 
trois étoiles qui brillent le soir dans le ciel, c’est un signe 
que Chabbat est entré, c’est la sortie des étoiles pour 
ce sujet. Mais il y a une autre sortie des étoiles, c’est 
le moment où toutes les étoiles sont sorties. Dans la 
Guémara Pessahim, on parle de la sortie de toutes les 
étoiles dans la réalité. Et pourquoi ? Parce qu’il est écrit 
là-bas : « depuis l’aube jusqu’au Nets Hahama, il y a 
quatre Mil » (qui représente soixante-douze minutes 
d’après le calcul classique). Et le soir c’est la même 
chose, depuis le coucher du soleil jusqu’à la sortie des 
étoiles, il y a quatre Mil. Donc le Gaon de Vilna dit : de 
la même façon qu’à l’aube tout le ciel est obscur et qu’à 
partir du Nets Hahama le soleil brille, alors la sortie des 
étoiles c’est comme l’aube. A l’aube tout le ciel est plein 
d’étoiles, alors aussi à la sortie des étoiles évoquée par 
la Guémara, tout le ciel est plein d’étoiles. Le Zohar dit 
(Béréchit 170a) : « עלות השחר קדרותא דצפרא » - « l’aube 
est l’obscurité du jour ». Quand est-ce que cela a lieu ? 
Lorsque tout le ciel est plein d’étoiles, et qu’elles s’en 
vont petit à petit, jusqu’à ce qu’après environ une heure 
et quart, le soleil brille. C’est la même chose pour la 
sortie des étoiles. Donc dans la Guémara Pessahim on 
parle de la sortie des étoiles au niveau de la réalité, 
et dans la Guémara Chabbat, on parle de la sortie des 
étoiles au niveau de la Halakha. 

La Halakha concrète suit l’avis des Guéonim, 
mais des fois on craint l’avis de Rabbenou 

Tam
Cette réponse est tellement belle, et tellement véridique. 
Les sages qui l’ont vu on dit : « c’est la véritable vérité, 
c’est la Torah ! ». Ce n’est pas moi qui a dit ça, c’est 
un grand Gaon qui a vécu il y a 150 ans – Rabbi Ytshak 
Haver (dans son livre Seder Zémanim). Il a un livre sur le 
Zohar et un livre sur la Halakha, je l’ai mentionné dans 
mon responsa Beit Nééman (chapitre 25). Il dit que les 
paroles du Gaon de Vilna sont claires comme le soleil et 
qu’il n’y a aucun doute là-dessus. La réalité suit son avis. 
La Guémara suit son avis. Il n’y a plus de contradiction 
entre les Guémarot, et toutes les discussions trouvent 
une réponse grâce à ce raisonnement. « Dans tout 
le Chass il est évident qu’on suit l’avis de Rabbenou 
Tam », c’est simple pour celui qui étudie la Guémara 
avec Tossefot, et qui ont lu la réponse du Maharam 
Alashkar sans la comprendre. Mais pour celui qui a lu 
les décisionnaires et est arrivé à cette réponse du Gaon 
de Vilna, c’est autre chose. C’est pour cela que l’on peut 
dire que l’essentiel de la Halakha ne suit pas l’avis de 
Rabbenou Tam. Mais nous craignons son avis, nous 
respectons l’avis de Rabbenou Tam car il semblerait que 
c’est aussi l’avis de Maran, et également par ce que de 
nombreux Richonim l’ont suivi et qu’ils étaient tous dans 
les alentours, en Espagne, en France, dans les pays de 

Mil. Il y a une réponse connue du Maharam Alashkar 
(chapitre 96), qui dit que dans le traité Chabbat, 
Rabbi Yéhouda est revenu sur ses propos qu’il avait 
dit dans le traité Pessahim. Mais comment cela est-
il possible ? De changer d’avis d’une manière aussi 
extrême, de passer de quatre Mil à trois quarts de 
Mil (qui représentent maximum dix-huit minutes) ?! 
Et pourquoi aurait-il soudainement changé d’avis ?! 
La Guémara dans Chabbat est revenue sur ce qu’elle 
avait dit dans Pessahim ? Pourtant la Guémara n’a pas 
demandé pourquoi ces avis se contredisent ? Elle n’a 
pas opposé les deux passages, il n’y a ni question, ni 
réponse, ni aucun lien entre ces deux passages. Donc 
cette réponse du Maharam Alashkar est très difficile à 
accepter. Tout le monde écrit sur ces propos qu’ils ne 
sont pas exactes et qu’ils ne sont pas logiques. C’est 
pour cela que le Péri Hadash, dans son propos « Bi 
Chimchi » soutient qu’il faut suivre l’avis de Rabbenou 
Tam (en disant que depuis le début du coucher du 
soleil jusqu’à la sortie des étoiles, il y a quatre Mil. Et 
depuis la fin du coucher du soleil jusqu’à la sortie des 
étoiles, il y a trois quarts de Mil). Le Péri Hadash dit 
(passage 5) que si la réalité suit l’avis des Guéonim 
selon qui la sortie des étoiles intervient trois quarts de 
Mil après le coucher du soleil, c’est impossible. Car à 
ce moment-là, on ne voit pas encore trois étoiles dans 
le ciel. Plus particulièrement si on suit l’avis de Maran 
concernant le Mil qui durerait dix-huit minutes, alors 
trois quarts de Mil serait égale à treize minutes et 
demie. Quelqu’un voit trois étoiles dans le ciel treize 
minutes et demie après le coucher du soleil ? Non on 
ne les voit pas. Donc nous n’avons pas le choix. Nous 
avons deux avis, soit celui des Guéonim, soit celui 
de Rabbenou Tam. Et puisque l’avis des Guéonim 
s’oppose à la réalité, alors on n’a pas le choix de suivre 
celui de Rabbenou Tam qui est très bien. Mais pardon 
pour l’honneur du Rav, est-ce que l’avis de Rabbenou 
Tam vous convient ?! Rabbenou Tam dit qu’il faut 
attendre soixante-douze minutes, mais à ce moment-
là, le ciel est déjà plein d’étoiles. On n’a besoin que de 
trois étoiles pour déclarer la tombée de la nuit ! D’où 
viennent alors toutes ces étoiles ? Il n’est donc pas 
concevable de dire que la tombée de la nuit intervient 
soixante-douze minutes après le coucher du soleil, car 
dans la réalité on constate que c’est bien avant ! Donc 
il n’y a pas de réponse. Même le Rav Minhat Cohen qui 
est un grand sage – Rabbi Avraham Cohen Pimintil (qui 
a vécu avant le Péri Hadash) dit que l’avis principal est 
celui de Rabbenou Tam. 

Une réponse magnifique et véridique pour 
répondre à la contradiction 

Mais ça, c’est parce que nous ne connaissions pas la 
magnifique et véritable raison qu’a donné le Gaon de 
Vilna (chapitre 261, paragraphe 100, 11), et que d’autres 
ont donné avant lui, mais personne ne connaissait 
cette réponse. Le Maharal de Prague l’a écrit, selon 
son témoignage sur le Michna Béroura (car je n’ai pas 
vu la source). Il y a aussi Rabbi Avraham HaLévy qui l’a 
écrit, l’auteur du livre Guinat Véradim dans sa réponse 
manuscrite. Mais quelle est cette magnifique raison ? 

Mille-Feuille DU 22 / 44



3

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

l’Est (mais ils n’ont pas vu la réalité en Israël). On m’a 
dit : « pourtant il y a le Ramban qui était en Israël 
et qui pensait comme Rabbenou Tam ? » Mais et 
alors ? Est-ce que le Ramban a écrit : « je suis venu 
en Israël, et j’ai vérifié, j’ai constaté que la réalité 
suit l’avis de Rabbenou Tam » ? Nous n’avons aucun 
enseignement de lui lorsqu’il était en Israël, nous 
avons seulement les enseignements qu’il a écrit en 
Espagne, c’est tout. Alors c’est une preuve ?! Non, ce 
n’est pas un argument. Mis à part cela, depuis des 
générations, nous avons la coutume de suivre l’avis 
des Guéonim. 

Vais-je prier à l’heure durant laquelle c’est 
la nuit selon les Guéonim ?!

Même le Rav qui faisait attention à l’avis de 
Rabbenou Tam (responsa Yabia Omer partie 2 Orhot 
Haïm chapitre 21 et autres), a donné par exemple 
l’autorisation à Rabbi Moché Haboucha qu’il soit 
en bonne santé, d’allumer une bougie à la sortie 
de Chabbat avant l’heure de Rabbenou Tam, pour 
pouvoir faire la Bérakha dessus. Or s’il pensait que 
l’avis de Rabbenou Tam était la Halakha, alors il aurait 
été interdit de faire la Bérakha, car c’est un feu qui a 
été allumé pendant Chabbat. Donc on remarque que 
la Halakha n’est pas comme Rabbenou Tam, et que la 
coutume suit l’avis de Guéonim. Une fois, le Rav était 
à Natanya, et il y avait le Admour de Klozenborg – ou 
peut-être ses enfants. Le Rav leur a dit : « je dois vite 
prier, car c’est bientôt le coucher du soleil ». Ils lui 
ont dit : « Pourtant Rav, vous avez statué la Halakha 
comme Rabbenou Tam, donc vous avez encore le 
temps ». Il leur a répondu : « je n’ai pas statué la 
Halakha comme Rabbenou Tam, j’ai seulement dit 
que nous craignons son avis. Mais la coutume suit 
l’avis des Guéonim. Vais-je prier à une heure durant 
laquelle c’est la nuit selon les Guéonim ?! »

L’essentiel dans un cours, c’est que 
l’assemblée veuille écouter 

Donc, j’avais oublié ce nom – Rabbi Haïm Abulafia, 
le mot Abulafia m’avait échappé. Je me suis dit que 
si je commence à oublier des choses, il faudrait que 
j’arrête le cours. Je ne peux pas. Je donne cours, 
et au milieu « j’ai oublié », et il faut forcer pour se 
rappeler, et le problème c’est que plus tu forces pour 
te souvenir, et moins le souvenir te reviendra. Mais 
après je me suis souvenu que même les géants du 
monde oubliaient quelques fois, même les Richonim, 
même les Aharonim ont oublié, mais on doit préparer 
la prochaine génération. Dans le passé, Rabbi Eliahou 
Madar qu’il soit en bonne santé, avait parlé une fois, 
et une fois c’était Rabbi Yaakov Cohen qu’il soit en 
bonne santé qui avait parlé, et d’autres, aussi Ribi 
– Rabbi Masliah Haï Mazouz qu’il soit en bonne 
santé, parle le Dimanche. Alors il faut leur donner à 
parler au moins une fois par mois, et ensuite c’est 
l’assemblé qui décidera qui a la meilleure force de 
parole, et ils le choisiront. Car il ne suffit pas de dire 

que des Halakhot, on en a déjà beaucoup de Halakhot, 
il faut capter l’attention du public. L’expert pour capter 
l’attention du public, c’est le Rav Ovadia, il est unique ! Au 
milieu du cours, lorsqu’il voit que l’assemblé commence 
à être fatiguée, il leur balance une petite blague et ils se 
réveillent, et redonnent leur attention. Lorsque le Rav 
était grand Rabbin de Tel-Aviv (à la rue Rothschild 96), 
il allait à la synagogue Ohel Moèd, et là-bas, il y avait 
quelqu’un qui demandait toujours : « pourquoi devons-
nous soutenir ceux qui étudient la Torah ? Pourquoi ? 
Nous travaillons du matin au soir et eux ils arrivent et 
demandent de l’argent pour la Torah ! ». A chaque fois 
que cet homme venait à la synagogue, le Rav parlait de 
la gloire de la Torah et de ceux qui l’étudient, ce que 
la Torah fait, comment elle renforce le peuple d’Israël, 
comment elle nous a maintenu depuis plus de 2000 ans 
en exile. C’était quelque chose d’exceptionnel. Le Rav 
parlait et donnait plein d’exemples. Des fois, il voyait 
que cet homme n’était pas là, alors il donnait un autre 
cours, et soudain lorsque ce « Tsadik » arrivait, l’assistant 
faisait une allusion au Rav pour lui dire qu’il était arrivé. 
Immédiatement, le Rav commençait à raconter des 
histoires sur la Torah. Il a agi de la sorte pendant une 
année complète, jusqu’à ce que cet homme finisse par 
dire au Rav : « Dommage que je n’ai pas étudié la Torah, 
et dommage que mes enfants n’ont pas étudié la Torah ! 
Mais je suis prêt à aider et à donner pour la Torah ! ». 
Baroukh Hashem. Si tu es prêt à donner, demain tes 
enfants et petits-enfants étudieront la Torah. 

Les gens vrais veulent que ce soit 
véritablement Cacher

Le monde ne sait pas ce qu’est la Torah, ils ne connaissent 
pas. Ils jouent avec les bases de la Torah, ils s’amusent 
avec les choses qui font maintenir le monde. Ils veulent 
piétiner la Cacheroute. Je vais vous dire ce qu’est la 
Cacheroute. Il y a 80-90 ans, il y a un courant de l’est 
qui est arrivé et ils étaient plus simples. Le Hazon Ich ne 
disait pas « courant de l’est » car il ne voulait pas faire de 
division entre les communautés, mais il disait « courant 
de la religion et de la vie » - Il faut la religion, mais il faut 
aussi la vie. Il disait que d’après ce courant, si quelque 
chose est Cacher, il n’est pas obligé d’être véritablement 
Cacher, il suffit qu’il y a un tampon Cacher et ça suffit. 
Mais les gens vrais veulent que ce soit véritablement 
Cacher, pas seulement sur un tampon. Ses paroles ont 
travaillé petit à petit dans la tête des gens, et on est 
arrivé à la situation d’aujourd’hui : ce qui est Cacher 
d’après la Rabbanout est cacher pour tout le monde. 
Une fois, il y avait un vieux juif djerbien, qui est monté 
en Israël dans les années cinquante (il est décédé il y a 
plusieurs années), et il m’a dit : « Dis-moi, quelle est la 
différence entre Rabbanout et Haredim ? A Djerba nous 
savons que la Rabbanout à son poids, et que tout le 
monde mange ». Je lui ai dit : « tu ne sais pas, Djerba et 
ici, ce sont deux choses différentes. Il y a Djerba et il y a 
Horba (traduit par destruction). A Djerba, ce que le Rav 
dit est accepté par tout le monde. Mais ici, tu as le Rav, 
et tu as d’autres Rabbanim, tu as des avis indulgents et 
des avis stricts. C’est pour cela qu’on fait attention à 

Mille-Feuille DU 23 / 44



4

ça ». Mais il ne savait pas et il ne connaissait pas tout ça. 
En dehors d’Israël, même à Tunis et même au Maroc, ça 
n’existait pas aussi d’exiger une Cacherout pour tout. Il 
y a des juifs dont tu sais qu’ils font aussi bien attention 
aux choses indulgentes qu’aux choses stricts, donc s’il te 
dit qu’il a cuisiné quelque chose dans sa maison, c’est 
Cacher. De nos jours ce n’est plus comme ça. Au Maroc, 
Baba Salé a dit : « tout celui qui amène quelque chose à 
son ami, il peut le manger, il n’y a besoin de rien d’autre. 
A Djerba c’était la même chose. Même encore plus que 
ça, il y a un magasin en France dont il est connu que 
le propriétaire est un Tsadik, un Hassid et qu’il craint 
Hashem, qu’il fait attention aux choses indulgentes 
comme aux choses stricts. Et les Rabbanim disaient 
aux gens : « vous pouvez acheter chez lui-même sans 
Téouda ». En Israël, il est impossible de faire ça. Mais de 
là à s’amuser avec la Téouda et de dire : « si on m’enlève 
la Téouda, j’irai chez le Rav David Setiv ou autres, et il 
me donnera une autre Téouda », on ne fait pas une telle 
chose ! Tu détruits toute la Cacherout en Israël. 

Si tu ne m’écoutes pas – Tu n’auras pas de 
Téouda ! 

Il y a des années, il y avait la Téouda de Rav Lando (le 
premier) qui était la meilleure. Si quelqu’un essayait 
de faire des ruses et possédait cette Téouda, le Rav 
allait chez lui au magasin et il lui enlevait la Téouda. Il 
lui disait : « cette Cacherout est sur ma conscience, elle 
n’est pas sur la conscience du gouvernement. Si tu ne 
m’écoutes pas, tu n’auras pas de Téouda ! ». Donc les 
gens s’empêchaient de faire des bêtises, ils avaient peur. 
Aujourd’hui, il n’y a pas ça. Tu m’enlèves la Téouda ? 
Quelle est le problème, il s’en fiche de toi et de ta Téouda. 
Il ira en faire une autre. C’est bientôt Pessah, et Pessah, 
c’est quelque chose de très important et strict, une seule 
miette de Hamets rend tout une marmite interdite. Les 
gens ne font pas attention, et tout ça, c’est sur les larges 
épaules du pilote Matan Kahana ?! Il est un grand pilote, 
mais est-ce qu’il serait capable de gérer un hôpital ? 
Non. Tu ne sais que piloter, alors pilotes, très bien, mais 
tu n’es pas en mesure de donner des Téoudoth. A plus 
forte raison pour Libermann dont tout est permis selon 
lui. On n’a même pas besoin d’en parler. C’est pour cela 
qu’il faut faire très attention. Si Has Wéhalila ce décret 
va aboutir à diversifier les Téoudoth, donc si quelqu’un 
n’a pas telle Téouda il ira en chercher une deuxième, et 
une troisième, et ainsi de suite, alors il serait interdit de 
manger quoique ce soit si on a un doute. Il ne faudrait 
plus rien manger. 

Le décret des conversions
A plus forte raison pour les sujets des conversions. Ce 
que Ben Gourion et ses amis ont compris il y a plus de 
80 ans, cette génération ne le comprend pas. En plus 
avant ils étaient complètement non-religieux, et ils n’en 
avaient rien à faire de tout. Ils ont pris les enfants des 
séfarades, et ils les ont mis dans des Kibboutz et leur 
ont donné à manger des cadavres et des animaux non 
Cacher. Malgré tout, ils ont compris que pour renforcer 
le peuple pour ne pas qu’il se disperse – c’est ce qu’il 

faut faire. Lorsque tu donnes au non-religieux à manger 
Cacher de chez toi – il mangera ; mais lorsque lui te 
donnes à manger « Cacher » de chez lui – ce n’est pas 
Cacher. Alors il n’y a rien à faire. Il faut faire attention. Il 
y a des choses qui causent la dispersion et la destruction 
du peuple après 2000 ans d’exil, il est interdit de faire ça. 

Il faut apprendre du langage de Rav Ovadia
Donc nous avons vu plusieurs fois que les sages peuvent 
oublier et peuvent se tromper, c’est pour ça que je vais 
faire de mon mieux, mais le jour où je n’arrive pas, je 
baisse les bras. Nous avons des Talmidei Hakhamim, 
des Guéhonim. Je leur donne juste un conseil, il ne faut 
pas seulement verser des Halakhotes aux participants – 
c’est très beau – mais il faut apprendre du langage de 
Rav Ovadia. Moi j’ai appris de lui, minimum pendant 
deux ans ou plus, j’étais à côté de lui chaque semaine 
à la Yéchiva Rachbi, et j’écoutais comment il tirait les 
gens. Lorsqu’il parlait, tout le monde était attentionné et 
écoutait. Je voyais de plâtriers, des hommes de chantiers 
venir avec leurs habits de travail. Il était dommage de 
louper ne serait-ce qu’un seul mot du Rav. Nous n’avons 
pas aujourd’hui un orateur comme lui. 

Quatre versions sur les réponses du Rambam
Au sujet des réponses du Rambam, il y a plusieurs 
éditions. Le Rambam n’a pas mérité comme d’autres 
décisionnaires, d’avoir un responsa ordonné, car il 
n’avait pas du tout le temps d’écrire. Il a des livres de 
pensées, des livres d’explications de la Michna, il a 
l’explication du Talmud qui a été perdu, il a le livre 
Hayad Hahazaka, le livre des Miswotes et des livres 
de médecine (parce qu’il s’occupait des guérisons 
pratiques, il y a des remèdes qu’il a écrit, et qu’on ne 
comprend pas jusqu’aujourd’hui). Mais ses réponses ont 
été publiées en quatre éditions. La première édition – 
« Péér Hador » qui a été faite par un sage de Tibériade 
(c’est ce que j’ai vu ce soir) – Rabbi Mordékhaï Tama. Ce 
n’est pas le langage du Rambam, il s’agit de la traduction 
de ses paroles de l’arabe à l’hébreu. La deuxième édition 
est celle de Leipzig. Le Ben Ich Haï, lorsqu’il mentionne 
les réponses du Rambam, il fait référence à cette 
édition. La troisième édition est celle du Rav Avraham 
Haïm Friman, qu’il a sorti à Jérusalem en 5694. Le Rav 
Ovadia mentionne toujours les réponses du Rambam 
en se basant sur cette édition-là – la troisième, dans 
laquelle il y a plusieurs réponses qui ont été découvertes 
entre temps. Et il y a une quatrième édition, du Rav 
(ou docteur) Yéhochoua Blow, qui est l’édition connue 
aujourd’hui sous le nom de Blow. Avec tout ça, il y a 
aujourd’hui la version du Rav David Yossef qu’il soit en 
bonne santé, qui est construite à partir de toutes les 
éditions, et à chaque passage du Péér Hador, il dit : Dans 
l’édition Blow il est écrit comme ça, et dans tel édition il 
est écrit comme ci. Il est important de connaître toutes 
les versions.

Se lever pendant les 10 commandements 
Il existe une réponse du Rambam qui n’était pas 
connue jusqu’à l’an 5694. Dans celle-ci, il demande 

Mille-Feuille DU 24 / 44



5

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

de ne pas se lever durant les 10 commandements. Il 
s’explique en demandant de tout faire pour s’éloigner 
des pensées libérales, notamment de ceux qui pensent 
que les 10 commandements sont l’essentiel de la Torah. 
Seulement, toute la Torah est importante. Le verset qui 
dit que « la sœur de Lotane est Timna » a autant d valeur 
que celui du Chema Israël. C’est l’opinion du Rambam. 
Et pour lui, se lever durant les 10 commandements, 
c’est manquer de respect au reste de la Torah. Sauf que 
personne n’avait eu vent de cette réponse du Rambam, 
et durant des générations, les gens se levaient durant 
les 10 commandements. Le Rav Hida (Tov Ain chap 
11) conseille de se lever, le Devar Chemouel Abouhav 
(chap 276) se joint à cette idée, et les ashkénazes 
agissent ainsi. Jusqu’à ce qu’apparaisse cette réponse 
du Rambam. La première fois, elle fut rapportée par 
le Rav Zevine. Il n’avait pas demandé de ne plus se 
lever. Seulement, il a écrit la position du Rambam qui 
voulait s’écarter des libéraux qui prétextent que les 
10 commandements sont l’essentiel de la Torah. Et le 
Rambam voulait éloigner le peuple de cette idée, en leur 
demandant de ne pas se lever durant ce passage. Et le 
fait de rapporter que les gens de Babel se lever ne peut 
justifier notre comportement. En effet, si nous avons 
une majorité de gens malai, nous allons pas exiger aux 
autres de le devenir. Évidemment, nous ferons tout pour 
que chacun retrouve sa santé. Et le Rav Ovadia a’h avait 
écrit, une fois, dans kol Sinaï (p94) que la réponse du 
Rambam était à prendre en compte, essentiellement. 
Pourquoi ? Car nous avons un principe écrit par le 
Rama, dans le Hochen Michpat (chap 25) qui écrit que 
si un écrit des Richonims a été omis par les Aharonims, 
nous n’allons pas prendre position pour les Aharonims 
qui vont à l’encontre de cette écrit. Seulement, nous 
établirons que si les Aharonims avaient vu cette écrit du 
Richon, ils auraient changé d’avis pour le suivre. Si c’est 
ainsi, comment pouvons-nous nous lever durant les 10 
commandements ?!

Notre Emouna restera à jamais 
Mais je pense que cela ne vaut pas la peine de changer 
notre coutume. Pourquoi ? Car il existe tant de libéraux, 
avec, chacun leurs idées pires les une que les autres. Une 
fois, un professeur avait dit à ses auditeurs: « croyez-vous 
au mont Sinaï? ». Ceux-ci répondirent affirmativement. 
Alors, il leur dit: « Comment peut-on encore croire à cela 
au 21e siècle?! ». Ils lui répondirent: « Évidemment que 
nous y croyons. Toi, tu finiras par quitter ce monde, et 
notre Emouna restera à jamais! »

Les catholiques et musulmans reconnaissent 
que notre Torah est vrai

Vous savez pourquoi ? Tout d’abord, lors du don de la 
Torah, il n’y avait pas qu’une seule personne présente, 
ni 2, ni 10. Contrairement au catholiques qui, deux 
semaines après la pendaison de leur symbole, sont allés 
croire une femme qui a dit l’avoir vu en rêve et il lui aurait 
dit « je suis vivant ». Qui en est témoin? Une femme qui 
a rêvé. Hazak. Elle devait tellement être attachée à lui 

qu’elle en a rêvé, c’est tout. Ou bien les musulmans 
dont le prophète était analphabète. De plus, le symbole 
des catholiques avait annoncé « ne pas chercher à 
modifier une seule lettre de la Torah ». Si c’est ainsi, 
comment peuvent-ils chercher autre chose! Il n’y a pas 
d’équivalent à la Torah. Tout le monde reconnaît qu’elle 
n’est que vérité. 

Le roi de Kouzar
C’est la sagesse de Rabbi Yehouda Halevy, dan le livre 
Hakouzari. Il y raconte que le Roi de Kouzar (cela se passait 
il y a 1500 ans dans une contrée russe), alors qu’il avait 
fait un tas de belles choses, gagnait plusieurs, il restait 
idolâtre. Après chaque victoire, il offrait des sacrifices 
à ses idoles, et un ange venait leur dire « ton idée est 
bonne mais ton comportement ne l’est pas ». Le roi ne 
savait que faire. Il ne comptait pas se renseigner chez 
les juifs car leur situation d’exil n’était pas un modèle et 
le peuple allait en s’amoindrissant. Alors, il commença 
par interroger les philosophes. Il en choisit un à qui il 
demanda ce qu’il pensait de la prière et assimilé. Celui-
ci lui répondit: « penses-tu réellement que le Créateur 
s’occupe de nous? Tout est entre les mains de la 
nature! ». Alors, le roi lui dit: « ceci me semble incorrect 
car, à chaque fois, dans le rêve, on me dit: ton idée est 
bonne mais pas ton comportement ». Le philosophe 
ne changea pas d’optique et le roi préféra arrêter la 
discussion avec lui. Le lendemain, il fut appel à un curée, 
qui lui expliqua que la Torah était authentique mais, que 
par la suite, l’Eternel créa le nouveau testament. Quand 
le roi lui en demanda la raison de ce changement, le curé 
ne savait que répondre. Il lui explique la présence du 
père, du fils, et du saint esprit. Alors, le roi lui demanda 
comment l’Eternel pouvait-il apparaître sous forme 
humaine, et s’il était vraiment Dieu, comment a-t-il pu 
être pendu. Le curé expliqua que sa pendaison avait 
servi à racheté les fautes de l’humanité. Alors, le roi 
demanda pourquoi les juifs étaient-ils accusés, etc... un 
tas de questions. 

Le roi de Kouzar se convertit avec son peuple
Le roi propose au curé de changer de religion. Il lui dit: 
« quoi choisir? Le judaisme ou l’islam? ». Le curé se 
défendit: « l’islam repose sur un prophète analphabète 
qui aurait eu la vision de l’ange Gabriel. Ceci dit, les juifs 
suivent la Bible, comme nous ». Le lendemain, le roi 
invita un imam. Il lui demanda que pensait-I’m de l’islam 
et du catholicisme. L’imam répondit que sa religion 
était l’idéale, et que le catholicisme était basé sur des 
faits aberrants. Comment croire qu’un homme aurait 
pu être le fils d el’Eternel?! Alors, le Roi lui demanda 
de comparer judaisme et Catholicisme. L’imam choisit 
le judaisme puisqu’il s’agit de la religion de base. Tous 
reconnaissent que Moché a reçu la Torah au mont Sinaï, 
a fait des prodiges, fut 40 années dans le désert où la 
mane fut la nourriture du peuple. Lorsque le roi vit que 
les deux religion, islam et catholicisme, respectaient 
le judaisme, il voulut en savoir d’avantage. Il appela le 
sage juif, avec qui il discuta longuement et finit par se 

Mille-Feuille DU 25 / 44



6

montra tous les signes de cacherout de l’animal. Mais, le 
Rav confirma ce qu’il avait dit précédemment, l’animal 
est non cacher, et il n’a pas besoin de se justifier. Le non-
juif insista pour comprendre, lui qui a tait toujours au 
côté du Rav, connaissait déjà pas mal de règles. Mais, 
le Rav refusa. Après grande insistance du non-juif, le 
Rav expliqua qu’il avait perdu de vue la bête abattue, et 
qu’il se peut donc, qu’il y a eu une inversion d’animal. 
Le non-juif comprit que le seul à avoir pu être suspecté 
de changement n’était que lui, alors il demanda: 
« comment peux-tu me soupçonner? Moi qui travaille 
avec toi depuis si longtemps ? ». Mais, le Rav lui expliqua 
que c’était la loi. Alors, il en demanda la référence, et le 
Rav lui annonça la Guemara Houlin. Le non-juif s’excusa 
alors et reconnut le changement qu’il avait opéré. Il lui 
montra l’animal d’origine qui était cacher. Mais, le Rav a 
du lui expliquer que, du coup, plus rien n’était cacher. Et 
le non-juif subit alors une perte importante. 

Les paroles de nos sages 
Une histoire similaire s’est passée à notre époque. Un 
Juif était dans un avion, avec un non-Juif assis à côté de 
lui, alors qu’ il avait commandé de la nourriture casher. 
Et ils lui ont apporté la nourriture casher conservée avec 
un "cachet", il y avait de la viande, du pain, etc., et il est 
allé se laver les mains. Et quand il est revenu, il n'a pas 
mangé du tout la viande ni le reste de la nourriture. Le 
non-juif lui dit : « Mon cher ami, pourquoi ne manges-tu 
pas ? » Il répondit évasivement. Il lui dit : « Pourquoi ? 
Ils t'ont apporté de la nourriture scellée d'un tampon, 
avec plein de compilations. Pourquoi rajoutes-tu des 
sévérités ?! » Jusqu'à ce qu'il lui dise : « la viande perdue 
de vue est interdite ». Il lui dit : « Mais il n’y a que nous 
! » Il lui dit : « malgré tout ». Le non-juif lui dit : « Tu as 
raison ! D'où tenez-vous cette loi ? » Il lui a dit: « Ceci 
est une gemara dans Houlin. » Il n'a pas compris, qu'est-
ce que Houlin. Il lui dit alors: « Ton rabbin est un grand 
sage. Au XXIe siècle, il m'a vaincu ! » Le non-juif lui tendit 
alors son véritable repas et lui dit : « je t’avais caché ton 
repas, le voici! ». Le juif le remercia mais le pria de tout 
manger car lui ne pouvait pas le faire. La Torah avait tout 
prévu et ne laisse pas place à des surprises. Elle nous 
raconte, comment Pharaon a tout fait pour ne pas nous 
laisser sortir, et comment, petit à petit, il finit par ne pas 
avoir d’autre choix. 

Une pâte de 1560 g 
Autre chose dont j’avais rapidement parlé la semaine 
passée, et que je voudrais brièvement développer. Le 
Rambam a écrit que des qu’on pétrit une pâte d’au moins 
520 dirhams (1560 g), il faut prélever la Hala. Ainsi écrit 
Maran dans les lois de Pessah (chap 456). Alors, tous 
se demandent comment le Ben Ich Hai, qui impose ce 
prélèvement qu’à partir de 777 dirhams (2500 g environ), 
n’aurait pas vu Maran? Le Rav Ovadia fut très embêté 
par cela, et fut énormément questionné et critiqué pour 
être allé à l’encontre du Ben Ich Hai. Mais, le Rav Ovadia 
suivait Maran. Les gens lui demandèrent comment le 
Ben Ich Hai n’aurait pas vu les mots de Maran. Et il leur 
retournait la question : « que faites vous avec Maran? ». 
Et ils ne savaient que répondre. En réalité, il n’était pas 

convertir, avec son peuple. 

Les pierres du mont Sinaï 
En plus, nous avons un souvenir du mont Sinaï. Il existe 
jusqu’aujourd’hui, des pierres de cette endroit. Et les 
sages séfarades, le Rav Yonathan Eybechits, le Rav 
Chlomo Eybechits, et d’autres encore, disaient qu’il 
existe des pierres du mont Sinaï, que même en les 
cassant en plusieurs, tu verras toujours apparaître la 
forme d’un buisson. Certes, il existe, ailleurs, des pierres 
avec des motifs, mais tu ne retrouves pas ces dessins 
en cassant ces pierres. Mais, les pierres du mont Sinaï 
ont cette particularité. D’où savons-nous cela ? D’un 
Rabbin contemporain, le Rav Emmanuel Toledano qui 
chercha à approfondir le sujet. Il alla voir un scientifique 
français pour lui montrer les pierres du Sinaï. Il lui 
demanda d’analyser la pierre. Et le scientifique chercha 
à savoir d’où venait-elle car il constatât que dans chaque 
fragment, on retrouvait une forme de buisson. Le Rav 
lui dit que c’était une pierre du Sinaï. Le scientifique ne 
connaissait pas l’histoire du Sinaï et le Rav lui conseilla 
de lire la bible sur ce sujet. Après quelques jours, le 
scientifique dit: « je pense que durant le don de la Torah, 
l’intensité du feu était si grande qu’il a pénétré dans les 
pierres et a laissé son empreinte. Le buisson, en hébreu 
« Séné » est de la même famille que le mot Sinaï. Le Rav 
lui demanda comment le feu avait-il pu pénétré la pierre. 
Et le scientifique expliqua qu’il pensait que lors du son 
de la Torah, les pierres avaient fondu. Alors le Rav se 
rappela le verset du chant de Deborah « les pierres ont 
fondu devant Hachem » (Choftim 5;5). Cela s’explique 
bien. 

Des millions de personnes ont assisté au don 
de la Torah

Autre preuve, la Torah fut donnée devant des millions de 
spectateurs. En effet, lors de la sortie d’Egypte, il y avait 
600 mille hommes, sans compter femmes et enfants. On 
peut estimer au moins 3 millions de personnes. Et malgré 
la dispersion du peuple dans le monde, à cause de l’exil, 
tout le monde a la même tradition. Personne n’eut dit 
avoir été présent et qu’il n’y avait rien. Aucune autre 
religion n’a pareil témoignage, même pas un millième! 
Notre Torah est authentique !

Désolé Rav, j’ai changé la viande
Il existe une anecdote avec un grand sage, le Rav Moché 
Cohen (le fils de Rabbi Chaoul Hacohen, de Djerba), qui 
était le Chohet (abatteur rituel) à Malte. Un jour, un non-
juif voulu jouer de lui. Qu’a-t-il fait? De temps en temps, 
le Rav abattait une vache ou un bœuf, puis vérifiait 
qu’elle était bien cacher. Que fit le non-juif. Il organisa 
un complot avec un camarade. Le lendemain, après 
l’abattage et la certification de cacherout de la bête, le 
camarade vint entamer une discussion avec le Rav, tout 
en l’éloignant de l’endroit de l’abattage. Pendant ce 
temps, l’autre non-juif changea la vache abattu par le 
Rav, avec une autre de l’abattoir. Après un petit moment, 
le non-juif appela Rabbi Moché pour finir son travail. Le 
Rav proclama l’animal non cacher. Le non-juif, surpris, lui 

Mille-Feuille DU 26 / 44



7

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91
il écrit très honorablement. Donc le Ben Ich Hai et Rabbi 
Haïm Fallagi ont pensé qu’un nouveau responsa avait 
été découvert et puisque la Hala y était exigée qu’à 
partir de 72 okiots, c’est ce qu’il fallait faire. Et la raison 
pour laquelle les Gueonims suivent cette position, c’est 
parce qu’ils ne connaissaient pas la différence entre le 
volume et le poids. Alors que le Rambam connaissait. 
Mais, il ne s’est pas clairement opposé à eux. Il a juste 
exprimé son points de vue à 3 reprises : une fois dans 
l’explication de la michna Hala (2;6), une autre dans 
l’explication de la michna Adayot (1;2), et dans son écrit 
sur les lois du Hamets et de la matsa. C’est donc évident 
que la loi a suivre est celle donne par le Rambam, que 
le prélèvement doit être fait à partir d’une pâte de 
1560 g (520 dirhams). Sachant que le volume d’un œuf 
correspond à 18 dirhams. Ceci multiplié par 43,2 qui 
est la mesure de la Hala, cela fait 777. En enlevant un 
tiers (pour la conversion volume-poids), tu obtiens 520 
dirhams. Baroukh Hachem leolam amen weamen. 

Celui qui a béni nos ancêtres Avraham, Itshak et Yaakov, 
bénira tous les auditeurs, les lecteurs, et téléspectateurs 
en direct. Qu’Hachem leur donne leur récompense, et 
nous épargne les mauvais décrets à l’encontre de la 
Torah. Que ces gens comprennent que lutter contre 
la Torah, c’ est lutter contre Israël. Et qu’on mérite la 
délivrance complète prochainement, et de nos jours, 
amen weamen.

le premier à suivre cette opinion. Le Rav. Chiouré Torah 
pensait pareillement, et le Kaf Hahaim aussi. D’ailleurs, 
ce dernier ajouta que telle était la coutume orientale, de 
faire le prélèvement dès qu’une pâte avait le volume de 
520 dirhams. Mais les gens n’ont pas arrêté d’embêter 
le Rav Ovadia pour cela. 

Pourquoi le Ben Ich Hai n’a pas suivi Maran?
Mais la question à sa place : comment le Ben Ich Hai 
n’a pas tenu compte de Maran? En réalité, le Ben Ich 
Hai s’appuyait sur Rabbi Haim Fallagi, dans le livre Haïm 
leRoch. Dans une ancienne édition, il écrit avoir trouvé 
ainsi dans les responsas des Gueonims. Là-bas, il était 
écrit qu’on fait le prélèvement sur une pâte ayant un 
volume d’au moins 72 okiots (un okiot fait 10,5 dirhams 
environ). Cela est rapporté par Rabbi Haim Fallagi qui 
dit qu’il y a eu une erreur puisque ce n’est pas 72 okiots 
mais 74. C’est pourquoi Rabbi Haïm Fallagi pensait que 
les Gueonims s’opposaient au Rambam à et que ce 
dernier n’avait pas vu leur opinion. Et puisqu’il ne l’avait 
pas vu, il faut suivre leur avis, ainsi pensait le Ben Ich Hai. 
Mais, avec tout le respect que je leur doit, l’humilité du 
Rambam fait que les gens l’ont lâché pour aller suivre 
les Gueonims. Le Rambam avait vu les Gueonims et leur 
avis, et a expliqué son point de vue, sans préciser qu’il 
aller contre les Gueonims. En effet, le Rambam veillait 
beaucoup à ne pas manquer de respect. Il respectait 
d’ailleurs beaucoup le Rav Saadia Gaon, au sujet duquel 

ישיבת "לבנימין אמר" מושב ברכיה

בראשות הגאון רבי חננאל כהן שליט"א

Un prêt casher
(Extrait du livre «Sim'hat Ha-Torah» sur le livre de l'Exode)

Si tu prêtes de l'argent à mon peuple, au pauvre avec toi (Exode 22, 24)

peuple» et «le pauvre» ne font qu'un. «Mon peuple» est 
«le pauvre». Une preuve à ce propos se trouve dans la 
formulation de la traduction araméenne d'Onkelos : «Si 
tu prêtes de l'argent au milieu de mon peuple au pauvre 
qui est avec toi». Certes, l'explication de la traduction n'est 
pas la même que celle de Rabénou Bé'hayé, pour qui le 
pauvre, c'est mon peuple. L'ordre de la Torah indique qu'il 
ne faut pas se comporter envers le pauvre comme un dur 
créancier, mais dans les deux cas le rapprochement entre 
mon peuple et le pauvre est établi.

Comment faut-il prêter ?
La Guemara rapporte (Baba Metsiya 75b) : «Rabbi Yéhouda 
disait au nom de Rav, que toute personne qui a de l'argent 

Qui est mon peuple ? Le pauvre !
Rabénou Be'hayé écrit : «"Si tu prêtes de l'argent à 
mon peuple". Le Saint béni soit-Il a demandé : "Qui est 
mon peuple? Les pauvres". C'est pour cela qu'il est dit : 
"Si tu prêtes de l'argent à mon peuple". Et qui est-ce? "Le 
pauvre avec toi", le commandement consiste à prêter aux 
pauvres afin qu'ils aient la possibilité d'ouvrir une affaire 
et de gagner de l'argent ; et quand ils en auront gagné, 
ils rembourseront. C'est le plus grand acte de charité qui 
soit». (D'après Maïmonide, Lois des dons aux pauvres, 10, 
7).

D'après cette explication de Rabénou Be'hayé, le verset 
n'est pas composé de deux parties distinctes, car «mon 

"יקבי המלך"

Mille-Feuille DU 27 / 44



8

tard pour repasser ton examen.» L'élève, qui ne comprenait 
toujours pas, protesta : «Mais… Monsieur le Rabbin, vous 
ne m'avez pour l'instant posé aucune question!?» Le Rav 
s'expliqua : «J'ai voulu faire un test. J'ai sollicité auprès de 
toi un prêt, et tu as accepté. Ce faisant, tu as transgressé 
une loi explicite du Choulhan Aroukh (Hochen Michpat, 
article 70, alinéa 1) : "Celui qui prête à son prochain doit 
le faire devant témoins." S tu avais fait venir des témoins 
ou au minimum rédigé un acte, le contrôle aurait continué. 
Révise un peu mieux et reviens me voir pour le repasser». 
Que le sage écoute et en tire une leçon (Proverbes 1, 5).

N'accepter de prêter qu'en présence de 
témoins

Il faut faire très attention et ne prêter qu'en présence de 
témoins ou alors avec un acte écrit. Parfois, la personne 
se dit : «Que va-t-il se passer si on n'écrit pas d'acte? 
L'emprunteur est un ami, c'est un homme juste, craignant le 
Ciel. Il ne va quand même pas mentir!» Mais c'est interdit. A 
notre grand regret, souvent, quand il est question d'argent, 
l'épreuve est difficile, surtout en période de restrictions. La 
personne risque de ne pas résister à la tentation. Ce n'est 
pas qu'elle ait l'intention de nier le prêt, mais son mauvais 
penchant lui suggère : «Ecoute, tu es dans une période 
difficile. Celui qui t'a prêté ne manque pas d'argent. Il 
s'arrangera. Au maximum, tu lui rembourseras plus tard.» 
Ainsi, son mauvais penchant lui fera oublier totalement 
cette histoire de prêt. Parfois, il ne rembourse jamais, 
séduit par son mauvais penchant qui lui suggère : «Et alors? 
Qu'est-ce que ça peut faire si tu lui dois de l'argent? Et lui? 
Il est redevable vis-à-vis de toi pour tous les services que tu 
lui as rendus.»

En outre, le plus grand problème, même chez les gens les 
plus justes qu'il soit, c'est l'oubli. Si la personne n'écrit pas 
de contrat, elle risque d'oublier le prêt et son montant, 
et elle risque de se fourvoyer pour faute de vol. Parfois, 
ça arrive quand quelqu'un rencontre fortuitement son 
ami, qu'il lui demande de lui prêter de l'argent, mais que 
rien n'est consigné par écrit. Alors, quelques minutes plus 
tard, il oublie son emprunt. Le principal, c'est d'écouter les 
paroles de nos Sages, de prêter de l'argent uniquement en 
présence de témoins ou alors en le consignant par écrit, 
alors seulement : «La paix atteindra les amoureux de ta 
Torah, et ils ne connaîtront pas d'embûches.» (Psaumes 
119, 165).

et ne le prête pas en présence de témoins, transgresse 
l'ordre de : "devant un aveugle ne place pas d'embûche" 
'Lévitique 19, 14).» Pour quelle raison ? Parce qu'en 
l'absence de témoins, le pauvre pourrait être tenté de 
nier son emprunt. Il volerait ainsi le prêteur se retrouvant 
à l'origine de sa faute. 

Rech Laquiche ajoute  que celui qui prête sans témoins 
s'attire la malédiction, car en exigeant son argent, 
si l'emprunteur nie l'avoir reçu, cela provoque des 
querelles superflues. Notre Maître Rabénou Ovadia 
Yossef Zatsal a indiqué dans son responsa Yabia 
'Omer (tome 7 Hochen Michpat article 7) que cette loi 
est incontournable et pas seulement une mesure de 
hassidout.

L'individu et le nombre
D'un côté il est interdit de prêter à son prochain sans 
témoins, mais d'un autre côté un homme qui veut faire 
la charité au pauvre doit le faire dans la discrétion. Le 
niveau du don dans la discrétion est très élevé. Le roi 
Salomon s'était déjà prononcé à ce sujet : «Le don dans 
la discrétion soumettra la colère» (Proverbes 21, 14). 
Le responsa Yabia 'Omer (à la fin de la réponse idem), 
cite le livre Yioun Ya'acov pour l'allusion contenue dans 
le verset : «si tu prêtes de l'argent», si tu prêtes à ton 
prochain, «mon peuple», fais-le en présence de témoins, 
qu'ils voient que tu lui prêtes. Mais «le pauvre», si tu 
donnes gratuitement la charité au pauvre, «avec toi», 
fais ce geste entre toi et lui, que les autres ne le voient 
pas, afin de lui épargner la honte.

Un examen de conduite
On rapporte à propos du Gaon Rabbi Yéhouda Tsadka 
Zatsal, recteur de la yéchiva Porat Yossef, qu'un élève 
un jour se présenta devant lui pour être interrogé sur 
le Choulhan Aroukh Hochen Michpat. Le Rav lui dit : 
«Viens chez moi ce midi». En arrivant chez lui, l'étudiant 
constata que le Rav était sur le point de sortir. Il lui 
demanda : «Quand pourrai-je avoir mon examen?» Le 
Rav lui répondit : «Je vais au marché pour acheter des 
fruits, accompagne-moi». Puis le Rav lui dit : «Je n'ai 
pas pris assez d'argent sur moi, pourrais-tu me prêter 
deux cents shekels?» L'étudiant lui répondit sans hésiter 
: «Bien entendu, avec joie!», et il remit au Rav le billet.

Ils firent quelques pas et le Rav dit à l'élève : «C'est tout, 
c'est fini. L'examen est terminé. Va réviser et reviens plus 

שבת שלום ומבורך!

Mille-Feuille DU 28 / 44



Mille-Feuille DU 29 / 44

Véyo’atsénou Kévatékhila



Mille-Feuille DU 30 / 44



Mille-Feuille DU 31 / 44



M
ay

an
e Ḥ

ay
im

 ­ 
םם יי
יי חח

ןן   יי
יי עע
ממ La Source de vie ­ Beth haMidrash Torat Ḥayim véShalom ­ 35 rue Emile Lepeu ­ 75011 Paris

בס״ד

Shabbat Térouma
תְּרוּמָה  

4 Adar 5786 (21 février 2026)
­ Entrée du Chabbath :  de 17h15 à 
18h01 selon votre communauté
­ Sortie du Chabbath : 19h09

La construction du Mishkan et la faute du veau d'or
Rav Élie Lellouche..................................................................1
Vingt planches au nord et huit à l'ouest
Yoḥanan Natanson...................................................................2
Térouma : les conditions de la Shékhina.......................
Joël Gozlan..............................................................................3
Halakha : Prendre un remède le Shabbat
Halakha yomit ........................................................................4

LA CONSTRUCTION DU MICHKAN ET LA 
FAUTE DU VEAU D’OR
Rav Élie Lellouche

La construction du Michkan n’a pas relevé du plan 
divin originel. Il n’était pas prévu a priori d’imposer 
aux Béné Israël l’édification de cette bâtisse, 
marquant la Présence divine au milieu des hommes. 
C’est l’opinion défendue par le Sforno et, 
corroborée, semble­t­il, par Rachi. En effet, à la fin 
de la Parachat Yithro, après la Révélation du Sinaï, 
s’adressant à Moché à l’attention des Béné Israël, 
HaShem lui déclare: « בְּכָל־הַמָּקוֹם אֲשֶׁר אַזְכִּיר אֶת־שְׁמִי
 En tout endroit où Je ferai ­ אָבוֹא אֵלֶיךָ וּבֵרַכְתִּיךָ
rappeler Mon Nom, Je viendrai vers toi et Je te 
bénirai» (Chémot 20,21). «Tu n’auras pas besoin, 
commente le Sforno, de susciter ma direction par le 
biais de moyens matériels utilisant l’argent et l’or 
(comme ce fut le cas pour le Michkan) car c’est, 
directement, que je me présenterai à toi afin de te 
bénir ». 

Plus précisément encore, le maître italien écrit, 
commentant l’injonction donnée au début de la 
Parachat Térouma, intimant au Béné Israël de 
construire le Michkan (Chémot 25,9): « Ainsi vous 
agirez (s’agissant de la construction du Michkan); 
afin que Je réside parmi vous, parlant avec toi 
(Moché), acceptant les prières et le service des Béné 
Israël. À l’inverse de ce qui était prévu avant la faute 
du veau d’or, comme il est dit:  בְּכָל־הַמָּקוֹם … אָבוֹא
 ,Car pour le Sforno, comme pour Rachi .« אֵלֶיך
l’ordre de construction du Michkan apparaît comme 
une réparation de ce que fut la faute du veau d’or. 

Mais cette réparation traduit également une chute, 
relativement au niveau atteint par les Béné Israël lors 
du Don de la Torah. La Guémara (Chabbath 146a) se 
fait l’écho de ce niveau spirituel atteint par le peuple 
élu lors de la Révélation du Sinaï. Considérant la 
stature d’alors du ‘Am Israël, nos Maîtres affirment 
que la ’’moisissure mortelle’’inoculée par le serpent 
au premier homme lors de la faute de l’arbre de la 
connaissance du bien et du mal, avait été éradiquée 
par les Béné Israël au pied du Har Sinaï. HaShem 
Lui­même avait affirmé: «Vous êtes devenus des 
êtres divins» (‘Avoda Zara 5a). Comme l’explique le 
Sifté Ḥayim, parvenus quasiment aux niveau des 
anges, les descendants des Avot n’attendaient plus 
que le parachèvement de leur nouvelle dimension 
spirituelle, parachèvement lié à la réception des 
Tables de La Loi. Tout leur être obéissait dès lors à 
une réalité métaphysique inédite, au sein de laquelle 

le corps n’apparaissait plus comme une entrave aux 
aspirations divines de la Néchama. Tout au contraire, 
le corps rédimé s’était lui­même élevé, au point 
d’ôter toute raison d’être à l’entremise d’un biais 
physique destiné à cristalliser la relation de l’homme 
avec Son Créateur. Ainsi, à l’instar de Adam 
HaRichone, dont le corps revêtait, avant la faute, une 
dimension spirituelle comparable à celle de son âme 
après la faute, au point, nous enseigne le Midrash 
(Bérechit Rabba 8,10), que les anges le qualifièrent 
de saint, les Béné Israël étaient parvenus à renouer 
avec cet état de fait originel de la Création.

La faute du veau d’or marqua une rupture dans ce 
processus de rédemption opéré par le peuple élu. 
Incapables alors, suite à cette faute, d’expérimenter 
la Présence divine par la seule force de leur être 
transcendé, les Béné Israël vont bénéficier malgré 
tout, du fait de leur repentance sincère, d’un cadeau 
que HaShem va leur offrir. Certes, le Michkan 
s’inscrit dans une réalité matérielle et épouse des 
contraintes spatiales, mais tout, dans sa configuration 
comme dans ses détails, invite l’homme au Service 
divin et à l’ascension spirituelle. Rabbi Ḥayim 
MiVolojhin (Nefech HaḤayim, 1,4), citant le Zohar, 
rapporte que chacun des éléments du Michkan 
correspondait, précisément, à la stature spirituelle de 
l’homme lors de sa création (Chi’our Koma). Le 
‘Am Israël, encore doté de la plupart des acquis 
spirituels engrangés depuis la Sortie d’Égypte, était à 
même de percer le secret et la profondeur que 
recelait ce Tabernacle. 

Là encore, le parallèle avec Adam HaRichone 
s’impose. Le Yalqout Shimoni (Rémez 34) rapporte, 
qu’après avoir chassé le premier homme du Gan 
‘Éden, HaShem le plaça au Har Hamorya, à l’endroit 
du Beth HaMiqdach. Comme nous l’enseignent nos 
Sages, nous savons que l’enveloppe corporelle de 
Adam fut pétrie à partir de la terre sur laquelle 
reposait l’autel d’airain du Beth HaMiqdach. C’est là 
que fut ramené Adam après la faute. Anticipant la 
chute de l’homme avant qu’elle ne se produisît, 
HaShem avait ainsi déjà programmé le possible 
sursaut de ’’l’œuvre de Ses Mains’’, Il la modela, dès 
sa création, de l’endroit même du Beth HaMiqdash. 
Constat de l’échec de l’homme à nouer un lien avec 
HaShem faisant fi de toute intermédiation physique, 
le Beth HaMiqdash constitue bien, cependant, cette 
passerelle incontournable entre le divin et une 
humanité engagée sincèrement et résolument au 
service de Son Créateur.

Beth haMidrash Torat Ḥayim véShalom ­ Directeur de la publication : Rav Élie Lellouche
Association habilitée à recevoir des dons et legs ­ Téléphone 01 44 93 51 50

Lé'ylou Nishmat ELICHA BEN YA’ACOV & ‘HANNA BAT MYRIAM DAIAN

Mille-Feuille DU 32 / 44

Mayan Haim



M
ay

an
e 
Ḥ

ay
im

 ­ 
םם יי
יי חח

ןן   יי
יי עע
ממ

 Ils Me feront une maison de ­ וְעָשׂוּ לִי, מִקְדָּשׁ; וְשָׁכַנְתִּי, בְּתוֹכָם »
Qédousha et Je résiderai au milieu d'eux »
Shemot 25,8

Le Midrash nous rapporte, à la manière savoureuse de nos Sages 
de mémoire bénie, le dialogue entre HaQadosh Baroukh Hou et 
Moshé Rabbénou (Shemot Rabba 34,1) :
« Quand HaQadosh Baroukh Hou a ordonné d'ériger le Mishkan, 
Moshé a questionné : ''La Gloire de HaShem emplit les mondes 
supérieurs et inférieurs, et Il demande qu'on Lui bâtisse un 
Mishkan ?'' Il vit aussi que le roi Shelomo édifierait plus tard le 
Temple, bien plus vaste que le Mishkan du désert, et qu'il dirait 
alors : ''Mais est­ce qu'en vérité HaShem résiderait sur la terre ? 
Alors que le ciel et tous les cieux ne sauraient Te contenir, 
combien moins cette maison que je viens de construire !'' (I 
Mélakhim 8,27). Moshé s'est dit : ''Si Shelomo pourra faire un tel 
commentaire au sujet du Temple […] son observation devrait 
s'appliquer davantage encore à celui­ci !'' HaQadosh Baroukh Hou 
lui répondit : ''Mes pensées ne sont pas tes pensées ! Tu mettras 
vingt planches au nord et vingt au sud, […] et Je descendrai et 
concentrerai Ma Présence dans un espace d'une coudée sur une 
coudée !'' »

Ce Midrash met en évidence le paradoxe essentiel de toute notre 
existence, et en vérité de toute destinée humaine, dans sa relation 
avec la transcendance.
Le problème est posé dès le premier verset de la Torah : «  ,בְּרֵאשִׁית
 Au (ou par, ou avec un) ­ בָּרָא אֱלֹקִים, אֵת הַשָּׁמַיִם, וְאֵת הָאָרֶץ
commencement, Éloqim créa le ciel et la terre. » (Bereshit 1,1)
Comment un Être infini et immuable dans Sa parfaite unité, « sans 
corps ni forme de corps » comme l'enseigne Rambam, a­t­il pu 
créer un monde matériel et fini, où nos sens perçoivent tant de 
multiplicité ?
Plus encore, comment un tel Être peut­Il se manifester dans Sa 
création par des attributs qui témoignent d'apparents 
changements ? Que signifient des expressions comme « la colère 
de D.ieu », Sa « jalousie », Son « amour », Sa « bonté » ?
Nos Maîtres ont donné différentes réponses à ces questions très 
difficiles. Dans son Moré Nevoukhim (le « Guide des égarés »), 
Rambam explique en détail chacun des anthropomorphismes dont 
la Torah fait usage (la face, la main, l’œil, l'arrière...) comme des 
métaphores destinées à faire saisir une idée.
La pensée de la Kabbale moderne, issue du Zohar haQadosh et de 
l'enseignement du Arizal a été reprise par des auteurs plus récents, 
comme le Néfesh haḤayim (côté lituanien) ou le Tsemaḥ Tsedek 
(version Ḥassidout). Il y a des différences significatives dans leurs 
approches mais leur but est le même : expliquer le passage a priori 
incompréhensible entre l'infini divin et la finitude de Sa Création.
Quels que soient leurs efforts, qui sont merveilleusement utiles, ne 
serait­ce que pour approfondir et renforcer notre Émounah, la 
capacité intellectuelle de l'être humain se heurte à une impasse.
Celle­là même qu'exprime Moshé dans le Midrash : comment 
l'infini peut­il entrer dans le fini, comment ce qui est qadosh, c'est­
à­dire précisément séparé du fait de sa nature spirituelle, peut­il 
s'associer à des objets matériels, fussent­ils aussi coûteux que l'or, 
l'argent, ou le bois de cèdre (Shemot 25,3­5) ?
« La matière, enseigne Rambam, est un grand voile qui nous 
empêche de percevoir la divinité telle qu'elle est, fût­ce même la 

matière la plus noble […], et à plus forte raison cette matière 
obscure et trouble qui est la nôtre. » (Guide, 3,9)
Le prolongement, presque évident, c'est la question de 
l'association d'une âme spirituelle à un corps matériel. Un 
Midrash compare la Néshama à une princesse obligée de quitter le 
somptueux palais de son Père et la vie qu'elle y menait, entourée 
du luxe le plus raffiné, pour vivre dans une masure délabrée 
auprès d'un homme sale et grossier (Midrash Qohelet Rabbah 
12,7)
Ce mariage est impossible.
À moins d'un miracle.
C'est le sens de la bénédiction que nous disons après la 
satisfaction des besoins naturels : « Rofé khol bassar oumafli 
la'assote » (Qui guérit toute chair et accomplit des prodiges). De 
quel prodige s'agit­il ? Du « simple » fait de maintenir ensemble 
l'âme et le corps !

Il en va de même du Mishkan. Il y faut en effet un prodige.
Mais ce prodige est conditionné : « La proximité protectrice et 
bénissante de la Shekhina, écrit le Rav Shimshon Raphael Hirsch, 
n'est pas simplement le fruit de l'édification et de l'entretien 
correct du Sanctuaire, mais ne peut être obtenue qu'avec la 
sanctification de toute notre vie privée et publique » qui doit être 
consacrée à l'étude et à l'accomplissement de la Torah.
Tâche immense, proprement impossible, quotidienne du Juif : 
associer le Saint et le profane, en restant conscients de leur 
distinction.
Mariage permanent, invraisemblable, célébré à chaque instant de 
la vie juive. Depuis le moment où nous mettons en premier la 
chaussure droite, jusqu'à la récitation du Shem'a Israël avant de 
dormir.
Et le miracle le plus extraordinaire est sans doute celui­ci : c'est à 
notre portée !
La Pessikta (recueil de Midrashim de l'époque talmudique 
tardive) éclaire cette « sortie de crise » :
Moshé commence par les mêmes questions, mais les réponses 
diffèrent quelque peu :
Ha Qadosh Baroukh Hou répond : « Je ne demande pas [un 
Mishkan] à Ma mesure, mais à la mesure de leurs capacités : tu 
mettras vingt planches au nord et huit à l'ouest. »
Chacun n'est tenu de faire que ce qui est en son pouvoir, 
commente le Ḥafets Ḥayim. De même, le plus sage des hommes a 
dit : « Tout ce que tes propres moyens permettront à ta main de 
faire, fais­le ». Selon, tes moyens, sans plus !
Le Rav Hirsch définit la Qédousha comme « liberté absolue de 
l'Être ».
Une telle liberté, on le comprend, ne peut être attribuée qu'à 
HaShem, dont la Volonté et l'action sont une seule et même chose.
Mais voilà que dans Son immense bonté, Il nous fait partager une 
part de cette liberté, de cette Sainteté.
Notre vocation n'est donc pas celle des « êtres pour la mort », que 
décrivait certain philosophe allemand, qui voulait réduire toute 
l'humanité à un 'Essaw affamé, incapable de sortir de l'angoisse de 
la faute : « Voici, je marche à la mort ! » (Bereshit 25,32)
Notre vocation est celle des êtres pour la vie et la liberté «  וַיּוֹצִיא
 Il a fait sortir son peuple Israël) « אֶת־עַמּוֹ יִשְׂרָאֵל מִתּוֹכָם לְחֵרוּת עוֹלָם
du sein [de l’Égypte] pour une liberté éternelle!)
Shabbat Shalom ! 'Hodesh tov !

Vingt planches au nord et huit à l'ouest Yoḥanan Natanson

2
Mille-Feuille DU 33 / 44



Vingt planches au nord et huit à l'ouest Yoḥanan Natanson

M
ay

an
e 
Ḥ

ay
im

 ­ 
םם יי
יי חח

ןן   יי
יי עע
Terouma : les conditions de la Shékhinaממ Joël Gozlan

Une injonction paradoxale
 – דַּבֵּר אֶל­בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, וְיִקְחוּ­לִי תְּרוּמָה: מֵאֵת כָּל­אִישׁ אֲשֶׁר יִדְּבֶנּוּ לִבּוֹ, תִּקְחוּ אֶת­תְּרוּמָתִי »
Parle aux enfants d’Israël, qu’ils prennent pour Moi un prélèvement de tout 
homme que son cœur rendra généreux, vous prendrez Mon prélèvement. » 
(Chemot, 25, 2)
Quelle étrange formulation ! 
Lorsque HaShem s’adresse à Moshé pour parler aux Bnéï­Israël, il 
explicite en général précisément ce que notre prophète doit leur dire. Ce 
n’est pas le cas ici, l’ordre prescrit est elliptique (« qu’ils prennent pour 
Moi »), comme si HaShem laissait à Moshé le soin de trouver par lui­
même la meilleure façon pour amener chaque homme à offrir 
généreusement, selon son cœur, cette Térouma, ce prélèvement. 
De plus, comment comprendre cette injonction paradoxale ? D’un côté 
HaShem ordonne aux Bnéi­Israël de « prélever », mais il faut le faire d’un 
cœur généreux… 
Ces prélèvements répondent­ils à un ordre ou doivent­ils venir d’un élan 
spontané ?
De quoi s’agit­il et quels sont les prélèvements dont parle HaShem ? 
La suite du texte nous l’explicite : treize matériaux – ou objets – sont 
nécessaires à la construction du « Mishkan » (« tabernacle » mini­temple 
portatif où résidera HaShem dans le désert, qui préfigure les futurs Temples 
de Jérusalem), ou aux vêtements du Cohen Gadol qui allait y faire son 
service. 
Rachi explique sur le verset 2 qu’il s’agit en fait de trois types de 
prélèvements : le « beka », prélèvement obligatoire d’un demi­shekel 
d’argent offert par chaque adulte pour les socles de l’arche (cf Pekoudei), 
un autre demi­shekel, également obligatoire, pour l’achat des sacrifices 
quotidiens, et enfin l’offrande spontanée, en or, argent ou cuivre, nécessaire 
à la construction du reste du tabernacle. 
Moshé devait donc trouver les arguments pour susciter la générosité des 
Bnéï­Israël quant à ces dons non obligatoires, mais indispensables à 
l’érection du tabernacle. Comme si cette construction, signe de la Présence 
divine au sein du peuple d’Israël, ne pouvait reposer sur les seuls 
prélèvements obligatoires, mais qu’il fallait du spontané là­dedans !
Nous comprenons l’idée, mais le paradoxe persiste… S’agit­il d’une 
obligation ou d’un geste spontané ? 
Le verset d’un psaume amené par Rabbi Ḥiya dans le Zohar HaQadosh sur 
Terouma permet d’entrevoir une réponse. 
(Tehilim 135, 4) « כִּי­יעַקֲֹב, בָּחַר לוֹ יהָּ; יִשְׂרָאֵל, לִסְגלָֻּתוֹ»
Ce verset est traduit usuellement par « HaShem a choisi Ya'aqov pour Lui, 
Israël pour son diadème’ », mais on peut tout aussi bien le lire dans un autre 
sens « Ya'aqov a choisi HaShem, Israël est son diadème »
Ya'aqov – c’est à dire Israël – désire HaShem, et c’est par ce désir que 
HaShem a choisi Ya'aqov pour lui, et Israël pour son diadème !
C’est ce double mouvement (du bas vers le haut et du haut vers le bas) qui 
serait une condition indispensable à la Shékhina, c'est à dire la Présence 
divine sur terre, au sein du peuple d’Israël. La racine même du mot 
prélèvement, terouma en hébreu (lashon haqodesh), implique une notion 
d'élévation (Léarim = élever). 
La brisure des demi­mesures, nécessaire à l’accueil de la Torah
Aux côtés de ces dons spontanés émanant de la générosité du peuple, les 
prélèvements comportent donc les deux demi­shekalim des offrandes 
obligatoires. 
Ces « demi­mesures » interpellent, d’autant que nous les retrouvons à 
d’autres endroits dans la Parasha, notamment lorsque HaShem donne les 
dimensions à respecter pour la construction du Aron, l’arche qui doit 
recevoir la Torah (les tables de la Loi), que l’on peut voir comme le cœur 
du Mishkan, son élément le plus saint. 

« Ils feront une arche en bois de Chittim, de deux coudées et demi de long, 
d’une coudée et demi de large et d’une coudée et demi de haut. » (Chemot 
25, 10)
L’arche sainte doit donc être construite avec de l'or et du bois, matériau à la 
fois vivant et périssable, et ses mesures dans les trois dimensions (ainsi que 
les mesures de son couvercle, exposées au verset 17) comprennent toutes 
des demi­coudées, elles donc sont brisées de tous les côtés !
Cela pourrait nous apprendre que l’humilité et la « brisure de l’âme » sont 
également nécessaires à la réception de la Torah. Sans brisure, pas de 
Torah !
La brisure est un motif à la fois récurrent et fondamental dans la réception 
de la Torah. 
Rappelons le coup de force de Moshé vis­à­vis de HaShem, lors de la faute 
du veau d’or (relaté à deux reprises : Chemot 32, 19 et Devarim 9, 17) : il 
se saisit des premières tables et les jette au sol pour les briser… Le Midrash 
parle d’une véritable lutte avec HaShem !
Sur ce geste inouï, Rachi nous livre son ultime – et saisissant­ commentaire 
du Houmash sur le tout dernier verset de la Torah, qui rappelle « la main 
puissante – HaYad Ḥazaka – de Moshé » : 
Vehiskima Darat HKBH le’Darato, chené’émar (Chemot 34, 1) : « Acher 
Chibarta… Shishar Koakha Che’Chibarta. »
Rachi lit donc le « Acher » en « Yishar » : ton geste fort est un geste juste, 
indiquant que
HaShem a finalement approuvé cette force juste (Yishar Kokhaḥas) de 
notre prophète !
La loi orale ira même plus loin, puisque nous lisons dans le traité Menaḥot 
99b au nom de Resh Laqich, commentant le même verset (Ibid.) : 
« Il y a des cas où l’annulation de la Torah devient son fondement ! ».
Rappelons que les débris des premières tables ont été précieusement gardés 
au sein du Aron HaQodesh… Et que c’est à la suite de leur destruction par 
Moshé, que les deuxièmes tables, incluant la loi orale – justement celle 
préservée et transmise par les hommes, dans une dimension plus 
« digeste », selon leur entendement – nous ont été données.
La réjouissance du Ta’hach
Parmi les multiples matériaux nécessaires à l’érection du Mishkan, on 
relève un autre élément pour le moins étrange. 
« Et des peaux de bélier teintes en rouge et des peaux de Taḥash et des bois 
de Chittim. » (Chemot, 25, 5) 
Le Taḥash… Quel est cet animal mystérieux dont les peaux serviront au 
sanctuaire de HaShem ? Rachi explique : « C’est une espèce animale qui 
n’a existé que pour la circonstance (Shabbat 28b). Elle portait de multiples 
couleurs et le Targoum Onqelos traduit par sasgouna : elle se réjouissait 
(sass) et se glorifiait de sa polychromie (gavna) » !
Incroyable… La joie provoquée par les couleurs vives et multiples d’un 
animal créé uniquement pour l’occasion sont donc nécessaires au Mishkan 
et à la Présence divine sur terre ! C’est un grand enseignement, nous 
rappelant combien la dimension de la « Simḥa » est fondamentale dans la 
Torah. 
Et la récompense est immense, puisque comme il est indiqué un peu plus 
loin : « Et ils Me feront un sanctuaire et Je résiderai au milieu d’eux 
(Betokham) » (Chemot, 25, 8)
Lorsque Betsalel et les Bneï­Israël auront réalisé cette œuvre magnifique 
qu’est le Mishkan, le Chekhina pourra résider non seulement en son 
intérieur, mais en chacun d’entre eux ! (Betokham et non Betokho) !
Shabbat Shalom

3
Mille-Feuille DU 34 / 44



M
ay

an
e 
Ḥ

ay
im

 ­ 
םם יי
יי חח

ןן   יי
יי עע
Prendre un remède le Shabbatממ Halakha yomit

La Guémara Shabbat explique à plusieurs reprises que pendant 
le Shabbat, il est interdit de prendre toutes formes de remèdes, 

destinés à soigner une maladie qui ne présente pas de danger.
Cette interdiction a pour motif un décret de nos Maîtres qui 
interdisent le geste de broyer des plantes médicinales.
En effet, Ḥazal ont constaté l'angoisse qui s’empare des gens 
lorsque la maladie les frappe, eux­mêmes ou leurs proches, et les 
pousse parfois à enfreindre de véritables interdictions de la Torah 
pendant le Shabbat, afin de préparer les médicaments pour un 
malade, comme broyer des plantes pour en faire un remède (c'est­
à­dire réduire en poudre certaines herbes aux propriétés 
thérapeutiques comme c'était l’usage à l'époque du Talmud). C’est 
pourquoi nos Maîtres ont interdit d’utiliser toutes sortes de 
médicaments pendant le Shabbat.
Il existe cependant des manières de se soigner qui sont autorisées 
pendant le Shabbat.
Selon certains avis halakhiques, puisque de nos jours on n'a plus 
l’usage de fabriquer des médicaments à la maison, ce décret n’a 
plus lieu d’être.
Selon notre Maître le Rav Ovadia Yossef z.ts.l, il faut tenir compte 
de cette opinion pour autoriser dans certains cas.

Un médicament destiné à préserver la vie
Maran écrit dans le Beit Yossef (chap.328) au nom de nos Maîtres 
les Rishonim (décisionnaires de l’époque médiévale) qu'il est 
évident que ce décret des Sages ne s’applique aucunement à une 
situation de véritable danger de mort. Cela signifie que lorsqu’il y a 
le moindre risque que la maladie mette la vie du malade en danger, 
c'est un devoir de profaner le Shabbat, puisque rien ne se dresse 
devant une situation de danger de mort, même s’il ne s’agit que 
d’un doute.
Lorsqu’il y a plusieurs doutes qui peuvent laisser penser qu’il ne 
s’agit pas réellement d’un danger de mort, dans toutes situations à 
risque, nous devons transgresser le Shabbat pour porter secours 
au malade, dès lors qu'il y a la moindre possibilité d'une situation de 
danger.
Même s’il faut enfreindre de véritables interdits de la Torah, comme 
circuler en voiture ou autre, nous avons l’obligation d'accomplir ces 
actes normalement interdits pour parer à une situation de danger 
de mort.
Nos Maîtres ont pris le décret interdisant de prendre des 
médicaments pendant le Shabbat seulement pour un malade 
souffrant d’un simple trouble (douleur ou indisposition physique). 
Mais si cette personne peut encore se déplacer comme toute 
personne en bonne santé, il lui est interdit de prendre des 
médicaments pendant le Shabbat.

À qui est­il permis de prendre des médicaments pendant le 
Shabbat ?
Si une personne souffre d’une simple indisposition pendant le 
Shabbat, il lui est interdit de prendre un médicament pour soigner 
son indisposition.
De même, si une personne a attrapé froid ou bien qui tousse 
pendant le Shabbat, il lui est interdit de prendre un médicament 
pour soigner sa toux ou son refroidissement.
Par contre, si son état touche l’intégralité du corps, ou bien si elle 

doit s’aliter du fait de son état, même si sa vie n’est pas en danger, 
il lui est permis de prendre un médicament pour se soigner, car 
pour cette catégorie de malades, nos Maîtres n’ont pas interdit de 
se soigner par crainte d’écraser des plantes médicinales.
A fortiori dans une véritable situation de danger, il est permis de 
réaliser pour le malade tout ce qui est nécessaire pour le guérir.

La règle pour un enfant
Les enfants jusqu’à l’âge de neuf ans ne sont pas concernés par le 
décret de nos Maîtres au sujet de la médication pendant le 
Shabbat. Par conséquent, il est permis de leur donner des remèdes 
ou de leur pratiquer toute forme de médication. (Hazon Ovadia 
Chabbat vol.3 page 361).
En conclusion : à une personne qui n’est pas véritablement 
malade, et qui souffre seulement d’un mal quelconque, comme la 
toux ou un mal de ventre par exemple, mais qui peut marcher 
comme une personne en bonne santé, il est interdit de prendre des 
médicaments pendant le Shabbat pour soigner son mal.
Mais si la personne est tellement malade que tout son corps 
souffre, ou bien si la personne doit s’aliter, il lui est permis de 
prendre des médicaments pour se soigner. De même, il est permis 
de donner des médicaments à un enfant pendant le Shabbat 
jusqu’à l’âge de neuf ans.

Les antibiotiques – les médicaments à base d’hormones
Il existe un autre cas où il est autorisé de prendre des médicaments 
pendant le Shabbat.
En effet, lorsque la personne a commencé à les prendre avant 
Shabbat, et que l’arrêt des médicaments pendant le Shabbat 
risquerait de provoquer une souffrance importante, comme 
lorsqu’on prend des médicaments antibiotiques dont le traitement 
doit s’étendre sur plusieurs jours consécutifs et dont l’arrêt 
entraînera des complications dans le traitement du malade, dans ce 
genre de situation, l'opinion de la majorité des décisionnaires est 
qu’il faut autoriser la prise de médicaments même pendant le 
Shabbat, car il y a différents arguments pour autoriser dans ce cas.

C’est l’opinion du Gaon Rabbi Chelomo Kluger qui écrit que tant 
que l’on a commencé à prendre le médicament depuis la veille de 
Shabbat, il n’est probablement pas à craindre que l’on prépare le 
médicament pendant le Shabbat. En effet, si l’on a commencé 
depuis la veille de Shabbat, on a probablement préparé ce qui nous 
sera nécessaire pendant le Shabbat, et par conséquent, il n’y a pas 
à imposer de rigueur dans ce cas.
De plus, de nos jours il n’est pas à craindre qu'on écrase des 
plantes médicinales pour en fabriquer des médicaments, car nous 
n’avons pratiquement plus cet usage. C’est pourquoi, en dépit du 
grand principe selon lequel, même si la raison d’une institution 
disparaît, le décret garde toute sa validité, malgré tout, en situation 
de grande souffrance, comme lorsqu’on est sous traitement 
antibiotique, on peut autoriser la prise de ces médicaments même 
le jour de Shabbat.
Il en va de même pour des médicaments à base d’hormones, dont 
l’arrêt peut causer une grande indisposition, il est donc permis de 
les prendre pendant le Shabbat, tant que l’on a commencé à les 
prendre avant Shabbat.

4

Mille-Feuille DU 35 / 44



 

 

koidinov-de-amis-https://www.allodons.fr/les 

 בס''ד 

Parachat Trouma – mois d’Adar 

D’après l’Admour de Koidinov shlita 
 

 ) ב  ,כה: שמות (  ... מֵאֵת כׇּל אִישׁ אֲשֶׁר יִדְּבֶנּוּ לִבּוֹוְיִקְחוּ לִי תְּרוּמָה  …

Ils feront un prélèvement pour Moi, chacun selon l’élan de son cœur etc… 

 

Le midrach dit : Hakadoch Baroukh Hou demanda que tous fassent un don pour le tabernacle après 
qu’ils aient prononcé : ''Naassé vé Nishma'' (nous accomplirons (la Torah) puis ne comprendrons). 

Apparemment il aurait fallu au préalable 
entendre les injonctions d’Hachem, et ensuite décider 
de les accomplir. Cependant les Béné Israël firent le 
contraire, car ils souhaitaient ardemment faire la 
volonté d’Hachem. En conséquence, ils acceptèrent 
spontanément de respecter toutes les mitzvot, avant 
même d’en avoir reçu l’ordre. 

Hakadoch Baroukh Hou demanda aux Béné 
Israël de contribuer à la construction du tabernacle 
afin qu’ils apportent un don de tous leurs cœurs, en 
désirant que la présence divine réside parmi eux, ce 
qui est la condition pour qu’elle puisse effectivement 
se trouver en leur sein. 

C’est pour cette raison qu’au moment où les 
Béné Israël s’exclamèrent : « Nous ferons puis nous 
comprendrons », Hakadoch Baroukh Hou demanda 
aussitôt leur contribution au tabernacle, car en voyant 
leur désir ardent d’être proche de Lui, Il profita de ce 
moment propice pour leur donner l’ordre de prélever 
tous les matériaux nécessaires à la construction du 
tabernacle, afin que grâce à ces dons d’amour, la 
présence divine puisse vraiment résider parmi 
eux. 

Ainsi en était-il au temps de Morde’haï et d’Esther, comme la guemara nous dit 
que lorsque les Béné Israël virent le miracle de Pourim, ils furent saisis d’un amour 
intense pour Hachem, et acceptèrent à nouveau la Torah de tous leurs cœurs. Et 
ainsi en est-il chaque année, durant le mois d’Adar et la période de Pourim : 
chaque juif ressent tout d’un coup un élan d’amour inconditionnel et un désir 
de se rapprocher d’Hachem, et prend sur lui de respecter la Torah et les mitzvot. 

 

Mille-Feuille DU 36 / 44

Koidinov



1 

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

--  tteerroouummaa  --  

DANS L ’ORDRE    
Le premier Objet du Michkan que Moché Rabenou 
devait construire, c'est le Aron ,  Armoire   en bois 
couverte d'or à l'intérieur et à l'extérieur.  On y plac-
era les Tables de la Loi reçues  au Sinay -  les entières 
et les brisées- ainsi que le Sefer Tora écrit  par Mo-
ché.  
Ensuite, après  y avoir déposé la Tora   , tu le re-
couvriras   d'un couvercle en or, le Kapo-
ret,   surplombé par les 2 chérubins en or.   Qui 
symbolisent l'Amour entre HaKadoch B"H et le 
Am Israel.                 
Rachi demande (XXV,21) pourquoi la Tora ré-
pète plus loin, tu placeras les Tables de la Loi 
dans ce Aron,et tu le recouvriras  du Kaporet?    
Et Rachi répond, , pour bien préciser de ne pas pos-
er ce Kaporet tant que tu n'y auras pas placé les 
Louh'ot.  
On peut s'étonner  d'une telle insistance, quelle 
en est (pour nous) la signification?    
Peut être, pour dire que tant que le 
Talmid  H'akh'am   n'est pas rempli de Toute la Tora, 
il ne doit pas s'occuper de Kabala, de ne  pas vouloir 
approfondir la relation mystique entre les deux 
Chérubins, entre le Ciel et nous.      
D'abord le Chass et les Poskim, le reste vien-
dra  après...  

Chabat Chalom  

LLee  mmoott  dduu    RRoocchh  YYéécchhiivvaa  

FEUILLET 

nn° 11 
AAddaarr  
  55778866  

Nous avons une mitsva d ’avoir la émouna envers Hachem . Cette mitsva nous 
permet d’influencer toute notre vie et d ’avancer dans le chemin 
d’Hachem. Elle est la base de tout notre service divin . 
Sans émouna, il est difficile de construire une rela-
tion solide avec Hachem et d ’accomplir les 
mitsvot avec profondeur.  
Selon le Ramban, cette mitsva est la premi-
ère qui a été donnée aux Bnei Israel dans 
les Dix Commandements:  « Anochi Hachem 
Elokecha » — Je suis Hachem ton D.ieu.  
Hachem nous dit qu ’Il est notre seul D.ieu. 
Avant même de nous ordonner d ’autres com-
mandements, Il établit cette vérité essentielle : 
reconnaître Son existence et Son unicité.  
Cette phrase, nous la disons deux fois par jour dans le 
Shema Israël afin de nous rappeler chaque jour l ’existence 
d’Hachem.  Ce rappel quotidien montre que la émouna doit être entretenue en 
permanence. Elle ne doit pas rester théorique ; elle doit être vivante et présente 
chaque jour. 
La grande question que l ’on peut se poser est la suivante :  
Qu ’est-ce que la émouna que nous devons réellement avoir ?  
Certains pensent que c ’est simplement croire en Hachem. Pour eux, la émouna 
consiste uniquement à croire qu ’Hachem existe.  
Mais la mitsva ne consiste pas seulement à croire en Hachem. Elle consiste surtout 
à savoir qu’Hachem existe et à se rappeler qu ’Il intervient à chaque instant de 
notre vie . Il ne s ’agit pas seulement d ’une croyance abstraite, mais d ’une certitude 
intérieure. Savoir qu ’Hachem existe signifie comprendre que rien n ’est laissé au 
hasard et que chaque détail est dirigé par Lui.  
On peut alors poser une autre question : Comment Hachem nous demande -t-Il 
de maîtriser un sentiment, celui de la conscience de Son existence ? Suite p2  

RRaavv  ddoovviidd  mmaarrggoouulliieess  

Kecher Chelomo

Mille-Feuille DU 37 / 44



2 

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

 
Pour savoir qu ’Il existe, il faut réfléchir et observer la 
manière dont le monde fonctionne . Il faut contempler les 
miracles quotidiens dont chacun bénéficie. Chaque élément de 
la nature fonctionne avec précision. Rien n ’est désordonné.  
Mais Hachem s ’est caché dans la nature. Sinon, il n ’y aurait 
plus de mitsva de reconnaître qu ’Il dirige le monde. Justement, 
la grandeur de la émouna consiste à reconnaître Sa pré-
sence même lorsqu ’elle est dissimulée dans les lois de la 
nature.  
Cependant, pendant quarante ans, Hachem nous a fait des 
miracles dévoilés. 
C ’est de la sortie d’Égypte que nous pouvons puiser toute notre 
émouna. Là -bas, Hachem nous a clairement montré qu ’Il 
dirige le monde. Il a renversé les lois de la nature afin 
d’affirmer Sa puissance au sein du peuple d ’Israël.  
Lors de la première plaie, on voit que lorsqu ’un Juif prenait de 
l’eau dans sa main, elle restait de l ’eau. Mais lorsqu ’un Égyp-
tien prenait cette même eau, elle se transformait en sang. Le 
même élément changeait selon la volonté d ’Hachem. Ce 
n’était pas une illusion, mais une démonstration claire que 
la nature elle -même est soumise à Sa parole.  
Lors de l ’ouverture de la mer, tous les Juifs ont pu passer. Puis, 
immédiatement après, la mer s ’est refermée sur les Égyptiens. 
Il n ’y avait aucune erreur. Tout était précis. Il n ’y avait que 
des miracles. 
On voit aussi tous les miracles dont les Juifs ont bénéficié pen-
dant quarante ans dans le désert, où ils percevaient la présence 
d’Hachem à travers la manne et le puits de Myriam. Durant 
toute cette période, la émouna était nourrie par des mira-
cles visibles.  

Mais puisque la sortie d ’Égypte 
est le fondement de notre 
émouna, il y avait une crainte : 
que cela ne se transmette pas 
de génération en génération. 
C ’est pour cela 
qu’Hachem a institué de 
nombreuses mitsvot afin 
que cet événement reste 
toujours ancré dans le 
peuple d ’Israël.  
Comme la mitsva des téfilines, dans 
lesquelles sont écrits les quatre passages évoquant la 
sortie d’Égypte. Ou la mitsva de Pessa ’h, où chaque année nous 
nous remémorons les miracles vécus par nos ancêtres en 
Égypte. Ou encore la mitsva mentionnée dans la paracha 
Michpatim, de libérer le serviteur hébreu, afin de se rappeler 
que nous aussi avons été esclaves en Égypte et qu ’Hachem 
nous a libérés d ’une main forte.  
Après tout cela, on comprend qu’il n ’est pas si difficile de 
«maîtriser » ce sentiment qu ’Hachem existe . En réalité, ce 
n’est pas seulement un sentiment ; c ’est une conclusion qui 
vient de l ’observation, de la réflexion et de l ’histoire de notre 
peuple. 
On pourrait penser qu ’il existe une contradiction entre croire 
en Hachem et savoir qu ’Il existe. Mais plus l ’existence 
d’Hachem est claire dans notre esprit, moins il y a de place 
pour le doute. Et lorsque cette clarté est acquise, on peut 
avancer dans la volonté d ’Hachem avec force et stabilité.  

 
 Propos recueillis par Reouven Amsellem  

 Ba’hour de la promotion actuelle  

IIcchhaaii  ssoouussssaann  RAYONNE LÀ OÙ TU ES  
La paracha de la semaine, Terouma, est consacrée en grande par-
tie à la construction des ustensiles utilisés pour le Mishkan 
(endroit où Hachem réside avec nous), le Arone  (endroit où l ’on 
range le Séfer Torah et les Tables de la Loi), les  Badim (barres pour 
porter le Arone, la Kaporet  (couvercle qui sert à recouvrir le Arone, 
les Krouvim  (les chérubins qui ont de grandes 
ailes et un visage d ’enfant), le Choul ’hane 
(table où l ’on déposait les 12 pains), et la 
Ménora . 

Nous allons nous attarder sur le passouk qui 
parle de la Ménora  : « Et tu feras une ménora 
en or pur ; d ’une seule pièce sera faite la 
ménora : son pied et sa tige, ses coupes, ses 
pommeaux et ses fleurs viendront d ’elle. » 

Sur ce verset Rachi nous dit que « la ménora 
sera faite d’elle-même ». Comme Moché n ’arri-
vait pas à la réaliser, Hachem lui dit : « Jette le 
bloc d ’or dans le feu et la ménora se fera 
d’elle-même. » C ’est pour cela que Rachi  dit « 
elle sera faite » et non « tu feras ».  
À ce sujet, le Hafets Haïm nous pose une 
question : pourquoi Moché a -t-il construit tous les ustensiles du 
Mishkan  sans trop de difficulté, alors que pour la ménora il n ’a 
pas réussi, jusqu ’à ce que Hachem lui ordonne de jeter le bloc 
d’or pour qu ’elle se fasse seule ? 

À cela, le Hafets Haïm répond simplement que lorsque Hachem dit 
à Moché de faire la ménora, Moché vit par prophétie que des mo-

ments difficiles allaient arriver. Désespéré de voir la guéoula arriver, 
il dit à Hachem : comment puis - je construire la Ménora, lumière 
des Bné Israël, alors que tant d ’obscurité se profile ? C ’est pour 
cela que Hachem lui dit : « Elle se fera d ’elle-même. » 

La Ménora ne représente pas 
seulement une lumière matérielle, 
mais une lumière spirituelle. De la 
même manière qu ’elle éclairait le 
Michkan et le peuple d ’Israël, chaque 
Juif doit, à son niveau, devenir une 
lumière.  Chacun a la capacité d ’é-
clairer autour de lui par ses mitsvot, 
son comportement et sa foi. Même 
lorsque l ’obscurité semble dominer, 
nous avons la responsabilité d ’ap-
porter de la lumière dans le monde. 
Comme la Ménora qui diffusait sa 
lumière vers l ’extérieur, nous devons 
nous aussi nous éclairer nous -mêmes 
et éclairer les autres, afin de préparer 
le monde à la venue du Machia ’h. 

Ainsi, même si nous traversons des 
périodes difficiles, il ne faut pas oublier que Hachem est toujours 
derrière nous et que c’est Lui qui amènera la guéoula dans ce monde, 
ainsi que le Machia ’h ,très bientôt de nos jours, amen. 

              -                              

Mille-Feuille DU 38 / 44



3 

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s;

 é
du

ca
tio

n;
 ch

al
om

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.c
om

 

Lorsque le manque d'argent se fit ressentir fortement dans les 
yeshivot des pays de l'Europe de l'Est, plusieurs rabbanims ont 
pris la décision d'aller récolter de l'argent pour sauver les yeshi-
vot. Plusieurs grands de la génération ont alors voyagé vers Varsovie. 
Arrivés là -bas, ils organisèrent une réunion avec d'importantes per-
sonnalités de la ville afin de présenter leur projet. Ont également été 
invités des chefs d'édition de journaux de la communauté juive dans 
le but de diffuser l'objectif de la venue des rabbanims. 

Après que Rabbi Zalman Sorotskin  se fut levé et eut prononcé un 
discours, un des chefs d'édition présents lui 
demanda sur un ton moqueur : « Pourquoi 
le Gaon de Lublin, Rabbi Meir Shapira, a
-t- il tant réussi à récolter de l'argent 
pour construire un beau bâtiment pour 
sa yeshiva, tandis que vous n'arrivez 
même pas à nourrir vos étudiants ? » 
L'intention de celui qui a posé la question 
était mauvaise ; il voulait amoindrir l'im-
portance de la récolte et empêcher certaines 
personnes de participer.  

Le Rav lui a répondu ainsi : « Dans notre 
Paracha Terouma, Hachem nous a ordonné 
de participer à la construction du Michkan. 
Cependant, il n'a pas donné de somme fixe ou minimale, mais chaque 
homme est tenu de donner autant que son cœur a envie d'offrir. 
Tandis que lorsque Hachem nous a donné de participer aux offrandes 
des sacrifices, chacun a été ordonné de donner la même somme :  בקע
 Tout le monde doit donner la même somme, même le plus לגולגולת
pauvre. Pourquoi la Torah n'a -t-elle pas compté sur la générosité 
du peuple pour participer au sacrifice, comme elle l'a fait pour la 
construction du Michkan, en laissant chacun donner ce qu'il 
souhaite ?  
La réponse est très simple affirma le Rav : la Torah savait que lorsqu'il 
s'agissait de construire un bâtiment, les gens sont beaucoup plus 
généreux et participent avec joie, tandis que pour entretenir ces 
bâtiments et permettre de perpétuer leur objectif, les gens sont 

moins enchantés. Bien que logiquement, si on nous demande ce que 
Hachem préfère : le bâtiment où l'on offre les sacrifices ou les sacrific-
es eux-mêmes, il est évident que l'on répondra que l'objectif, le but, 
est plus important que le moyen et que les sacrifices sont préféra-
bles. La preuve, c'est que les sacrifices du peuple repoussent le Shab-
bat, tandis que la construction du Michkan ne repousse pas le Shab-
bat. 
Malgré cela, lorsque l'on a récolté l'argent pour la construction du 
Michkan, en un jour, il y avait déjà assez mais pour les sacrifices 

Hachem savait qu'il n'en serait pas ainsi, les 
gens ne seront plus aussi généreux. Il a dû 
alors fixer une somme pour que chacun 
soit tenu de participer.  
Le Rav continua : c'est la même chose 
pour les Yeshivot. Le but d'une Yeshiva 
est de faire grandir la Torah au sein du 
peuple d'Israël, tandis que les bâtiments 
ne sont que les moyens pour y arriver.  
Malgré tout, on trouve beaucoup de dona-
teurs intéressés à donner pour la construc-
tion d'un bâtiment, avoir une pièce à leur 
nom, une plaque à l'entrée du bâtiment, 

mais sont beaucoup moins nombreux ceux 
qui participent à nourrir et veiller aux besoins des élèves afin qu'ils 
puissent étudier la Torah. Cette participation paraît moins im-
portante, mais elle est en fait essentielle et primordiale car elle 
permet de perpétuer la lumière de la Torah.  
Le Rav Sorotskin a fini en lui disant « je suis sûr qu'une fois qu'il 
aura construit sa Yechiva le Gaon de Lublin aura beaucoup de 
mal à couvrir toutes les dépenses comme tous les Rachei 
Yechivots » et cela s'est effectivement passé ainsi. 

On voit par là la force des sages d'Israël qui arrive dans toutes les situ-
ations à répondre en se basant sur notre Sainte Torah qui n'est pas 
seulement un texte de loi mais un guide pour la vie.  
 

              -                     2 23 2  
                                        –             

RReeoouuvveenn  ttaaiieebb  CONSTRUIRE OU ENTRET ENIR?  

PPRROOMMOO  22001188//1199  

Mille-Feuille DU 39 / 44



  

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s; 

éd
uc

ati
on

; c
ha

lo
m

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.co
m

 

Pa
ra

ch
a 

de
 la

 se
m

ai
ne

; t
or

ah
; h

al
ak

ha
; m

ich
na

 e
n 

fra
nc

ai
s; 

éd
uc

ati
on

; c
ha

lo
m

 b
ay

it;
 h

ttp
://

w
w

w
.o

vd
hm

.co
m

 

Dans Parachat Terouma, Hachem dit   ועשו לי מקדש ושכנתי"
)שמות כה, ח(בתוכם"   

Pourquoi est -il écrit  בתוכםet pas בתוכו 
Cela nous enseigne qu ’Hachem ne veut pas habiter seulement 
dans un bâtiment, mais dans le cœur de chaque Juif.  
Le  כלי יקרexplique le verset : " מאת כל איש אשר ידבנו לבו 
 תקחו את תרומתי"
La Torah insiste sur le cœur. Ce n ’est pas la quantité qui 
compte, mais l ’envie de donner. 
On peut donner beaucoup sans 
cœur. On peut donner peu, 
mais avec un vrai amour.  
Pour Hachem, le plus important 
est que cela vienne de l ’intéri-
eur. Le Kli Yakar précise que 
cette générosité vient réparer la 
faute du veau d ’or. Là -bas, le 
peuple avait donné avec force et 
enthousiasme mais pour une mauvaise chose. Ici, Hachem leur 
demande d’utiliser cette même énergie pour le bien. 
On comprend que notre force et notre enthousiasme peu-
vent servir le bien ou le mal. Tout dépend de la direction.  
Le  אור החיים הקדושexplique que : " ce nועשו לי מקדש"  ’est pas 
seulement construire un Michkan dans le désert. C ’est aussi se 
construire soi -même. 
Chaque Juif doit faire de son cœur un endroit où Hachem peut 

résider. 
Le Michkan représente l ’homme :  
• L ’Arche représente la Torah dans la tête.  
• La Menorah représente la lumière de la Torah.  
• Le Mizbéa ’h représente le travail sur son mauvais penchant.  
Quand une personne fait la volonté d ’Hachem, elle devient 
un petit Michkan.  
Dans  ט ‘‘מסכת שבת דף מ ont voit que les travaux du 

Michkan sont la source des 39 travaux interdits le 
Chabbat.  
Chaque action dans le Michkan , depuis la coupe 
de l’or jusqu ’à la mise en place des planches, avait 
une raison précise et sanctifiait l ’espace. 
Le Chabbat reflète ce même principe dans le 
temps : chaque moment devient  ׁקָדוֹשsi on 
l’accomplit correctement. Ainsi respecter le 
Chabbat est une façon de faire descendre la 
présence d ’Hachem dans notre vie, ici et 

maintenant.  
Aujourd ’hui nous n ’avons pas le Michkan. Mais nous avons 
notre cœur et notre Chabbat. Si on donne à Hachem une 
place dans notre cœur, avec simplicité et sincérité, alors le 
verset devient vrai pour nous : ושכנתי בתוכם   et Hachem 
réside vraiment à l ’intérieur de chacun.  
 

Yossef Ellezam - Ba’hour de la promo 2022/23  

YYoosssseeff  eelllleezzaamm  UNE PLACE DANS SON C OEUR  

  

MMaarriiaaggee  

de Ygal Herrmann avec la 
fille de David Bengio 
de Mikhael Murciano 
de William Samama 
de Yonathan Soussan 

  
Vous aussi faites nous partager vos joies 
kecherchelomo@gmail.com 

 
 

 
 

-  
 

שו            

 
שו            

 

HHiissttooiirree  ddee  nnooss  ssaaggeess  

Mille-Feuille DU 40 / 44



  

                                Autour de la table de Shabbat n°527 Térouma

  

        

  

  

Ces Divrés Thora seront lus et  étudiés  LéYlouï Nichmat de mon grand-père Henri  Kossmann Haïm Nahum Ben 
Avraham Tihié Nichmato Tsroura Bétsrour Ha'Haïm (9 Adar)
Pour la réfoua chéléma de Chlomo Bob ben Jeannette Zaira Yéhoudit Haia Gimol bat Sarah Leroufoua Chlema Parmi 
les malades du clal Israël.

               

A votre bon cœur…
Notre Paracha suit celle des "jugements" (Michpatims) de la 
semaine dernière. Nous le savons la Thora nous a été donne 
le 6 Sivan avec tout son quorum de commandements. Depuis 
lors, chaque Ben Israël connait ce que lui demande le D.ieu 
du monde : accomplir les Mitsvots, étudier la Thora et ainsi 
devenir producteur de plus de bien sur terre (le schéma 
est  assez  simple  mais  nous  ne  sommes  pas  la  "Table  du 
Shabbat" pour rien…). Seulement il existe une suite ; c'est la 
construction  du  Mishquan  (Temple)  dans  le  désert.  Les 
Séfarims  Haquédochims  expliquent  que  Hachem  voulait 
avoir une résidence sur terre : "Dira BéTahtonim". C’est-à-
dire que la Tora et les Mitsots ont un but : celui de faire une 
résidence sur terre pour Hachem. En faisant une place à 
Hachem sur terre cela signifie, prosaïquement, que le monde 
tourne mieux, la Brakha se déverse en Terre Sainte et dans le 
monde et que le peuple est protégé bien mieux que tous les 
dômes et radars de Tsahal et des américains peuvent le faire.
Au début de la Paracha Moshé Rabénou demande aux Bnés 
Israël d'amener des prélèvements/Troumots. Rachi explique 
qu'il  s'agissait  de  trois  sortes.  Le  premier  c'était  pour  les 
socles  d'argent  (qui  soutenaient  les  poutres  de  bois  qui 
entouraient le Mishkan dans le désert). Le second c'était pour 
l'achat des sacrifices perpétuels (matin et soir était offert un 
sacrifice, Tamid, pour expier les fautes de la communauté de 
la journée) et enfin pour la construction du Temple. Celui qui 
avait un bon cœur offrait de l'or, pour l'autre de l'argent ou 
encore  du  bronze.  Le  Targoum  Yonathan  écrit  que  ces 
prélèvements n'étaient pas forcés (à l'exception du demi Sicle 
d'argent-Mahatsit  Hachéquel  qui  était  obligatoire).  Pour  ce 
qui concernait la construction du Mishquan chacun  donnait 
ce qu'il voulait.
Rachi écrit un Hidouch : "Et vous prendrez pour moi (Li) 
des  prélèvements…"  le  pronom  "Li"  (pour  Moi  dit 
Hachem)  vient  nous  apprendre  que  l'on  devait  amener 
l'offrande  au Nom de Hachem. C’est-à-dire que lorsque le 
fidèle offrait son offrande il devait le faire avec une intention 
pure : pour Hachem et pour rien d'autre (le verset impose que 
notre intention soit désintéressée).
Les  commentaires  demandent  :  pourquoi  a-t-on  besoin  de 
cette  précaution (au niveau de notre  intention)  or  dans un 
domaine plus proche de nous les Mitsvots, nous n'avons pas 

besoin que notre Kavana/intention soit  si  pure. Par exemple 
la Guémara (Pssahim 8a) enseigne que si un homme donne 
une Tsédaqua et  émet la condition qu'il  donne la  pièce au 
pauvre afin que son fils  guérisse de quelconques maux, le 
Talmud  conclut qu'il  s'agit  d'une  bonne  Mistva.  Donc 
pourquoi  notre  Paracha  a  besoin  de  souligner  que  les 
prélèvements  doivent  être  'Lichma"  (au  nom  de  Hachem) 
alors que pour les  autres Mistvots,  nous pouvons accomplir 
les  commandements  même  si  nous  "mélangeons"  d'autre 
Kavanots ? Intéressante comme question, n'est-ce pas ?
La réponse que je vous propose suit un développement du 
Rav  Elhanan  Wasserman  Hachem  Yquom  Damo  (dans 
Quovets  Chiourim  Pssahim  171). Il  opère  une  distinction 
entre le Lichma des prélèvements et le Lichma des Mitsvots 
(son  développement  est  profond,  je  n'extrais  que  les  très 
grandes lignes).
Lorsqu'un homme accomplit un commandement de la Thora 
il  doit  le  faire  dans  l'intention  d'accomplir  la  Mitsva  de 
Hachem. Cependant même si j'ai la bonne intention de faire 
la Mitsva et que je rajoute une quelconque intention qui n'a 
rien  à  voir  avec  la  Mitsva,  le  commandement  initial  est 
accompli.  La  deuxième  intention  n'entache  pas  l'acte  car 
finalement j'ai eu, aussi l'intention de faire la Mitsva comme 
la Thora me l'a demandé. Par exemple j'étudie le Talmud de 

Babylone, n'est-ce pas, afin d'épater tout mon entourage et 
qu'on m'appelle dorénavant "Mickael-l'érudit". C'est vrai que 
Mickael  aurait  mieux fait  d’étudier  "Lichma" sans  aucune 
intention  particulière  si  ce  n'est  d'accomplir  la  volonté  de 
Hachem.  Cependant,  même  s'il  le  fait  pour  épater  son 
entourage, puisqu'il a eu la volonté de faire la Mitsva c'est 
suffisant et en cela il a accompli le Talmud Thora.
Cependant pour les prélèvements je dois faire attention de ne 
pas rajouter au Lichma  une autre intention car il s'agit d'un 
"Yh'oud" :  une prédisposition à la chose.  C’est-à-dire que 
lorsque je donne un kilo d'or pour les ustensiles du Temple, 
ma  pensée  a  le  pouvoir  de  faire  "tomber"  une  certaine 
sainteté  sur  l'objet.  Il  faut  donc  qu'elle  soit  entièrement 
désintéressée.  Autre  cas  similaire,  un  pèlerin  amène  le  14 
Nissan le mouton pour l'agneau Pascal (sacrifice). Or si notre 
homme  se  trompe  et  sanctifie  l'animal  au  nom  de  deux 
Quédouchots (saintetés),  il pense sanctifier l'animal comme 
un  Korban  Pessah  et  aussi  comme  un  Chlamim  (autre 

Ne pas jeter, mettre dans la guéniza, ne pas lire pendant la prière et la sortie de la Thora

Autour de la table du Shabbat

Mille-Feuille DU 41 / 44



catégorie). Son agneau est impropre pour le Pessah car il faut 
le sanctifier uniquement au nom du Pessah et rien d'autre.
Le Rav Elhanan fait  une distinction entre les Mitsvots qui 
s'adressent à l'homme, faire tel ou tel acte comme mettre les 
Tephillin ou faire le  Shabbat :  dans ce vaste domaine même 
si  je  n'ai  pas  une  intention  totalement  désintéressée  il 
n'empêche que j'ai accompli la Mitsva. Mais par rapport aux 
sacrifices ou les prélèvements, la Mitsva est de faire tomber 
sur l'objet une Quédoucha. En conséquence je dois veiller à 
ce que mon intention soit exclusive.
Les choses sont assez complexes, je l'avoue, et il  existe des 
avis  divergents  au  niveau  de  la  Hala  'ha  sur  le  domaine. 
Cependant  nous  avons  appris  cette  semaine  que  dans  le 
domaine  spirituel  les  choses  sont  beaucoup plus  fines  que 
l'on croit.
Les  Sages  le  disent :  "Rahmana  Liba  Bayé…"  Hachem 
attend  de  nous  un  service  provenant  du  cœur.  Or  vous  le 
savez, une relation d'amour et de respect entre deux êtres 
ne  peut  être  qu'exclusive.  Donc  pareillement  avec 
Hachem qui est notre ami et notre soutien dans tous les 
moments de notre vie,  cela demande de notre part une 
pureté de cœur.
Le Sippour
L’armée en terre promise! On est  alors  à  la  sortie  de la 
guerre  des  Six Jours,  c'est  l'été  1967.  Le pays -  Béni  soit 
Hachem - est en pleine allégresse de la victoire inespérée sur 
l'ennemi. A cette époque dans une des bases militaires (sous 
le sceau du secret, on ne vous dévoilera pas l'endroit exact), 
on  a  demandé  à  un  bon  Juif  de  l'ancien  Ychouv,  le  Rav 
Chavtaï  Youdélévithch  Zatsal  de  venir  parler  devant  un 
parterre de soldats et  d'officiers de Tsahal.  Cet homme est 
Yérosolomitain de souche, et toute sa vie, il a renforçé les 
communautés juives d'Erets Israël à plus de crainte du ciel et 
dans  la  pratique  des  Mitsvots.  Ce  qu'on  appelle  ici  un 
Maguid/prédicateur.  Avant  de  prendre  la  parole,  le  Rav 
Chavtaï  écouta  le  discours  de  l'officier  qui  introduisait  la 
conférence.  Tout  le  propos  du  gradé  était  de  dire  avec 
beaucoup  d'assurance  combien  la  victoire  a  été 
sensationnelle, grâce à l'Armée de l'Air, des Blindés et aussi 
de l'Armée de Terre. C'est qu'on a gagné cette guerre grâce à 
notre Armée qui  est  l'une des  meilleures  du monde! Cette 
victoire a eu lieu grâce aussi à ce que l'ensemble des corps 
d'armée  ont  travaillé  main  dans  la  main,  depuis  le  simple 
soldat  jusqu'aux  ingénieurs  de  l'Armée.  C'est  de  cette 
manière qu'on a réussi à infliger une défaite à l'ennemi. Pour 
conclure,  mes  amis,  est  venu  de  Jérusalem  ce  Rav  (en 
désignant  Rav  Youdélévitch)  qui  va  nous  expliquer EN 
QUOI les élèves des Yéchivots ont participé à la victoire, en 
restant  bien  au  chaud  à  Bné  Braq  ou  Jérusalem??  A ce 
moment le Rav Youdélévitch monte sur l'estrade, cet homme 
avait à l'époque une quarantaine d’années. Tous les yeux de 
l'assemblée scrutent ce juif en habit traditionnel :  redingote 
noire,  papillotes ornant  un  visage  avec  une  longue  barbe 
noire : en un mot un vrai Juif des anciens temps. Il ouvre la 
bouche et  commence  son discours :  « Mes chers soldats, on 
me pose la question de savoir qu'est-ce que les élèves des 
Yéchivots  ont  bien  pu  apporter  à  l'effort  national  pour  la 
guerre?  Comme  vous  le  savez  tous,  les  pronostics,  juste 

avant  le  début  des  hostilités  étaient  fort  pessimistes.  Les 
informations  prévoyaient  près  de  60  000  morts !  Que 
Hachem nous en préserve! Même les jardins publics de Tel 
Aviv et ceux de Jérusalem étaient réquisitionnés au cas où il 
faille effectuer  l’enterrement de manière précaire des morts 
juifs  tombés  au  combat.  Maintenant,  je  vous  pose  la 
question :  qui  aurait  eu la  tâche d'ensevelir  ces  nombreux 
cadavres?  Qui  aurait  eu  la  tâche  de  donner  une  dernière 
sépulture aux pauvres soldats tombés au champ d'honneur? 
Bien-sûr cela aurait été les élèves des Yéchivots qui auraient 
fait  cette  difficile  besogne.  Ils  auraient  accompli  la  tâche 
avec beaucoup d'abnégation pour enterrer leurs frères tués au 
combat. Et alors, dans ce cas, votre officier qui m'a devancé 
aurait pu ajouter dans son allocution qu'on devait AUSSI tirer 
son chapeau sur les élèves des Yéchivots qui ont pris part à 
l'effort national de la guerre. Mais, chers soldats, Haquadoch 
Barouh Hou  n'a PAS voulu ainsi.  Il  n'a pas voulu que les 
élèves des Yéchivots  arrêtent leur étude de la Sainte Thora 
C'est alors qu'un décret a circulé dans les cieux et dans tous 
les mondes spirituels : "Le Beth Din d’en haut ne permet pas 
qu'il y ait 60 000 morts" et le mérite fantastique de l'étude de 
la  Thora  des  Yéchivots  aussi,  a  protégé  les  armées  au 
combat!!  Donc  j'affirme  que  les  Lomdé  Thora/ceux  qui 
étudient  la  Thora,  ont  participé  à  l'effort  de  guerre  en 
EVITANT les 60 000 morts. D'autre part c'est eux aussi qui 
ont  permis  à  ce  que  les  jardins  publics  de  Tel  Aviv  et 
Jérusalem restent des endroits où il fait bon se promener et 
ne  de  pas  tomber,  que  D.  nous  en  préserve,  dans  des 
sépultures  toutes  fraiches!  Donc  LEVEZVOUS soldats  de 
Tsahal et RECONNAISSEZ les bienfaits de Hachem et de sa 
Thora. Le Talmud Avoda Zara 3 dit qu'à la fin des temps les 
Nations du monde vont plaider devant le tribunal céleste que 
toutes les guerres qu'ils ont faites c'était POUR ISRAËL afin 
que les Bnés Israël étudient la Thora!! Hachem répondra:" 
C'est MOI, qui fais la guerre!!" C'est que les conflits entre les 
nations ne sont pas des conflits simples entre des hommes, 
mais  c'est  que  l'homme est  tiré  dans  un  conflit  bien  plus 
grand  que  lui.  Donc  ce  n'est  pas  convenable  de  dire  que 
NOUS avons gagné, c'est NOTRE génie qui l'a emporté, car 
tout est dans la main bienveillante de Hachem »
Fin des paroles de Rav Youdélécitch Zatsal.

Shabbat Chalom et à la semaine prochaine    Si D.ieu Le 
Veut     David Gold
Réfoua  Chléma  pour  Arié  Leib  Ben  Sarah  et  de  Ilan 
(Alain) Ben Sarah parmi les malades du Clall Israël
Zéra Chel Quaïama à David Méir Ben Perlette Myriam
Ceux qui veulent s'associer à la diffusion d'un nouveau 
best-seller  de  56  super-Sippourims  peuvent  prendre 
contact au 
Tél : 00972 0556778747
E-mail : dgbo36@gmail.com
Léylouï Nichmat de l'Avreh Hatsadiq David Ben Aharon 
Moshé  (Lichinski)  Tihié  Nichmato  Tsroura  Bétsrorr 
Ha'Haim (Elad)

Ne pas jeter, mettre dans la guéniza, ne pas lire pendant la prière et la sortie de la Thora

Mille-Feuille DU 42 / 44



Bnei Shimshon

Mille-Feuille DU 43 / 44



 

 
 

 

 

« Parle aux enfants d'Israël, et qu'ils prennent pour Moi une offrande ; de tout homme dont 
le cœur est généreux, vous prendrez Mon offrande. (Exode 25:2) » 

Le Or Ahaim  pose la question suivante : pourquoi le verset répète-t-il l'expression "vous 
prendrez Mon offrande" après avoir déjà dit "qu'ils prennent pour Moi une offrande" ? 
Pourquoi cette redondance ? 

Il répond en expliquant qu'il existe deux types d'offrandes : 

1. Celles qui proviennent de la générosité du cœur. 

2. Celles qui sont données sous contrainte. 

L'offrande qui vient du désir sincère et de la générosité du cœur est la plus précieuse et la plus 
désirée par Hachem. En revanche, celle qui est donnée par obligation, sans envie ni volonté 
réelle, est d'un niveau inférieur. 

Ainsi, on peut interpréter le verset de la manière suivante : "Parle aux enfants d'Israël, et qu'ils 
prennent pour Moi une offrande" – cela fait référence à l'offrande imposée, qui n'est pas 
véritablement qualifiée de "Mon offrande", mais simplement une offrande ordinaire. 

En revanche, "de tout homme dont le cœur est généreux, vous prendrez Mon offrande" – 
cette offrande, qui provient du désir sincère et volontaire du donateur, est celle qui mérite 
véritablement le titre de "Mon offrande", car elle est la plus précieuse aux yeux de Hachem. 

Ainsi, la répétition du verset vient souligner la distinction entre ces deux formes de dons et 
l'importance de la générosité du cœur dans le service divin. 

Shabbat Shalom 

 

Bnei Or Ahaim

Mille-Feuille DU 44 / 44


	Le feuillet de la Communauté Sarcelles
	Shalshelet News
	L’hebdo de Mir
	Devinettes sur la Paracha
	Messages sur la Paracha
	Boï Kala
	Baït Neeman
	Véyo’atsénou Kévatékhila
	Mayan Haim
	Koidinov
	Kecher Chelomo
	Autour de la table du Shabbat
	Bnei Shimshon
	Bnei Or Ahaim

