MILLE-FEUILLE
& CHABBATH =

Sélection de feuillels sur la Paracha a imprimer el déguster







‘le feuillet de la Communaute

Sarcelles

‘Dvar ‘Toerah

[l est écrit au début de notre Paracha:
«lls Me feront un Sanctuaire et Je
résiderai parmi eux» (Chémot 25, 8).
En dépit du fait qu’ll ne soit pas
limité dans l'espace, D-ieu a
exprimé le désir de demeurer dans
une Résidence matérielle. De ce
fait, on peut se demander pourquoi
Hachem a-t-1l ordonné de consacrer
un lieu physique afin qu’y réside Sa
Présence, alors qu’ll déclare Lui-
méme: «Est-ce que Je ne remplis pas
le Ciel et la Terre?» (Jérémie 23, 24)?
Pour répondre a cette question,
rappelons qu’Hachem est I'lllimité
absolu et qu’ll échappe a toute
limite, aussi bien physique que
spirituelle. Et de méme que I'on ne
peut Le saisir dans la dimension
spatiale, on ne peut non plus
L'appréhender par un concept qui
dépasse la notion d’espace, car un
tel concept est lui-méme sujet a des
restrictions. Or, D-ieu transcende
toute définition. Ce n’est que
lorsque |'espace et ce qui le
transcende, le limité et l'illimité, se
rejoignent que peut alors s’exprimer
Son essence, dont le propre est de
«concilier une chose et son
contraire». Tel est le sens du
Michkane (et plus tard du Beth
Hamikdache). Celui-ci était limité
dans son emplacement ainsi que
dans les dimensions de tout ce qui
le constituait. Méme les ustensiles
ui y étaient utilisés étaient limités
ans leur forme et dans leurs
dimensions. Plus encore, ces
spécifications  devaient  suivre
scrupuleusement  les  normes
édictées par la  Thora. Or,
précisément a travers |'ustensile le
plus sacré: [’Arche Sainte, on
pouvait  voir comment  ces
dimensions précises exprimaient

TEROUMA

I'illimité. En effet, dans le Saint des
Saints, I’Arche «ne prenait pas de
place» (Yoma 21a); gien que celle-
ci mesurait deux coudées et demie
de longueur et une coudée et demie
de largeur et que le Saint des Saints
était une salle de vingt coudées sur
vingt coudées, lorsque I'on plagait
I’Arche Sainte au centre du Saint
des Saints, on pouvait mesurer dix
coudées a sa droite et a sa gauche.
Dans ce miracle, s’exprimait la
conjonction de |'espace et de ce qui
le transcende, du Ilimité et de
I'illimité: I'empreinte de |’Essence
Divine. Nous pouvons maintenant
expliquer le sens des paroles de nos
Sages (Chlah, Alchikh) a propos de
notre verset: «lls Me feront un
Sanctuaire et Je résiderai en eux»: |
n‘est pas dit «en [ui (Bétokho)»,
mais «en eux (Bétokham)», ce qui
signifie que D-ieu dans toute Son
Essence veut résider en chaque Juif
et pas seulement dans le Sanctuaire.
Chaque «Ben Israél» a donc le
pouvoir de faire un Vvéritable
Sanctuaire en étudiant la Thora, en
accomplissant les Commandements
divins, et, plus généralement, en
amenant la sainteté dans tout ce qui
I’entoure. De ce fait, lorsqu’un Juif
donne a ses actes les plus habituels
une dimension divine, imprégnant
les actions les plus banales de sa vie
quotidienne, selon le principe:
«Dans tous tes chemins, connais-
Le» (Proverbes 3, 6), il réalise «une
demeure pour I'Essence de D-ieu
ici-bas (Dira BéTa’htonim)» (voir
Midrache Tan’houma Nasso 16)
dans toute sa plénitude. Ce sont de
telles actions qui conduiront au
Troisieme Temple, prochainement,
de nos Jours..

Collel

«Que symbolisait la corniche d'or qui entourait I'Arche Sainte?»

‘le ‘Reécit du Chabbat

L'Admour Rabbi Bounim réservait une certaine histoire pour accueillir les “‘Hassidim qui
venait chez lui pour la premiere fois: Un homme tres pauvre, du nom de Reb Aizik Ben
Yékel vivait a Cracovie dans la plus grande misere. Il n’avait pas un sou en poche, et
sa famille souffrait toujours de la faim. Malgré tout, Reb Aizik gardait sa confiance en
D-ieu et ne perdait pas ’espoir de voir de meilleurs jours. Une nuit, Reb Aizik eut un
réve bizarre: il entendit qu’on lui disait de partir a Prague. «Sous le pont de Prague, sur

‘Horaires de Chabbat

. ‘Hadlakat ‘Neérot: 18h0O1 ’[:

|| Motsaé Chabbat: 19n09 %+

1) Il convient de s’abstenir, le
Chabbath,  de  bavardages
inutiles, qui ne présentent
aucun intérét; il est évident, de
plus, qu’il sera interdit, ce jour-
[a, de raconter des choses qui
peuvent susciter de la peine, ou
de <s’entretenir de propos
interdits,  tels que  des
mensonges, ou de la médisance.

2) «D’en faire le sujet de tes
entretiens»; ce qui est interdit,
c’est de «parler», par contre
«penser» est permis. Aussi aura-
t-on le droit de dire qu’on va se
rendre le lendemain a tel
endroit, méme si on a l'intention
de prendre sa voiture pour y
aller. On a le droit de réfléchir a
ses affaires le Chabbath, mais
cela n’implique pas qu’on ait le
droit de consulter ses comptes,
car c’est la une opération
interdite. On n’a pas le droit, le
Chabbath, d’étre préoccupé pas
ses affaires, et bien que nos
Sages aient permis de penser
aux affaires, cela deviendrait
interdit, si, en conséquence de
ces réflexions, on devait se
trouver préoccupé ou soucieux.
Pour donner au Chabbath son
caractére de «délice», il nous
est recommandé de ne pas
penser du tout a nos affaires, et

il faut que nous ayons
I'impression que tout notre
travail est achevé.

(D’aprés le livre

Chmirath Chabbath Kéhilkhata)

8 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha 8Sarah Bat Nouna 8 Yaacov Ben Lisa § Abraham Ben Malka Bénals 8 Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
8 Fortune Messaouda Bat Aicha 8 Juliette Léa bat Sassia Shachouna & Léonie Dabia Bat Julie Débora

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box



la route qui méne au palais du roi, se cache un trésor. Creuse a cet endroit, et
tu tenrichiras fabuleusement!» Au début Reb Aizik ne fit pas du tout attention
au réve, son imagination avait dd bien travailler la nuit, se dit-il... Mais quand
le réve se répéta le lendemain, puis le surlendemain, il prit la chose au sérieux.
En se réveillant le troisieme jour, il décida de partir pour Prague. Le voyage fut
long et fatiguant. Pourtant, des qu’il arriva a Prague, sans prendre de repos, il
se dirigea immédiatement vers le pont prés du palais du roi. La, I'attendait une
vive déception. L'endroit était gardé tres séverement par les soldats du roi. Jour
et nuit, une patrouille surveillait la circulation des véhicules et les mouvements
des personnes aux alentours du pont. Dans de telles conditions, Reb Aizik ne
pouvait, bien sir, se mettre a creuser pour chercher le trésor! Cependant, il ne
retourna pas chez lui a Cracovie. Il vint chaque jour jusqu’au pont, et y resta
du matin au soir, en espérant profiter une fois d’un retard de patrouille... La vue
de ce Juif qui arrivait chaque matin au pont, éveilla la curiosité des gardes du
roi. «Dis-moi», le questionna un jour I'un des officiers, «pourquoi viens-tu ici
chaque jour? Cherches-tu quelque chose, ou attends-tu quelqu’un juste ici?»
Reb Aizik ne pouvait pas donner une réponse évasive a des questions posées par
un soldat responsable de la garde du palais! Il lui raconta donc toute la vérité: il
avait révé qu’un trésor était enseveli sous ce pont, et il avait fait tout le chemin
depuis sa ville en Pologne pour le découvrir. L'officier écouta I'explication du
Juif, et partit d’'un grand éclat de rire: «Ah, Ah, Ah! Tu as entrepris un voyage si
fatigant a cause d’un réve...! Si je faisais comme toi, j’irais a Cracovie dans ton
pays! J'ai révé qu’un certain Juif du nom de Aizik Ben Yékel a sous son fourneau
un trésor fabuleux. Tu t'imagines que je partirais pour cela jusqu’en Pologne, et
que j'irai casser le fourneau du Juif pour y découvrir la fortune... Ah, Ah, Ah!»
Lofficier, se moquant bien du Juif, rejoignit la patrouille. Quant a Reb Aizik,
[ui, il ne se le fit pas dire deux fois. Il monta dans la premiére voiture pour
la Pologne... Il revint chez lui a Cracovie, et s'empressa de creuser sous son
fourreau.... Il y trouva un grand trésor. Il en consacra une partie a la construction
d’un beau Beth Haknesset, qui porta son nom: «Beth Haknesset de Reb Aizik
Ben Reb Yékel.» Cette belle histoire, expliquait toujours Rabbi Bounim a aussi
un sens profond: «Ce n’est pas toujours en partant au loin pour séjourner dans
la Cour du Rabbi qu’on trouve un trésor moral. Dans sa propre ville, dans sa
maison a soi, chacun peut dévoiler son propre trésor, et arriver a un tres haut
niveau spirituel de Thora et de crainte d’Hachem!»

Il est écrit, a propos de I’Arche Sainte: «Tu la revétiras d’or pur, intérieurement et
extérieurement; et tu I’entoureras d’une corniche d’or (Zer Zahav)» (Chémot 25, 11).
Rachi commente: «Une sorte de couronne en faisait le tour, le long de son pourtour.
L'arche extérieure dépassait en hauteur I'arche intérieure, de sorte que le pourtour
surplombait quelque peu le couvercle. Et lorsque le couvercle reposait sur la largeur des
pans verticaux, le pourtour surplombait ces derniers. C’est le symbole de la couronne
de la Thora». La corniche dont elle était dotée représentait ainsi la Couronne dont le
Saint béni soit-1l pare la Thora et ceux qui s’adonnent a son étude. Cependant, I’Arche
sainte n’était pas la seule piece du Tabernacle munie d’une telle corniche: le verset
stipule que I’Autel d’or en possédait une semblable, ainsi que la Table placée dans le
Sanctuaire (cf. Chémot 30, 3 et 25, 24). Et en effet, nos Sages enseignent qu’il existe
trois Couronnes dans le monde: celle de la Thora, celle du Sacerdoce et celle de la
Royauté [Avot 4, 13]. Le Midrache [Bamidbar Rabba 14, 22] établit ainsi une relation
entre les différentes corniches présentes dans le Tabernacle et ces trois Couronnes:
I’Arche représentait la Thora, I’Autel faisait référence au sacerdoce et la Table symbolisait
quant a elle la royauté. Toutefois, bien que le réle du Sacerdoce — accordé a la famille
de Cohanim - soit prestigieux, et bien que les rois d’Israél méritent les plus hautes
distinctions au sein du Peuple, la Couronne de la Thora occupe parmi elles une place
unique et éminente. Ce principe apparait explicitement dans les décisions du Rambam:
«Le Peuple Juif a été gratifié de trois Couronnes: celle de la Thora, celle du Sacerdoce et
celle de la Royauté. La Couronne du Sacerdoce a été offerte a Aharon (...); celle de la
royauté, c’est David qui en a hérité (...); quant a la Couronne de la Thora, elle est mise
a la disposition de tout Juif (...) Quiconque le souhaite peut venir la prendre. Peut-étre
en viendras-tu a croire que les deux premieres sont plus importantes? Le verset stipule:
‘Par Moi régnent les rois, par Moi gouvernent les grands’ (Proverbes 8, 15-16) — tu en
déduis que la Couronne de la Thora est supérieure aux deux autres» [Hilkhot Talmud
Thora 3, 1]. Rabbi Isser Zalman Meltzer a joliment expliqué les paroles de nos Sages
«S'il est méritant, la Thora sera une couronne (Zer) pour lui. S’il ne I'est pas, elle
deviendra étrangere (Zara) a lui» [Yoma 72a]: si un membre d’Israél qui étudie la Thora
est également empreint de la crainte de Hachem, plein de bons traits de caractere et
aimé des autres, la Thora sera une couronne et un ornement pour lui. Elle le glorifiera
et tous diront que c’est elle qui a raffiné sa facon d’étre et sa personnalité. Mais si ce
méme homme instruit en Thora ne craint pas D-ieu, ne se démarque pas par ses qualités
et n‘est pas particulierement apprécié par son entourage, la Thora lui deviendra
étrangere, contre son gré, et il finira par I'oublier. En effet, a cause de sa connaissance
de laThora, I’honneur de la Thora se trouve profané, puisque les gens diront: «<Regardez
les mauvais comportements d’Untel, qui a pourtant beaucoup étudié!» et attribueront
la faute a cette derniére. Ainsi, pour préserver la gloire et I'importance de la Thora, elle
lui deviendra forcément étrangere et il 'oubliera [Avnei Azel]

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH M Torah-Bo

Ja perle du Chabbath

Il est écrit au début de notre Paracha: «Dis aux Enfants
d’Israél qu’ils Me prélévent une offrande mvm (Térouma)
de la part de quiconque y sera porté par son cceur. Vous
recevrez mon offrande.» (Chémot 25, 2). Il existe une
relation étroite entre la Térouma que prélevait chaque
donateur pour la construction du Michkane et la Thora.
Rapportons a ce propos deux Midrachim: 1) «Dés que
les Béné Israél declarérent: ‘Naassé VéNichma’ ['Nous
ferons et nous écouterons’ — les Préceptes de la Thora]
(Chémot 24, 7), immédiatement le Saint béni soit-Il leur
dit: ‘Qu’ils Me préleévent une offrande pour construire
le Tabernacle’> [Tana déBé Eliahou]. 2) «'Qu’ils Me
prélévent une offrande mam Hampn  (Véik'hou Li
Térouma)', c’est ce qui est écrit: ‘Car Je vous ai donné
une bonne part 3% rgb [Léka’h Tov - la Thoral,
n’abandonnez pas Mon enseignement’ (Proverbes 4, 2).
Aussi, n’abandonnez pas la marchandise rig» (Méka’h)

ue Je vous ai donné (le Midrache joue sur la parenté

es termes: " (Véyikrou), migh (Léka’h) et mpts (Méka’h)
[Chémot Rabba 33, 1]. Par ailleurs, le Baal Hatourim
fait remarquer que le mot /0 (Térouma) est formé des
lettres «12 7m0 Thora Memy, allusion a la Thora qui a été
donnée a Moché Rabbénou au bout de quarante jours
[le temps de la formation de I'embryon — la lettre Mem
ayant la valeur numérique de quarante]. Or, a propos de
I'apprentissage de la Thora de Moché, le Talmud
enseigne [Nedarim 38b]: «Au début Moché apprenait la
Thora et ['oubliait, jusqu’a qu’elle lui soit offerte comme
un cadeau». Ainsi, |'effort et la fatigue dans I’étude ont
donné a Moché le mérite de recevoir en cadeau du Ciel
la Thora. Cette capacité est livrée a chaque Juif (car
porteur en lui d'une étincelle de Moché Rabbénou),
aussi est-il en mesure, grace a la fatigue dans I'étude, de
recevoir en don du Ciel sa part de Thora (comme
mentionné dans la Priere: «Donne-nous notre part dans
Ta Thora») [voir lyoun Yaacov], celle-ci ayant déja été
donnée (du moins globalement) a Moché, comme
I'enseigne le Midrache: «Tout ce qu’un sage assidu va
innover dans la Thora (‘Hidouchim) a déja été donné a
Moché au Mont Sinai» [Vayikra Rabba 22, 1]. C'est le
sens caché du verset de notre Paracha: «Dis aux Enfants
d’Israél qu’ils Me prélévent une offrande mn
(Térouma): La Thora donnée en cadeau a Moché a la fin
des quarante jours sur le Mont Sinai — de la part de
quiconque y sera porté par son ceeur: Celui qui étudie
avec effort et fatigue pour révéler sa part de Thora qui lui
incombe — Vous recevrez mon offrande: Alors, il recevra
de la part d’Hachem, comme ce fut le cas pour Moché,
sa portion de Thora en cadeau (pure et authentique).
Dans les derniéres générations, les Juifs dévoileront la
dimension la plus élevée de la Thora: La «Cinquantiéme
Porte de I'Intelligence», a laquelle méme Moché, en son
temps, n’a pas eu acces (si ce n’est le dernier jour de sa
vie), comme il est dit: «Cinquante Porte de I'Intelligence
furent créées, et toutes sauf une ont été données a
Moché, car il est écrit: ‘Tu I'as fait de peu inférieur au
étres divins’ (Téhilim 8, 6)» [Nédarim 38a]. Aussi, le Or
Ha’haim commente-t-il (sur Chémot 3, 8): «...Sache,
que les Béné Israél ont pu atteindre par l'intermédiaire
de Moché les quarante-neuf Portes de I'Intelligence, et la
raison pour laquelle il n‘ont pas atteint la cinquantiéme
Porte, provient du fait que les Béné Israél n‘ont pas été
plongés dans la cinquantieme Porte de Iimpureté, et
qu’il n’ont pas eu a la purifier en sortant d’Egypte. Le fait
que les Béné Israél ne sont pas entrés dans la
cinquantieme Porte de I'impureté a entrainé qu’ils n‘ont
pas pu atteindre la cinquantiéme Porte de I’Intelligence.
Mais, Hachem nous a promis qu’a la fin des Temps, les
Juifs entreront dans la cinquantieme Porte de I'impureté
et qu'ils pourront grace a cela, atteindre la cinquantieme
Porte de [lIntelligence. Les Béné Israél en Egypte
n’auraient pas pu survivre a la cinquantiéme Porte de
Vimpureté du fait qu’ils n’avaient pas encore recu la
Thora. Mais la génération du Machia’h ne sera pas mise
en danger dans I'immersion de la cinquantiéme Porte
de l'impureté puisqu’ils seront les enfants de la Thora.»

4/44



Chabbat

Terouma

3 Adar 5786 T

21 février 2026

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

Plusieurs Parachiot & partir de celle de Terouma décrivent la
construction du Michkan, le Tabernacle. « lls Me feront un
sanctuaire, et J'habiterai au milieu d’'eux »[1].

Comment nous, les humains, pouvons-nous construire une
demeure assez grande pour que Hachem y réside, Lui dont
la grandeur est infinie ?

Cette guestion fut posee par le roi Chelomo aprés avoir
édifié le Beth Hamikdach : « J'ai bati une maison qui sera Ta
demeure, un lieu ou Tu résideras éternellement. Mais quoi !
D-ieu habiterait-1l véritablement sur la terre ? Voici, les
cieux et les cieux des cieux ne peuvent Te contenir ;
combien moins cette maison que je T'ai batie ! » Et
pourtant, que répond le roi Chelomo ? « Toutefois, Eter-nel
mon D-ieu, sois attentif a la priére de Ton serviteur et a sa
supplication ; écoute le cri et la priere que Ton serviteur
T'adresse aujourd’hui. Que Tes yeux soient nuit et jour
ouverts sur cette maison, sur le lieu dont Tu as dit ; “La sera
Mon Nom ! Ecoute la priere que Ton serviteur fait en ce
lieu »[2]. Quel est donc le sens des paroles du roi Chelomo ?
En réalité, nos Sages nous enseignent : « Rabbi Yohanan dit:
chaque fois que tu trouves la grandeur de Hachem, tu y
trouves également Son humilité. Cela est écrit dans la
Torah, répété dans les Prophétes et mentionné pour la
troisieéme fois dans les Hagiographes.

Dans la Torah[3] : “Car I'Eter-nel, ton D-ieu, est le D-ieu
supréme, le Maitre des maftres, le D-ieu grand, puissant et
redoutable, qui ne fait point de favoritisme et ne recoit
aucun présent ; qui rend justice a l'orphelin et a la veuve,
qui aime I'étranger et lui donne nourriture et vétements”.
Dans les Prophétes[4] : « Ainsi parle le Trés-Haut, dont la
demeure est éternelle et dont le Nom est saint : 'habite les
hauteurs et la sainteté, mais Je suis aussi avec I'homme
contrit et humble, afin de ranimer les esprits humiliés et les
cceurs brisés ».

Dans les Hagiographes[5] : “Chantez a D-ieu, célébrez Son
Nom ! Frayez le chemin & Celui qui chevauche les cieux ;
I'Eternel est Son Nom, réjouissez-vous devant Lui | Pére des
orphelins, défenseur des veuves' ».[6]

¢

-

La Question
G.N.

Dans la paracha de la semaine, Hachem transmet a Moché
le commandement de |la construction du Michkan.

Ainsi, les versets nous disent : « et vous ferez pour Moi un
sanctuaire et Je résiderai en votre sein. Comme tout ce
que Je te montre, la structure du Tabernacle et la structure
de ses ustensiles, et ainsi ils feront ».

Il est notable qu'en |'espace de deux versets consécutifs, la
Torah utilise deux termes différents afin de nommer la
construction demandée : tout d'abord en ['identifiant
comme Mikdach (sanctuaire), puis comme le Michkan
(Tabernacle). A quoi font référence ces deux appellations ?
La Torah nous enseigne que nous avons 2 objectifs a
atteindre dans notre service divin : celui d'aimer Hachem
(veaavta et Hachem Elokekha) et celui de Le craindre (et
Hachem Elokekha tira).

Leilouy -
} Leilouy
Nichmat Nichin
y - . Yohanan
. bat Mouni :
/ : : Eliahou
25 e ben Esther
lebet Guetta

n473

Parce que Sa grandeur est infinie, Hachem peut

“s'abaisser”, se rendre proche, se faire humble pour
s'occuper de ceux qui ont besoin de Son secours, méme les

plus petits.

Aristote, en revanche, affirmait que D-ieu, étant
immensément grand, ne s'occupait pas des affaires
humaines, niant ainsi la Providence divine. C’est

exactement I'inverse de I'enseignement de la Torah. Bien
que ce philosophe ait marqué I'histoire par ses idées, il est
passeé a cHté de 'essentiel : la véritable grandeur s’exprime
précisément dans |'attention portée aux plus faibles. Méme
l'univers tout entier - qui, aux yeux d'Aristote, semblait
suffisamment immense pour mériter I'intérét divin - est en
réalité si “bas” que D-ieu doit, pour ainsi dire, s'abaisser
pour le considérer. Et puisqu’ll s'abaisse, Il le fait jusqu’a
I'étre humain, comme I'exprime le roi David dans un
chapitre que nous chantons dans le Hallel : « Qui est
semblable & I'Eter-nel, notre D-ieu, qui siége dans les
hauteurs ? Il abaisse Son regard sur les cieux et sur la terre.
De la poussiére Il reléeve le pauvre, du fumier Il redresse
I'indigent, pour le faire asseoir avec les grands, avec les
grands de Son peuple. |l donne une demeure a la femme
stérile, Il en fait une meére joyeuse entourée de ses
enfants»[7].

La Maison de Hachem est le lieu ol se rencontrent Hachem,
avec les priéres et les besoins des hommes. Seules les
créatures petites, vulgaires et arrogantes estiment que
s'occuper des indigents n'est pas digne de leur intérét. Les
véritables grands, eux, sont humbles et modestes ; pour
eux, le plus petit mérite autant d'attention que le plus
grand. Et en effet, & travers toutes les générations, nous
avons eté témoins de la grandeur des justes, qui s'en
occuper, méme souvent cachée loin des regards humains,
avec les plus petits.

A plus forte raison Hachem Lui-méme, dont la grandeur est
infinie : il ne Lui est nullement difficile de s'abaisser pour
accueillir la priére de chacun, et répondre a toute personne
gui fait appel a Lui et a besoin de Son secours.

[1] Chémot 25.8. [2] 1 Rois 8, 27-29,
[4] Yéchaya 57,15.  [5] Téhilim 68,5-6.
[7] Tehilim 113,5-9.

[3] Dévarim 10,17-18.
[6] Méguila 31a.

Cependant, ces 2 dimensions sont difficiles a atteindre
simultanément. En effet, alors que I'amour fait appel a une
proximité, la crainte exige une certaine distanciation, fruit
de notre déférence. Malgré tout, nous devons réussir a
atteindre un équilibre nous permettant paradoxalement
d'atteindre ces 2 dimensions, et méme que |'amour
entraine la crainte et que la crainte amplifie I'amour.

Or, il existe un lieu qui insuffle en nous a la fois la crainte
du Ciel et un amour pour Hachem ; ce lieu est celui ol
Hachem fait résider Sa Chekhina.

Ainsi, ce lieu, Hachem nous le désigne de deux maniéres
différentes : le premier étant Mikdach (sanctuaire). Cette
appellation fait appel a la distance inhérente au sacré, le
séparant de ce qui est profane, et en cela nous permet
d'atteindre la crainte d'Hachem, Par ailleurs, ce lieu est
également appelé Michkan, qu'on pourrait traduire par
«lieu de résidence», symbolisant la proximité d'Hachem
qui réside au milieu de nous et nous entraine a développer
notre amour a Son égard.

@ Pour aller plus loin

Yaacov Guetta
1) Que nous enseigne la
juxtaposition que la Torah fait
entre la Sidra de Térouma et celle
de Michpatim ?
2) Il est écrit (25-2) : « Dabeére el
Béné Israél, véyik’hou li térouman.

Et Rachi de dire a propos de
I'expression «Veéyik’hou i
térouman «Li, lichmil»., Que

cherche & nous apprendre Rachi
par cette déclaration ?

3) Il est écrit (25-8) : « Véassou li
mikdach, véchakhaneti
bétokhame». Que nous apprend le
fait que ce wverset débute au
singulier (mikdach) et finisse au
pluriel (bétokhame) ?

4) Il est écrit (25-19) : « Vadssé
kérouv  é'had
oukhrouv é’had mikatssé mizé ». A
guel enseignement fait allusion le
mot « kérouv » (chérubin) ?

mikatssé mizé,

5) Il est écrit (25-23) : « véassita
Choul’ hane ». A quel
enseignement relié au Machia'h,
fait allusion le Choul'hane ?

6) Il est écrit (26-28)
«Véhabéria’h hatikhone bétokh
hakérachim ». Le  Midrach

enseigne que cette traverse du
milieu (habéria'h hatikhone)
provenait du baton de Yaacov (que
ce dernier utilisa pour ouvrir les
eaux de Jourdain, puis qu'il amena
en Egypte, et qui fut sorti de I"exil
égyptien par Moché). Or, le
Rambam écrit (fin du 1*" chap. des
halakhot de Beit Habé’hira), que

chagque ustensile ayant servi
“laédiote” (qui a été utilisé par une
“simple” personne), ne pourra

servir “lagavoah” (étre utilisé et
servir a des fins sacrées, pour
Hachem). Ceci dit, comment ce
baton de Yaacov a-t-il pu étre
utilisé pour constituer le “Béria’h
hatikhone” du Michkan ?

Jérusalem 16:54 18:08
Paris 18:01 19:09
Marseille 17:57 19: 00
Lyon 17:56 19: 01
Strasbourg 17:40 18:48

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israél

)

(X
MILLE-FEUILLE pu CHABBA




A) Un endeuillé doit-il envoyer un
Michloa’h Manot ?
B) Peut-il en recevoir ?

A) Un endeuillé est concerné par la
réalisation de l'ensemble des Mitsvot.
C'est pourquoi il doit accomplir également
la Mitsva de Michloa’h Manot. [Choul’han
Aroukh 696,6]

Cependant, certains ont la coutume gue
I'endeuillé n'envoie pas de "Michloa'h
Manot" [Nehar Mitsrayime (Pourime Ot 7;
kKehouna (marekhet B80,8); Alé
Hadass 17,20] Cette coutume est fort
étrange puisgu’elle contredit le principe
énoncé qu'un endeuillé est astreint a
accomplir toute les Mitsvot [Voir le Alé
Hadass 17,20 qui essaie de justifier cela.
{Voir aussi le Kountrass Or Torah 5768 Adar
2 siman 82 ou Rav Mazouz précise que cette
coutume ne concerne que les 7 premiers
jours de deuil)]

B) Il est rapporté dans Moed Katan 21b
gu’il est interdit de saluer un endeuillé
dans l'année de ses parents ou le mois
pour les autres proches, et ainsi rapporte
le Ch.Aroukh (Y.D 385,1). Aussi, il est écrit
gue le fait de lui envoyer un cadeau
s'apparente a un salut [Rama Y.D 385,3].
Selon cela, on ne pourra pas envoyer de
Michloa’h Manot a un endeuillé.
Toutefois, il est rapporté que cet interdit
de saluer n'est pas en vigueur le Chabbat.
(Voir Ch.Aroukh / Rama Y.D 385,3 que cela
dépend du Minhag)

Pourim est il comparable a Chabbat
concernant la Avéloute ?

- Selon le Rambam:

Pourim a le méme statut que ‘Hanouka a
savoir que les lois de deuil sont en vigueur
méme en public. Selon cela, il sera interdit
d’offrir un Michloa’h Manot a I'endeuillé.

- Selon le Maharam/Roch :

Pourim a le méme statut que Chabbat, a
savoir que I'on ne montre pas de signe de
deuil en public. Ainsi, on pourrait offrir un
Michloa’h Manot a l'endeuillé au méme
titre que I'on peut le saluer le Chabbat.

En pratique, le Choulhan Aroukh (Y.D

Gueoulé

Y 2 7

Halakha de la semaine

401,7) retient ce dernier avis a savoir que
Pourim a le méme statut que Chabbat (&
Fencontre de ce qu’il en ressort de ces propos
dans O.H 696,4). Et ainsi est 'opinion du
Vayomer Yis'hak (Likouté Diné Pourim ot 3)
et de Rav Yossef Ben Naime (Noheg
Be'hokhma p.12) [Choul’han Avoténou
Chaar 3 ot 681 qui rapporte que c’est cette
opinion qui était retenue au Maroc (d savoir
qgue Pourim a le méme statut que Chabbat
concernant le deuil)].

Malgré tout, certains rapportent que la
coutume est de ne pas saluer 'endeuillé
méme le chabbat. Selon cela il ne faudrait
pas non plus lui envoyer de Michloa’h
Manot [Maharil 31].

C'est une coutume qui prend sa source
dans le Yerouchalmi (Berakhot 2,7), et
ainsi est la coutume dans les contrées
Ashkénazes ainsi qu’au Maroc [Rama
696,6; Ateret Avote 21,33]. 1l est a noter
qu’a posteriori si on a envoyé un Michloa’h
Manot & l'endeuillé, ce dernier pourra
I'accepter, et celui qui a offert aura bien
accompli la Mitsva [Ketav Soffer 141;
Chevet Halevy 10,107 ot 3].

D'autres n'ont pas adopté cette mesure
de rigueur et ont donc pour coutume de
distribuer des Michloa’h Manot aux
endeuillés. Ainsi est la coutume dans
I'ensemble des communautés Séfarades.
[‘Hazon Owvadia p.193; Nehar Mitsrayime
(Pourime Ot 7); Gueoulé Kehouna (marekhet
80,9); Alé Hadass 17,20 au nom du Chout Ich
Matslia’h 1 Y.D siman 51 (qgui explique que
méme selon le Rama le probléme ne se pose
gue si l'on envoie a ['endeuillé des
confiseries, et non des aliments qui
permettent de réaliser le Michté tel que du
pain et accompagnement].

Conclusion :

L'endeuillé doit envoyer un Michloa’h
Manot, et il paut méme en recevoir.

Selon la coutume ashkénaze et du Maroc,
on n'enverra pas de Michloa’h Manot aux
endeuillés. (Si nécessaire on pourra lui
envoyer des aliments basiques qui
n'apportent pas de joie particuliére).

)N
) AN

1) Cette juxtaposition enseigne a
chaque Ben lIsraél, que chaque
Térouma (don, tsédaka) fait & une
synagogue, un beit hamidrach, un
collel ou une yeshiva, doit é&tre
issue d'un argent propre (acquis
avec droiture et honnéteté). Or,
les principaux sujets de la Sidra
de Michpatim traitent des “Dinei

mamonote” (lois relatives aux
affaires pécuniaires, aux
transactions commerciales, aux

préts et aux emprunts...). Source:
Sefer “Dorech Tov” du Rav Ben
Tsion Moutsafi Chlita rapportant
le Rachba et le "Hida.

2) MNos sages enseignent
(Bérakhote 63a) Pour quelle
raison, la Torah a-t-elle juxtaposé
la section de la femme Sota a
celle traitant du sujet des
Téroumote et des Madsserote
(voir la Sidra de Nasso 5-10 & 15)?
Et la Guémara de répondre : C'est
pour t'apprendre que tout celui
gui retient (ne donne pas) les
Téroumote et Maéasserote devant
revenir légitimement au Cohen,
finira par amener son épouse
(soupconnée d'adultére, compte
tenu de son manque de Tsnioute)
a ce dernier qui lui fera boire (si
elle continue a clamer son
innocence) les eaux de la Sota.
Or, avant de faire boire a cette
Sota les “eaux améres” (mei
hamerarérim), il est d'abord
nécessaire d'effacer avec ces
eaux le nom de Dieu. Remez
Ladavar : «Véyik'hou li térouma»,
autrement  dit qui
prendront pour Moi” (“ceux qui
donneront Téroumote et
Maésserote a Mes
représentants”, c'est-a-dire : Aux
Cohanim), feront que Mon nom
sacré n'en viendra jamais a &tre
effacé (a travers |'épisode de la
Sota). C'est donc bien “pour Moi”
et “par respect pour Mon nom
saint” (li, lichmi), que les Béné
Israél devront s'acquitter de leur
devoir (en donnant les
“Téroumote” et “Madsserote”)
envers les Cohanim. Source : Rav

“Ceux
10 {ﬁ‘

les

Réponses aux questions

Léilouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

Yéhonatane Eybéchits

3) Bien que le Beit Hamikdach
soit unique (d'ou I'emploi du
singulier: “Mikdach”), ce dernier
demeure (est etabli) sur le
territoire de  deux  tribus
(Yéhouda et Binyamine), d’ol
I'emploi du pluriel (bétokhame) a
la fin du verset (« je résiderai au
milieu deux », c'est-a-dire : Au
sein du territoire de Yéhouda et
de Binyamine). Source Kéli
Kessef

4) L'anagramme hébraique du
mot « kérouv » est « baroukh ».
Remez Ladavar : Chague chérubin
proclamait : « Baroukh kévod
Hachem mimékomo ! ». Source :
“Atéréte Zékénim” des Baalei
Hatossefote sur la Torah, p.44

5) La
«Choul’hane » est la méme que
celle du mot « Machia'h ! » (358).
Remez Ladavar : Chaque table
(Choul’'hane) & laquelle des
paroles de Torah, des louanges,
des chants et des bénédictions
ont été formulés (pour le kavod
de D.), méritera de faire partie de
la Grande Table dressée (et de la
merveilleuse séouda qui sera
faite) en I'honneur du Machia’h !
Source : Sifté Cohen

Guématria du mot

6) Etant donné que ce bAton ne
fut pas utilisé par Yaacov & des
fins personnelles (ou & des fins
profanes), mais fut (depuis la
création du monde) destiné
uniqguement pour opérer des
miracles et sanctifier le nom de
D... (telle que louverture du
Jourdain) ; «ce baton aux
propriétés miraculeuses, est donc
voué “lagavoah” (a Hachem).
D’autant plus que Yaacov
(comme les autres patriarches)
constitue la “Merkava
Lachékhina”; si bien que les
choses gu'il détient  sont
considérées comme étant
“Rékhouch gavoah”. Source
Sefer “Taama dikra” du Rav Haim
Kanievski Zatsal.

Q@; Résumeé de la Paracha

» Al'intérieur de ce Michkan, dans le Saint des Ve
Saints devait se trouver le Aron Hakodech. C'est a

1l fallait aussi
poutres et tapis.

fabriquer plusieurs tentures,

cet endroit que Hachem parlerait a Mocheé. » Hachem demande de construire le Mizbéa'h

c'est Michoum ‘Hinoukh ? La Birkat Hagomel (Michna imposée a celui qui s'est approprié le bien d'autrui :

» Hachem demande a Moché de construire le » Dans le Kodech (Saint) se trouvaient la Ménora, dans la cour.
Michkan afin qu'll ait une résidence parmi les Béné le Choul'han et le Mizbéa'h de la Kétoret (dans |a » Hachem donne a Moché les mesures pour
Israél. paracha de Tetsavé). construire la cour.
~/ . . . \S
Réponses ajoute des nombres impairs successifs : +3, +5, +7, 49... Ect - H . . E
donc le suivant est +11). B ﬂ A N
E6-E1/D2-E1 .. B n
. 3) « Je suis une régle de la Paracha qui défie A5 - E1 = .
nigmes I'arithmétique : chez moi, de 1, sortent 2, 4 ou 5. Qui ﬂ...m - -.
1) Quelle Brakha un enfant ne peut pas réciter méme si suis-je ? » |l s'agit de la Restitution (le remboursement)
i Ny &
| X

Beroura 219,2) Car il ne peut dire : "Hagomel Le 2 : Pour tout objet ou animal retrouvé tel quel (Le
lehayavin" Double / Kefel). ) .*. l!
Le 4 : Pour un agneau qui a été vendu ou abattu. Rébus : Quai/ Soute / Avé / Eau /
N 2) Compléte la suite : 2, 5, 10, 17, 26, ? 37 (Larégle : on Le 5 : Pour un beeuf qui a été vendu ou abattu. Natte / Allo /| gras A

LLE-FEUILLE pu CHABBATH ™ Torah-Box 6/44




Vécu de l'intérieur : Chemouel

Précédemment dans Chemouel :

Aprés avoir “épargné” la vie de Chaoul une
seconde fois au désert de Zif; le roi promet de
nouveau a David qu’il ne le poursuivra plus.
Entre-temps, suite a la mort de Naval, David
a pris pour épouse Avigayil la prophétesse.
Malgré les paroles de paix de Chaoul, David
sent que sa vie reste menacee...

David se dit alors : « Je finirai un jour par
périr par la main de Chaoul ; il n'y a rien de
mieux aujourd’hui que de me réfugier au
pays des Pélichtim. » Accompagné de ses six
cents hommes et de ses deux femmes,
A’hinoam et Avigayil, il se rend a Gat, chez le
roi Akhich. Apprenant que David a fui vers
Gat, Chaoul cesse définitivement de Ile
rechercher.

David demande alors au roi Akhich du
territoire des Pélichtim de Iui accorder une
ville décentralisée afin de ne pas peser sur le
royaume, et Akhich lui donne Tsiklag. Durant
plus d'un an, David combat les ennemis
d'Israél, au profit de son peuple, laissant
croire au roi pélichti qu’il a “délaissé” son
peuple. Gagnant la confiance totale du roi,
David devient le garde du corps personnel du
monarque, alors que les Pélichtim se
rassemblent pour une guerre totale contre
Israél. La situation se complique pour David,
qui risque d'étre considéré comme un espion
en faveur des ennemis Juifs.

Cette situation s’envenime un peu plus,
lorsque le prophéte Chemouel quitte ce
monde. Face a l'immense armée ennemie
campée a Chounem, Chaoul est saisi d'une
terreur profonde. Il interroge Hachem par le
biais de prophétes et du ourim vétoumim,
mais ne recoit pas de réponse. Désespéré et
apeure, Chaoul demande a ses serviteurs de
lui trouver une femme capable d'invoquer
les morts, ce qui constitue un issour de la

Torah passible de la pire mort, la lapidation.
Le roi juif a méme chassé toutes ces
pratiques du pays. Cependant, étant dans
une situation de “pikoua’h néfesh” (danger
de mort), il veut a tout prix prendre contact
avec 'au-dela.

C'est ainsi que Chaoul, déguisé, se rend de
nuit a En-Dor. Malgré la peur de la femme de
transgresser les lois du royaume, Chaoul lui
jure qu'elle ne sera pas punie et lui
demande: « Fais-moi monter Chemouel ». Le
roi, reconnaissant Chemouel, se prosterne
alors face contre terre.

Le prophéte Chemouel demande alors &
Chaoul : « Pourquoi m'as-tu “troublé’’ en me
faisant monter ? », La voix du roi, brisée par
la détresse, s'éléve : « Je suis dans une
grande angoisse, les Pélichtim me font la
guerre et Hachem s'est détourné de moi ».
Mais la réponse de Chemouel est implacable.
Il lui annonce que Hachem est devenu “son
adversaire” et qu'll a déchiré la royauté de
ses mains pour la donner a David. Le
prophete rappelle I'erreur de Chaoul contre
Amalek et annonce : « dés demain, Israél
tombera aux mains des Pélichtim, et toi et
tes fils périront pour me rejoindre. »

Chaoul sera aux cétés de Chemouel dans le
olam aba, meilleure preuve qu'il a été
pardonné de ses erreurs. (Erouvin 53b)
Foudroyé par ces paroles, Chaoul s'effondre
de toute sa hauteur sur le sol, terrifié et sans

force, n'ayant rien mangé de toute la
journée. La femme, voyant le roi si
bouleversé, le supplie de manger un

morceau de pain pour reprendre des forces.
Bien que Chaoul refuse d'abord, ses
serviteurs et la femme insistent tant, qu'il
finit par se lever pour s'asseoir sur le lit.
Rapidement, elle fait la ché’hita d’'un veau
gras et prépare des matsot pour leur servir
un dernier repas avant qu'ils ne repartent...

&

Massekhet NAZIR

Nazir. Ce mot veut dire
"séparé", car le Nazir est une
personne qui vit "séparée"
du vin et de limpureté
[Rachi], ou bien "couronné"
(nézer), car le Nazir domine
son Yetser et est donc libre,
et “régne’ sur sa vie... [Ibn
Ezra]

Pour fusionner les 2
explications, Rav Sh. R. Hirch
propose, que le Nazir est
'séparé' et différent des
autres personnes, de par son
niveau spirituel, a la fagon
d'un prince ou d'un roi, qui
ne se mélange pas aux gens
simples...

Le passouk explicite
[Bamidbar 6, 1-8], qu'une
personne, homme ou femme
[juif - Michna 9,1], qui fait
voeu d'étre Nazir (nézirout) :
1) Premiérement, ne doit pas
consommer de vin ou tout
dérivé du vin et de la vigne,
méme le vinaigre... [6, 1-2]

2) 1l doit également se laisser
pousser les cheveux
[uniquement-chout haRachba]
et ne pas les couper pendant
au moins 30 jours. [6, 3]

3) La troisieme régle du Nazir
est de ne pas s'impurifier par
un mort [uniquement], de
quelque fagon que ce soit
(maga, massa, ohel >
massekhet Ohalot). Méme
s'il s'agit de ses propres
parents. [Chap. 7]

La Nezirout est en fait une

La Michna

particulier et 'prédéfini' par
la Torah.

C'est pourquoi, la Nezirout,
comme un nédeér, peut étre
annulée par un 'Hakham
(Hatara). Ou, pour une
femme, étre annulée par son
mari et par son pére pour

une jeune fille (Hafara).
[Chap. 4]

Concernant les enfants, la
Nezirout minimum est de 30
jours [1, 3].

La Michna nous enseigne
également un din
intéressant: un pére peut

faire un voeu de Nezirout
pour... son fils [4, 6]. C'est
une halakha qui nous vient
de la transmission orale et
dont le but est
vraisemblablement le
'hinoukh [Rambam 2, 13 et
pirouch amichnayot].

Ce n'est pas possible dans un
autre cas de nédér [Rambam

2,13].
Au centre du seder NACHIM
(4éme sur 7), massekhet

Nazir doit en partie sa place
ici a sa précédente,
massekhet Nedarim. En fait
les sujets de 'haflaa’ ont
intégré ce Seder car ils nous
montrent des liens
particuliers qui existent entre
un pére et sa fille et un mari
et sa femme.

Cette massekhet fait
michnayot (9 perakim).
65 Dapim lui sont réservés
dans le Bavli, et 47 dans le
Yerouchalmi. 6 perakim et 50

60

r sorte de néder [cf.
: Miosibier; NEDARINT Biay CICKNOE compasent: <5a
1
i Shalsheletnews.com Tossefta.
L i
v \ v L
@ Enigmes doigt, sans jamais le lever. Mon code m ﬂ - . .
est composé de 5 chiffres différents qui Jeu de mot L Echecs - . - -
1) Un prénom est cité trois fois dans la sont dans l'ordre alphabétique".* 5 -.I.EEE!E
Torah, une fois c’est un Juif, une fois un LS ; Les blancs x
) ; : 0¥, Pour acheter une maison B B B B
Goy, une fois un converti. Quel est-il ? 3) Trouve dans la Paracha S font mat
. . a Jérusalem, [ H N
| d h . une phrase de 3 mots qui est dite une . i en 2 coups BN AN
2) O,ue. est: mon code sac antquersue & e st une taisau E e g il faut un préavis BEEE B
ce clavier, je fais mon code avec un seul
N r R 4
- ; s s \
Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ?
Une lettre — Un mot o .
Lescntias N Mot utilisé pour dire I'un _ X
. , al‘autre dans la paracha
il était posé sur le Aron 2 : .
E— Poids de la ménora en or pur D I
——— Les crochets des poteaux ==
Pourpre l— . G ’ .
La ménora a été confectionnée n
coe Y dunseul bloc — Unrideau, une mé'hitsa ——— 9
: - 2 P
Autour du Aron, il y avaitun contourenor 1 ____ branches dansla Menora  ——-—1 Poutre —_
d | Animal multicolore qui n
Les deux angles p n’a existé qu’a cette époque Un chiffre mais aussi du lin _Y
.. ZUVIT
GOMME ZA

(X
ILLE-FEUILLE pu CHABBATH




La force d’une parabole

Dans une ville vivait un homme qui
travaillait au service de 3 employeurs.
Ces patrons étant fort occupés ne
prenaient pas la peine d’aller au
marché faire leurs courses. Cet homme
avait la mission chaque jour d'aller
faire le tour des étals et de leur
ramener tout le nécessaire pour
manger. Seulement, I’honnéteté
n’‘étant pas sa principale qualité, il
multipliait le  prix qu’il avait
effectivement payé par cent et
s’enrichissait ainsi sur le dos de ses
patrons. Toute la ruse reposait sur le
fait que ces 3 hommes n’avaient
jamais mis le pied dans un magasin et
ne savaient donc pas que les légumes
n’étaient pas si chers. Un jour, les 3
hommes demandeérent a leur “cher”
employé de leur faire visiter la ville et
notamment le marché duquel il leur
ramenait chaque jour ces
“trésors”.Notre homme craignant que
son astuce soit découverte, s'efforca
de décourager le 1er en lui disant que
les rues du marché étaient sales et
pleines de monde et qu’il n’y trouverait
aucun plaisir. Le patron changea donc
d’avis et annula sa visite au marché. Le
second voulut malgré tout y aller.
Ainsi, notre escroc [I‘accompagna
malgré lui mais en arrivant a proximité

des vendeurs de légumes, il commenca
a raconter toutes sortes d’anecdotes
sur le commerce et les affaires. Etant
friand de ce genre d’histoires, I'homme
d’affaire se laissa absorber et ne préta
aucune attention aux prix que les
vendeurs annoncaient a haute voix.
Jusque la tout se passait bien mais
lorsque le 3éme employeur voulut
son tour sortir en ville, rien ne le fit
changer d’avis. Les histoires qu’on lui
racontait ne détournérent pas non plus
son attention et il ne tarda pas a
comprendre toute l'arnaque. Il renvoya
donc I’lhomme qui I'avait tant voleé.

Le Ben Ich Hai explique grdce a cette
image que le travail du Yetser ara est
de tout faire pour que I'homme ne
commence pas a creuser et a
découvrir la véritable wvaleur des
choses. Un simple passage dans un
cours de moussar peut ruiner tout son
fond de commerce. Et méme lorsque
'homme décide enfin d‘aller vers
|'étude, le Yetser ara s'efforce de le
préoccuper par toutes sortes d'idées
qui Fempécheront d’en tirer une
réelle prise de conscience. Seul celui
qui va au bout de sa démarche et
s'attelle a réfléchir, pourra déjouer les
plans du fameux “escroc”.

Quand les poules auront des
plumes

Raphael est propriétaire d'un beau
poulailler de milliers de poules avec
lequel il gagne sa vie en vendant les
ceufs. Mais voila que ses volailles
vieillissent assez vite et rapidement
elles produisent beaucoup moins
d'ceufs. 1l découvre que dans
d'autres pays, ils ont une technique
pour donner une nouvelle jeunesse
aux poules : il faut cesser de les
nourrir pendant 10 jours tout en leur
donnant abondamment de l'eau a
boire. Ceci entraine que la poule
perd toutes ses plumes et de
nouvelles plumes se mettent a
pousser a la place. Grace a cela, la
poule retrouve une nouvelle vitalité
et recommence a donner des ceufs. Il
est évident que grace a cela, Raphael
économisera beaucoup d'argent et
gagnera beaucoup de temps. Mais
cela lui pose une question : est-il
permis d'agir de la sorte ? Il est
evident que les poules souffrent
durant cette période, elles sont trés
faibles et certaines meurent méme
de faim. A-t-on le droit de faire

souffrir des animaux pour
économiser une grande somme
d'argent ?

Qu'en pensez-vous ?
La question fut posée au Rav Wozner

La question de Rav Zilberstein

qui répondit comme suit. Le Rama
(Even Aézer 5, 14) écrit que s'il y aun
besoin important pour I'homme,
comme pour une raison medicale, il
n'y a pas d'interdiction de faire
souffrir un animal. Le Troumat
Adéchen écrit que méme pour une
raison pécuniaire, on aura le droit,
c'est dailleurs pourquoi il est
autorisé de charger un animal et de
le faire porter de longues distances.
Cependant, le Rav différencie une
souffrance avec notre cas ol il s'agit
d’apreés lui d’une certaine « cruauté »
envers les poules. On retrouve
d'ailleurs dans certains Sfarim qui
interdisent au boucher d'affamer les
animaux avant leur Che’hita pour
donner une meilleure consistance a
la viande. D'ailleurs, le Rambam écrit
qu'on ne retrouve la cruauté que
chez les idolatres, tandis gue chez
nous, fils de Avraham Avinou, dotés
de la Torah et des Mitsvot, nous
nous devons d’étre exemplaires sur
la miséricorde envers chacune des
créatures que Hachem a créées.

En conclusion, méme s'il est autorisé
de faire souffrir un animal si on a de
bonnes raisons, dans notre cas, il
s'agit de cruauté dont tout juif doit
éviter et s'éloigner au maximum.
(Tiré du livre Oupiryo Matok, Chémot, p.
46)

BUIBWES J3ss0) uaq |2eydey 230y Jewiydiy Anojia]

AN
LLE-FEUILLE pu CHABBATH

Comprendre Rachi

« Tu feras kearotav... » (25/29)

Rachi écrit : « Kearotav sont des moules dont la forme était celle d’un pain... il
y avait un moule d’or et un moule de fer. Le pain était cuit dans le moule de fer
d’ol on le sortait aprés cuisson pour le mettre dans le moule d’or jusqu'au
lendemain, jour du Chabbat, ot on le déposait sur la table. C'est ce moule (le
moule d'or) que I'on appelle keara. »

La Guémara Mena’hot 94 dit qu’il y avait 3 moules :

1¢" moule : c’est dans ce moule que I'on placait la pate.

28me moule : c’est dans ce moule que I'on placait la pate au moment ot elle
cuisait dans le four.

3%me moule : apres la cuisson au four, on défourne le pain et on le place dans ce
3tme moule.

Le Rambam (Tamid 5/8) écrit : « 3 moules en or il y avait pour eux (le Lé’hem
Hapanim) ».

Le Min’ hat Hinoukh (Mitsva 97) fait remarquer que :

- Selon le Rambam : tous les moules étaient en or.

-Selon Rachi : uniguement celui dans lequel on déposait le pain aprés la
cuisson était en or.

Le Mizra’hi demande : Pourquoi Rachi dit-il qu'il y avait 2 moules alors que la
Guémara dit clairement qu’il y avait 3 moules ?

Le Rachach (Yoma 12) demande : D'ou Rachi sait-il qu'il faille faire une
distinction entre les moules ? Le sens simple du verset est « kearotav », qui
désigne tous les moules sur lesquels la Torah écrit « en or pur » comme l'avis
du Rambam. Pourquoi Rachi refuse-t-il cette explication ?

De plus, le Ramban & la fin de la paracha Yitro écrit que le fer rappelle I'épée,
qui est source de mort et de destruction ; c’'est pourquoi « cela n'a pas été
amené dans la maison de Hachem ». C'est d'ailleurs pour cela que, concernant
les yétédot (pieux), bien qu'il elit été plus logique de les faire en fer, on les a
faits en cuivre pour justement qu'il n'y ait pas de fer dans le Beth Hamikdach,
hormis les couteaux de che’hita, car la che’hita n’'est pas considérée comme
une avoda.

De plus, le Midrash (Chémot 35/5) dit : « mais le fer n'est pas écrit ici, ni dans
le Mikdach ni dans le Michkan. Pourquoi ? Car il (le fer) est comparé a Edom le
racha qui a détruit le Beth Hamikdach. » Donc, comment Rachi peut-il dire que
le moule dans lequel on cuisait le pain était en fer ?

Le Béer Bessadé répond : Concernant le nombre de moules : Evidemment
que Rachi pense qu'il y avait en pratique 3 moules, mais la question est de
savoir ce que la Torah désigne par le mot « kearotav ». Etant donné que ce mot
s'applique au Lé’hem Hapanim, cela s'applique donc sur du pain et non de la
pate. Par conséquent, ce mot « kearotav » ne désigne pas le moule qui
contient la pate.

Concernant le fait qu'un moule soit en fer : La Guémara Yoma 44 dit que
chaque jour le Cohen prenait les braises du Mizbéa’h ha'hitson (extérieur) avec
un encensoir d’argent pour ensuite les reverser dans un encensoir d'or, et ainsi
aller braler la ketoret sur le Mizbéa'h hapénimi (intérieur). La Guémara
s'interroge sur la raison pour laguelle on ne prend pas directement un seul
encensoir d'or avec lequel on prendrait les braises du Mizbéa’h ha'hitson et
avec ce méme encensoir on irait sur le Mizbéa’h hapénimi briler la ketoret,
comme le Cohen Gadol agit le jour de Kippour. Le Ritba ajoute surtout que
d'utiliser un encensoir en argent contredit le principe selon lequel « il n'y a pas
de pauvreté dans un endroit riche ».

La Guémara répond que c'est car la Torah a pitié de I'argent des Bnei Israél.
Ainsi, utiliser un encensoir en or pour récupérer les braises du Mizbéa'h
ha'hitson, vu la chaleur extréme des braises, abimerait avec le temps
I'encensoir en or. C'est seulement a Yom Kippour, parce que c’'est une fois dans
I'année et vu la grande fatigue du Cohen Gadol, que la Torah autorise d'utiliser
un seul encensoir en or. Mais durant I'année, bien gue cela puisse contredire
des principes tels qu'« il n'y a pas de pauvreté dans un endroit riche », on
n'utilise pas, pour récupérer les braises brilantes, un encensoir en or car la
Torah a pitié de I'argent des Bnei Israél.

On pourrait dire de méme concernant le moule qui est dans le four a haute
température : il ne peut &tre un moule en or car la Torah a pitié de |'argent des
Bnei Isra€l. De la méme maniére gu’on n'utilise pas un encensoir en or pour
prendre les braises briilantes, ainsi on n'utilise pas un moule en or pour cuire le
pain dans le four.

En conclusion, le fait que « kearotav » s'applique a du pain exclut le 1%" moule
car celui-ci contient de la pate ; c'est pourgquoi Rachi ne le mentionne méme
pas. Et le fait que la Torah écrit que « kearotav » est en or exclut le 26 moule
qui est en fer, car étant dans le four a haute température, l'or se serait abimé,
or la Torah a pitié de |'argent des Bnei Israél. C'est la raison pour laquelle «
kearotav » désigne uniqguement le moule dans lequel on dépose le Lé’hem
Hapanim aprés sa cuisson, qui restera jusqu’au lendemain, jour du Chabbat, et
sera déposé sur le choul’han.

| e e e e e e e e e e e e T e e e )|

Abonnement Dédicace d’un
postal prochain feuillet
(69€/an) (150¢€)




SBETI
=RVIID]

W M MApYa 5 AR DI DIPWY M, AW PRI MY DNV, AW DR DNOWwon i
AW 5N P RWN OY DAY 1R NNT Dnn7’7 DORIDI DNRY DR 521
(mzo SYRIRT P DM 127 R0 T 1)

PARACHAT TEROUMA

Hebdomadaire

pour les étudiants,

les fideles et les proches
de la Yeshivat Mir.

3y nawe
YE?{I\/?\:S MIR

YERUSHALAYIM
oown”

SyH

HORAIRES
DE CHABBAT

« Le plus beau spectacle au monde,
qui réjouit le coeur et 'ame ! »

Une nuit, notre maitre, le Roch Yéshiva, Rav Nathan
Tsvi Finkel Zatsal, rentra tardivement d’'une série de
Sma’hot et d’événements organisés hors de la ville. En
arrivant a son domicile, il demanda a son chauffeur
de s’arréter d’abord dans l'un des Baté Midrachot
de la Yéshiva.

Arrivés sur place, il descendit du véhicule et sollicita
gu'on l'aide a monter jusqu’au Hékhal. Rassemblant
des forces qui semblaient ne plus lui appartenir,
haletant et peinant a chaque pas, il gravit les marches
jusqu’a la salle détude. Il s'assit au dernier banc
et demeura quelques minutes a contempler les
Ba’hourim qui occupaient encore les travées du Beth
Hamidrach a une heure si avancée de la nuit. Puis il se
leva pour redescendre. De nouveau, au prix d'efforts
considérables, il rejoignit lavoiture pour rentrer chez lui.

L'un des Ba’hourim prit alors son courage a deux mains
et demanda a notre maitre pourquoi il s’était donné
tant de peine pour monter au Beth Hamidrach alors
gu’il était si affaibli. Notre maitre ne comprit pas la
question:

« Je voulais voir des
Jjeunes gens étudier.
Cest le plus beau
spectacle au monde,
un spectacle qui réjouit le
cceur et 'dme ! »

Londres

Une scéne semblable se reproduisit a plusieurs
reprises lorsqu’il se trouvait a la Yéshiva de Brakhfeld.
Il lui arrivait parfois d’étre extrémement affaibli, au
point de ne plus avoir la force de se rendre au Beth
Hamidrach ni de converser avec les étudiants dans
I'étude ; ceux-ci entraient alors dans sa chambre. A
plusieurs reprises, il fut si faible qu’il ne pouvait méme
plus parler ; il fit signe qu’on le conduise a I'entrée du
Beth Hamidrach. On ouvrait alors grand les portes
de la galerie, et notre maitre contemplait pendant
quelgues minutes les centaines d’étudiants investis
corps et Ame dans leur étude. Ensuite, il regagnait sa
chambre et confiait que lorsqu’il voyait les éléves de |a
Yéshiva absorbés dans leur étude, cela lui insufflait de
nouvelles forces.

(Source : « Békhol Nafchékha »)

ENSEIGNEMENTS DE NOS MAITRES

Tout dépend de la bonne volonté

« lIs Me prendront une offrande ; de tout homme que son cceur portera a
donner, vous prendrez Mon offrande » (Ch.25; 2).

‘ Le Machguia’h, Rav Yé’hezkel
Levinstein Zatsal, écrit dans

'une de ses lettres que ce
“&

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

verset nous enseigne un principe fondamental : tout
dépend de la bonne volonté. Car qui donc n‘aurait pas
donné, d’'un cceur généreux et avec empressement,

9/44



+ ENSEIGNEMENTS DE NOS MAITRES

une contribution pour I'édification du Michkan ? Et
pourtant, le texte précise : « de tout homme que son
coeur portera » — c’est uniquement de celui qui donne
de plein gré que vous prendrez Mon offrande, mais
non de celui qui ne donne pas avec une volonté entiére.
Voyez donc la différence entre deux donateurs !

Le Machguia’h poursuit et souligne : combien il est
redoutable et sublime de mériter, par la seule force de
la volonté, le degré de « Ills Me feront un Sanctuaire

Notre maitre, le Roch Yéshiva,
Rav ‘Haim Shmoulewitz Zatsal,
enseignait pour loffrande
du Michkan, une condition
essentielle était requise : « que son cceur le porte »
— la générosité du coeur. Comment acquiert-on cette
qualité ? D’ou la puise-t-on ? Quel investissement
permet d’engendrer une telle largesse ? — Le labeur
et I'effort.

Plus ’lhomme peine pour acquérir son bien, plus celui-
ci lui devient cher ; et plus il lui est cher, et néanmoins
il se montre prét a s’en séparer, plus sa générosité est
grande et précieuse.

Ainsi avons-nous appris dans le Talmud (Baba Métsia
38a) : « Un homme préfére un kav qui lui appartient a
neuf kavim appartenant d son prochain. » C'est pourquoi,
celui qui dépose des fruits chez autrui ne doit pas

Notre maitre, le Machguia'h,
Rav Yéro’ham Leibowitz Zatsal,
disait:

De nos jours, lorsqu’une bonne
nouvelle parvient a quelgu’'un
au sujet de son prochain, on a
coutume d’écrire aussitét une lettre de félicitations
pour exprimer sa participation a sa joie. Mais — si je
ne craignais votre réaction — j'oserais dire qu'il s’agit
la souvent d’'une grande illusion : tout n'est que facade
et mensonge. Interrogé en son for intérieur, '’homme
reconnaitrait parfois le contraire : « Plat au Ciel que
mon prochain subisse une perte ! »

On dit communément qu’il existe trois situations chez
un commercant :

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

et Je résiderai au milieu d’eux », finalité supréme de
toute perfection, consistant a vivre a la lumiére de la
Présence Divine. Celui qui ne possédait pas la bonne
volonté de contribuer au Michkan, on ne prenait pas
son offrande ; il perdait ainsi le mérite immense d’avoir
part au Sanctuaire. Nous apprenons de la la grandeur
et I'élévation de la bonne volonté.

(Source: « Or Ye'hezkel » - lettre 112)

La grandeur de I'« effort » détermine la valeur —

non celle de la « somme »...
« De tout homme que son cceur portera, vous prendrez Mon offrande » (Ch. 25 ; 2)

y toucher pour les vendre, méme s’ils risquent de se
détériorer (par les souris ou la pourriture — Rachi).
Rachi explique : « lls lui sont chers parce qu’il a
peiné pour les obtenir ; et le kav qui lui restera lui est
préférable aux neuf kavim d’autrui qu’il obtiendrait en
les vendant. »

C’est pour cette raison que la Torah accorde une
importance particuliére aux contributions telles que
I'or, l'argent, le cuivre, I'azur, la pourpre, I'huile pour le
luminaire — car leurs propriétaires avaient peiné pour
les acquérir. Il n’en fut pas de méme pour l'offrande
des princes, pierres précieuses et perles, qui leur
parvinrent sans effort ; une telle contribution, acquise
sans peine, est de moindre valeur et n'est mentionnée
qu’alafin.

(Source : « Si’hot Moussar », année 5732, discours 22)

Trois situations se présentent chez 'homme d’affaires

+ Lorsqu'il réussit seul et que son confrere perd tout
— voila pour lui le comble du bonheur.

+ Lorsqu'ils sont a égalité, que ce soit dans le gain ou
dans la perte — cela lui cause une grande peine.

+ Lorsqu'il perd tandis que son confrére gagne —
alors ce sont pour lui les souffrances les plus améres.

La joie de 'homme ne réside pas tant dans sa propre
réussite que, bien davantage, dans la perte de son
prochain. Telles sont les conséquences de lacorruption
du coeur humain. Sij'enseignais ces paroles devant des
gens du monde, on ne me jetterait pas des roses... Béni
soit Hachem que vous écoutiez en silence.

Lhomme, le plus souvent, se trompe lui-méme ; il
ignore la mauvaise intention et la profonde animosité

10/44



+ ENSEIGNEMENTS DE NOS MAITRES +

qu'’il nourrit a I'égard de son « cher ami ». Participer
sincérement a la joie d’autrui requiert un travail
considérable, un effort concret et une profonde
introspection. Sila Torah ne nous avait été donnée que
pour révéler ce principe fondamental, cela nous aurait
suffi.

Venez et voyez jusqu’ou s’étend I'exigence de « porter
le fardeau avec son prochain ». Le Midrach, cité par le
Baéal HaTourim au début de la section Térouma, reléve
que l'expression « Parle aux enfants d’Israél » est
formulée dans un langage d’apaisement, semblable a
« Parlez au cceur de Jérusalem »,parce qu’il s’agissait
d’'une contributionimpliquant une dépense financiére.
Rabbi Abahou explique : pour I'édification du Michkan,
lieudegloire et d'expiation pour Israél, le texte emploie

Le secret de I'amour de la Torah

un langage conciliant.

Nos Sages enseignent (Bamidbar Rabba 1) : si les
nations du monde avaient su combien le Temple leur
était bénéfique, elles auraient établi des garnisons
pour le protéger. A plus forte raison pour Israél, pour
qui la valeur du Temple est incommensurable. Et
malgré cela, du fait qu’il impliquait une dépense, la
Torah a tenu compte de la moindre peine ressentie, et
il incombe déja de percevoir cette peine et d’adresser
des paroles d’'encouragement.

Combien ces paroles sont profondes, et qui pourrait
enmesurer la portée, si ce n'est notre sainte Torah, car
elle émane des Cieux.

(Source : « Daét Torah »)

« De tout homme dont le cceur I'y portera, vous prendrez Mon offrande » (Ch. 25 ; 2).

Lensemble d’Israél recut l'ordre d’apporter une
contribution pour le Michkan. Toutefois, la Torah
souligne une condition essentielle : que ce don
provienne de la générosité du coeur, c’est-a-dire qu’il
soit fait de plein gré.

La question s'impose avec force : le peuple d’lsraél se
trouve dans le désert, entouré de bontés manifestes
et infinies d’Hakadoch Baroukh Hou — est-il concevable
que quelgu’un refuse de donner une modeste somme
d’'un demi-shekel avec largesse de coeur ? D’autant
plus que, grace a cela, Hachem promet de résider
parmi eux...

Le Saba de Kelm explique : assurément, tout Israél
donnera volontairement. Mais lorsqu’Hakadoch
Baroukh Hou vint établir Sa demeure au sein d’lsraél,
Il voulut que cela s’'accomplisse au degré supréme
d'une générosité parfaite — exclusivement pour le
Nom d’Hachem, sans le moindre mélange d’intention
personnelle ou de satisfaction propre.

Un tel degré se retrouve chez le roi Salomon, comme il
est dit dans le Cantique des Cantiques (Ch.3; 9-10) :
« Le roi Salomon s’est fait un palanquin... ses
colonnes, il les a faites d’argent... son intérieur est
pavé d’amour ».Lintériorité de ceux qui se dévouaient
n’était qu’un élan d’'amour ; semblable a un homme qui
se dévoue par amour pour lui-méme, ou pour son fils
bien-aimé — son offrande est alors comme un don qu’il
se ferait a lui-méme.

Cest a un tel niveau que tout Israél fut appelé. Et
une étincelle de ce degré existe en chacun. Le Saba
conclut : que 'homme ne dise pas « Je suis loin de

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

cela » Certes, notre nature nous en éloigne ;
néanmoins, il nous incombe de nous efforcer de nous
élever vers un niveau supérieur, au-dela de celui qui
nous est proche.

A ce propos il est dit : « L’homme doit se dire : quand
mes actes atteindront-ils les actes de mes péres ? »
— car l'effort pour se rapprocher de cette élévation
constitue un devaoir.

Jusqu'ou peut mener 'amour
dela Torah?

Un jour, le Roch Yéshiva, Rav Nathan Tsvi Finkel
Zatsal, s’adressa aux éléves du groupe étudiant le
Ketsot Ha’hcshen. 1l introduisit son propos par une
question : comment I'auteur du Ketsot Ha’hochen a-t-il
mérité d’atteindre une grandeur si prodigieuse ? Selon
lui, la racine de cette élévation résidait dans I'amour
de la Torah de sa mére.

Lainé des fréres était le gaon Rabbi Yehouda Kohen,
célébre pour son ouvrage intitulé « Teroumat HaKeri ».
Le second, Rav ‘Haim, est mentionné par I'auteur du
« Ketsot Ha’hochen » en des termes particulierement
élogieux. Le troisiéme était le Rav Aryé Leib, auteur
du « Ketsot Ha’hochen ». Le dernier, Rav Mordekhai,
n'écrivit aucun livre ; il exerca d’abord la fonction de
rabbin dans la ville de Hodorov (Ukraine), puis quitta
le rabbinat pour se consacrer au commerce.

Selon lelivre Zikhron LaRichonim, alafinde savie, leur
mére était faible et malade ; elle vivait chez son plus
jeune fils, Rav Mordekhai, installé a Ungvar. Un jour,
tous ses fils vinrent lui rendre visite. Comme a leur

Suite en page 6>

11/44




accomplissement ?
— e

La Parachat Terouma marque une étape décisive
dans le récit de 'Exode. Aprés la révélation du Sinai
et la promulgation des lois fondamentales, la Torah
consacre désormais plusieurs sections entiéres a
un commandement singulier : la construction d’'un
sanctuaire, le Michkan, destiné a devenir le lieu de
résidence de la Présence Divine au sein du peuple
d’Israél. Ainsi Hachem ordonne a Moché : « [Is Me
feront un sanctuaire, et Je résiderai au milieu d'eux »
(Ch.25;8)

Cependant, s’il est acquis que le Sanctuaire fut
érigé aprés la faute du Veau d'or, dés I'Antiquité,
les commentateurs s’interrogent : a quel moment
exact ce commandement fut-il donné ? S’agit-il d’'un
ordre initial, transmis avant la faute du veau d’or, ou
bien d'un commandement qui nous a été donné a
posteriori en réaction a cette transgression ? Cette
question chronologique recouvre en réalité un
débat théologique profond : le Michkan est-il une
solution réparatrice, ou constitue-t-il au contraire
I'aboutissement naturel du projet sinaitique ?

Deux grandes approches s’affrontent, représentées
respectivement par Rachi et le Ramban, et relayées
par de nombreux commentateurs.

I. Le Michkan comme conséquence de la faute du
veau d’'or : I'approche de Rachi et du Sforno

Selon Rachi, suivi notamment par le Sforno, l'ordre de
construire le Michkan ne fut donné gu’aprés la faute
du veau d'or, c'est-a-dire lors du troisiéme séjour de
Moché sur le mont Sinai, aprés le pardon accordé a Israél.

Rachi adopte ici un principe herméneutique bien connu:
« 703 IMNMNRDIY DTPID PN »

« Il n'y a pas nécessairement d’'ordre chronologique
dans la Torah » (cf. Pessa’him 6b)

Ainsi, bien que les Parachiyot Terouma et Tetsavé
précédent le récit du veau dor (rapporté dans Ki-
Tissa), leur contenu pourrait avoir été communiqué
plus tard.

1. Avant la faute : une Chekhina diffuse

Le Sforno développe une idée centrale : avant la faute
du veau d’or, la Présence Divine n'était pas destinée a
résider dans un lieu spécifique, mais a demeurer sur
chaque individu d’Israél. La révélation sinaitique avait
conféré au peuple une élévation spirituelle telle que
tout endroit pouvait devenir un lieu de rencontre avec
D... La Torah affirme ainsi:

« En tout lieu ot Je ferai invoquer Mon Nom, Je viendrai a
toi et Je te bénirai » (Chémot Ch. 20 ; 24)

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

)LUSAPPRIS»

Parachat Terouma : Le Michkan, réparation ou

Cette conception suggere qu’il n’était pas nécessaire
d’avoirunsanctuairefixe, nid’'unculteinstitutionnalisé.
Un autel de terre, des sacrifices spontanés, ou méme
un lieu d’étude suffisaient a faire résider la Chekhina.

Le prophéte Jérémie exprime cetteidée par destermes
frappants: « Jenairienordonnéavos péres, lejouroti Jeles
fissortird’Egypte, ausujet des holocaustesetdessacrifices »
(Yirmiyahou Ch.7 ; 22)

2. Le projet initial : une nation entiére sacerdotale

Le Sforno rattache cette vision a I'idéal formulé au
Sinai': « Vous serez pour Moi un royaume de prétres et une
nation sainte » (Chémot Ch. 19 ; 6)

Dans cet état idéal, chaque membre du peuple devient
porteur de sainteté, réceptacle de la Chekhina. Cette
proximité devait culminer dans la promesse divine : «
Je Me promeénerai parmi vous » (Vayikra Ch. 26 ; 12)

Ce verset évoque une Présence non localisée, une
Chekhina circulant parmi les justes, sans dépendance
de lieu fixe.

3.Apreéslafaute: perte dudegré spirituel et nécessité
d’unlieu

La faute du veau d’or bouleversa cet équilibre. Israél
perdit ses « ornements » spirituels, appelés Adi : « Les
enfants d’Israél se dépouillerent de leurs ornements »
(Chémot Ch. 33; 6)

Le Sforno explique que ces ornements symbolisaient |a
résidence de la Chekhina sur le peuple. Dés lors, Israél
ne retrouva jamais totalement son degré antérieur, et
la Présence Divine ne pouvait plus résider de maniére
diffuse: elle devait désormais étre concentrée dans un
espace sanctifié.

C’est dans ce contexte que la Torah interdit les
monuments cultuels, les Matsévot : « N'érigez
point de monument... car Je suis Hachem votre D... »
(Vayikra Ch. 26 ; 1)

Or, ces monuments étaient utilisés par les
Patriarches : Yadkov érigea une Matséva a Béth-El
(Béréchit Ch.28 ; 18), et méme au Sinai, Moché dressa
douze pierres (Chémot Ch. 24 ; 4). Le Sforno explique
gu’apreés la faute, toute tentative de fixer la Chekhina
hors du sanctuaire central risquait de sombrer dans
I'idolatrie. Désormais, Hachem ne résiderait de
maniére stable que dans le Michkan.

Ainsi, selon cette approche, le Michkan est une
concession : un moyen de permettre a Israél, affaibli
spirituellement, de retrouver Hachem en un lieu précis.

II. Le Michkan comme prolongement du Sinai :

12/44



I'approche du Ramban

Al'opposé, le Ramban affirme que l'ordre de construire
le Michkan fut donné a Moché lors des premiers

quarante jours sur le Sinai, avant méme la faute du
veau d’or. La transmission au peuple n'eut lieu qu’apres
Yom Kippour, lorsque le pardon fut obtenu, mais le
commandement lui-méme était antérieur.

Contrairement a Rachi, le Ramban professe que le
principe «lIn’yapasnécessairementd’ordre chronologique
dans la Torah » ne peut s’appliquer que lorsque la Torah
elle-méme nous en donne une indication. Comme ce
n'est pas le casici, si Terouma précede Ki Tissa, c’est que
le Michkan précéde conceptuellement le veau d’or.

1. Le Michkan comme continuité de la Révélation

Pour le Ramban dans son introduction au livre de
Chémot, le Michkan n’est pas une solutionde rechange,
mais I'aboutissement naturel du Sinai. La révélation
Divine ne pouvait demeurer un événement ponctuel
: elle devait se prolonger dans un espace permanent.

Ainsi, la Torah décrit la voix divine continuant de se
manifester entre les deux chérubins :

« Oest la que je te donnerai rendez-vous ; c’est de dessus le
propitiatoire, entre les deux chérubins placés sur I'arche du
Statut, que je te communiquerai tous mes ordres pour les
enfants d’Israél. » (Chémot Ch. 25 ; 22)

Le Michkan devient alors un Sinai miniature, un lieu ou
la Torah continue de se dévoiler. C'est pourquoi la plus
haute instance judiciaire siege au Temple : « Si tu es
impuissantaprononcersuruncasjudiciaire,surunequestion
de meurtre ou de droit civil, ou de blessure corporelle,
sur un litige quelconque porté devant tes tribunaux, tu
te rendras a bendroit qusaura choisi Hachem ton D...»
(Devarim Ch.17 ; 8)

Le Talmud enseigne que la Chekhina accompagne le
Sanhédrin lorsqu’il siége dans le sanctuaire (Yoma
69b). Le Sanhédrin fut déclaré inapte a juger de cas
d’assassinats quand il quitta le lieu du Temple.

2. Le Michkan comme accomplissement de la
délivrance

Dans son introduction au livre de Chémot, le Ramban
développe une idée majeure : la délivrance d’Egypte
n'est pas compléte tant que la Chekhina ne réside pas
parmi Israél. La liberté n'est pas seulement politique,
elle est spirituelle.

La Torah conclut ainsi le livre de Chémot :

Tente
remplit

« La nuée couvrit la
et la gloire d'Hachem

d’Assignation,
le Michkan »

(Chémot Ch. 40 ; 34)

Ce moment constitue I'apothéose de I'Exode, plus
encore que I'entrée en Kénaane. La véritable Guéoula
est le retour au degré des Patriarches, eux-mémes
porteurs de la Présence Divine.

Zé Kéli Véanevéhoun» : Israél désire une demeure pour
Hachem

Cette conception se refléte déja dans le chant de la
mer Rouge:

<IN OHP T >
« Voici mon D... et je veux Lui batir une demeure »
(Chemot 15, 2)

Rachi, citant Onkelos et le Midrach, interprete vé-
anvéhou comme ve-evné lo naveh : « Je Lui construirai
une demeure ». Israél, témoin du miracle, aspire a
pérenniser ce dévoilement dans un sanctuaire.

Le chant évoque également le Temple futur :

« Sanctuaire, Seigneur, préparé par Tes mains »
(Chemot 15, 17)

Ainsi, le Michkan n’est pas une concession, mais un
désir partagé : celui d’'une Présence divine durable.

III. Origines midrachiques et kabbalistiques
du débat

Ce débat se trouve déja dans les sources anciennes. Le
Midrach Tan’houma (Terouma 8) adopte la position de
Rachi: le Michkan est une réparation aprés le veau d’or.

A linverse, le Zohar (début Vayakhel) donne raison
au Ramban : le commandement précéde la faute. Le
Zohar remarque que dans la section de Terouma, les
dons sont demandés a « tout homme » (me-et kol ish),
incluant potentiellement le Erev Rav, tandis que dans
Vayakhel, seuls « les enfants d’Israél » sont sollicités,
excluant ceux qui furent instigateurs du veau d’or.

Le Midrach Rabba exprime également I'idée du Michkan
comme continuité du Sinai : Hachem, ayant donné la
Torah, ne peut s’en séparer, et demande un lieu ou Sa
présence demeurera proche d’elle.

Enfin, le Midrach Tan’houma (Nasso 22 affirme
explicitement : « Je les ai tirés d’Egypte afin de résider au
milieu d’eux » (Chémot Ch.29 ; 46)

Il semble donc que le méme Midrach contienne les
deux tendances, soulevant une tension interprétative.

IV. Vers une synthése : deux dimensions du Michkan

Ilest possible de concilier ces approches endistinguant
deux fonctions du Michkan.

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box



PLUSAPPRIS »

I'approche du Ramban

Alopposé, le Ramban affirme que 'ordre de construire
le Michkan fut donné a Moché lors des premiers
quarante jours sur le Sinai, avant méme la faute du
veau d’or. La transmission au peuple n'eut lieu qu’aprés
Yom Kippour, lorsque le pardon fut obtenu, mais le
commandement lui-méme était antérieur.

Contrairement a Rachi, le Ramban professe que le
principe «lln’y apasnécessairementdordre chronologique
dans la Torah » ne peut s’appliquer que lorsque la Torah
elle-méme nous en donne une indication. Comme ce
n'est pas le cas ici, si Terouma précéde Ki Tissa, c'est que
le Michkan précede conceptuellement le veau d’or.

1. Le Michkan comme continuité de la Révélation

Pour le Ramban dans son introduction au livre de
Chémot, le Michkan n’est pas une solution de rechange,
mais I'aboutissement naturel du Sinai. La révélation
Divine ne pouvait demeurer un événement ponctuel
:elle devait se prolonger dans un espace permanent.

Ainsi, la Torah décrit la voix divine continuant de se
manifester entre les deux chérubins :

« Cest la que je te donnerai rendez-vous ; c'est de dessus le
propitiatoire, entre les deux chérubins placés sur I'arche du
Statut, que je te communiquerai tous mes ordres pour les
enfants d’Israél. » (Chémot Ch. 25 ; 22)

Le Michkan devient alors un Sinai miniature, un lieu ou
la Torah continue de se dévoiler. C'est pourquoi la plus
haute instance judiciaire siége au Temple : « Si tu es
impuissantaprononcersuruncasjudiciaire,surunequestion
de meurtre ou de droit civil, ou de blessure corporelle,
sur un litige quelconque porté devant tes tribunaux, tu
te rendras a lendroit quaura choisi Hachem ton D...»
(Devarim Ch.17 ; 8)

Le Talmud enseigne que la Chekhina accompagne le
Sanhédrin lorsqu’il siege dans le sanctuaire (Yoma
69b). Le Sanhédrin fut déclaré inapte a juger de cas
d’assassinats quand il quitta le lieu du Temple.

2. Le Michkan comme accomplissement de la
délivrance

Dans son introduction au livre de Chémot, le Ramban
développe une idée majeure : la délivrance d’Egypte
n'est pas compléete tant que la Chekhina ne réside pas
parmi Israél. La liberté n'est pas seulement politique,
elle est spirituelle.

La Torah conclut ainsi le livre de Chémot :

Tente
remplit

« La nuée couvrit la
et la gloire d’Hachem

d’Assignation,
le Michkan »

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

(Chémot Ch. 40 ; 34)

Ce moment constitue I'apothéose de I'Exode, plus
encore que I'entrée en Kénaane. La véritable Guéoula
est le retour au degré des Patriarches, eux-mémes
porteurs de la Présence Divine.

Zé Kéli Véanevéhoun : Israél désire une demeure pour
Hachem

Cette conception se reflete déja dans le chant de la
mer Rouge :

YN D A >
« Voici mon D... et je veux Lui batir une demeure »
(Chemot 15, 2)

Rachi, citant Onkelos et le Midrach, interpréte vé-
anvéhou comme ve-evné lo naveh : « Je Lui construirai
une demeure ». Israél, témoin du miracle, aspire a
pérenniser ce dévoilement dans un sanctuaire.

Le chant évoque également le Temple futur :

« Sanctuaire, Seigneur, préparé par Tes mains »
(Chemot 15, 17)

Ainsi, le Michkan n’est pas une concession, mais un
désir partagé : celui d’'une Présence divine durable.

III. Origines midrachiques et kabbalistiques
du débat

Ce débat se trouve déja dans les sources anciennes. Le
Midrach Tan’houma (Terouma 8) adopte la position de
Rachi: le Michkan est une réparation aprés le veau d’or.

A linverse, le Zohar (début Vayakhel) donne raison
au Ramban : le commandement précede la faute. Le
Zohar remarque que dans la section de Terouma, les
dons sont demandés a « tout homme » (me-et kol ish),
incluant potentiellement le Erev Rav, tandis que dans
Vayakhel, seuls « les enfants d’Israél » sont sollicités,
excluant ceux qui furent instigateurs du veau d’or.

Le Midrach Rabba exprime également I'idée du Michkan
comme continuité du Sinai : Hachem, ayant donné la
Torah, ne peut s’en séparer, et demande un lieu ou Sa
présence demeurera proche d’elle.

Enfin, le Midrach Tan’houma (Nasso 22 affirme
explicitement : « Je les ai tirés d’Egypte afin de résider au
milieu d’eux » (Chémot Ch.29 ; 46)

Il semble donc que le méme Midrach contienne les
deux tendances, soulevant une tension interprétative.

IV. Vers une syntheése : deux dimensions du Michkan

Ilest possible de concilier ces approches endistinguant
deux fonctions du Michkan.

14/44



lieu de la Torah

1. Le Michkan comme
nécessité a priori

Le Michkan devait exister comme prolongement du
Sinai, comme centre de la révélation continue. LArche
sainte, dépositaire des Tables, est I'élément central du
sanctuaire.

Le Talmud affirme : « LAron ne prend pas de place »
(Yoma 21a)

Les Sages y voient un symbole : la Torah dépasse
I'espace, elle transcende la matérialité.

2. Le Michkan comme lieu exclusif du culte

conséquence de la faute

Enrevanche, la centralisation du sacrifice et du service
sacerdotal devient nécessaire aprés le veau d’or. Israél
ne peut plus servir Dieu en tout lieu, car le risque
d’idolatrie demeure.

Ainsi, Terouma commence par I’Aron, soulignant la
primauté de la révélation. Mais dans Vayakhel, Moché
présente d’abord la structure matérielle : le Michkan
devient alors aussi un lieu de culte institutionnalisé.

Cette inversion refléte le déplacement du centre de
gravité : de la Torah vers le rituel, de la révélation vers
I'expiation.

Conclusion

La Parachat Terouma nous enseigne que le Michkan
est a la fois mémoire du Sinai et réponse a la fragilité
humaine. Il est le lieu ol Hachem continue de parler,
mais aussi celui ou ’'hnomme, aprés la faute, apprend a
Le chercher.

Ainsi, le Michkan demeure une tension vivante entre
idéal et réalité : sanctuaire du dévoilement divin et
espace de réparation, promesse d’'un temps futur ot la
Chekhina résidera de nouveau sur tout Israél.

(Par Rav Emmanuel Gay Chlita)

Suite de la page 2

de Torah, allant jusqu’a un débat animé, une véritable
« guerre de la Torah ». Chacun soutenait une opinion
différente ; la discussion s’enflamma, jusqu’a ce que
tous reconnaissent finalement que le plus jeune avait
raison.

Lorsqu’ils entrérent dans la chambre de leur mére
pour prendre congé delle, ils la trouverent hors de
son lit, en train de danser de joie. lIs ne comprirent pas
I'origine d’'une telle allégresse. Elle expliqua : certes,
elle savait que son fils Rav Mordekhai était un érudit ;
toutefois, elle s’était toujours inquiétée — peut-étre
que, s'étant engagé dans le commerce, quelque chose
de sa grandeur en Torah s’était amoindri. Mais a
présent qu’elle avait vu I'ampleur de sa force en Torah,
au point de triompher de ses fréres, cela lui procura
une si grande joie qu’elle trouva la force de se lever et
de danser.

Notre maitre conclut : voila la réponse a la question —
ainsi nait un « Ketsot Ha’hochen ». Lorsqu’on grandit
a 'ombre d’'une mére qui aime la Torah d’'un amour
si profond, cela constitue un exemple vivant ; par la
puissance d’'un tel amour, on peut s’élever jusqu’aux
plus hauts sommets.

Dans ces paroles se révélait également l'influence
immense du Roch Yéshiva lui-méme sur les éléves.
Chaque semaine, ils voyaient de nouveau son
dévouement total a la diffusion de la Torah. Malgré
sa maladie et son extréme faiblesse, Rav Nathan
Tsvi Finkel Zatsal venait donner ses cours. Pendant
le Chiour, il se tenait debout sur l'estrade du Beth

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Hamidrach, les mains fermement jointes derriére le dos
pour ne pas chanceler, et des paroles de Torah vivantes
jaillissaient de sa bouche avec force et majesté, tandis
gu’il exposait avec clarté les positions des Richonim
dans les différentes Souguiyot.

lIs étaient particulierement marqués par I'amour
et la joie avec lesquels il enseignait. Cette vision
bouleversait bien des coeurs ; des éleves témoignent
que ce moment fut pour eux une lecon de Moussar et
un renforcement immense, tant au moment présent
que pour le restant de leur vie. Chaque fois gu'’ils se
remémorent ces scénes, ils recoivent un élan nouveau,
unevigueur renouvelée pour I'étude de la Torah, face a
toutes les difficultés qui peuvent survenir.

Il était fréquent qu’ils entrent chez le Rav pour
former un petit groupe d’étude. Dés leur arrivée, ils
constataient qu'il était épuisé, presque incapable
d’ouvrir la bouche tant sa faiblesse était grande. Il
commencait a lire la Guemara a voix basse ; seules
ses lévres bougeaient et sa voix était a peine audible.
Mais au fil des minutes, tandis qu’il poursuivait
la lecture de la Guemara et des Richonim, la Torah
insufflait une vitalité nouvelle dans ses os ; sa parole
devenait de plus en plus claire, jusqu’a ce gqu’au bout
d’'un quart d’heure il paraisse en pleine possession
de ses forces. On aurait peine a croire gu'il s’agissait
du méme homme qui, quelques instants auparavant,
peinait a articuler un mot.

(Source : « ‘'Hokhma ouMoussar »)

15/44



AL

Reégle du jeu :
Dans ce jeu, des questions correspondent aux lettres de lalphabet. La premiere réponse
commence par un Alef, la deuxieme par un Beth, etc. Les participants doivent trouver le mot
en hébreu. Le point est attribué a celui qui donne la bonne réponse en premier. Il y a des
devinettes pour tous les ages. Le mot en gras dans la devinette indique ce qu’il faut chercher.

Les planches qui
constituaient les

anneaux fixés aux ustensiles ustensiles. il faut
du Michkan, elles permettaient connaitre leiJr longueur,
de transporter ces derniers. leur largeur et leur ... ’

TLQ (sauleq)

En les insérant dans les a Pour fabriquer les
—

murs du Michkan
étaient posées au sol
sur des ... en argent.

NLCQ (S21205)

: | Pour bien comprendre —
Chaque ustensile comment confectionner Le verset nous dit clairement le
a été confectionné le Michkan et ses ustensiles, but du Michkan :"Ils feront pour

avec grande ... comme Hachem a ... 3 Moché sur la Moi un Sanctuaire et ......"
Hachem l'a demandé. montagne leurs formes. (xna 1wsed 1e13pIsas af)

Laid (uoisiaud) ULNU (2nuow) (ACCL¢ Tulca

La Ménora était faite
a partir d’un bloc
d'... massif, qu'il fallait
marteler pour la former.
LT (10)

Des pierres précieuses “ La hauteur de la Ménora n'est
étaient nécessaires

pas explicitement écrite dans
pour la confection du la Torah, mais Rachi nous révele
Ephodet du ... . queelle faisait 18 ... de haut.

utal (jesonad) AGUQ (sawed)

Pour attacher les tentures entre
elles, il fallait tisser des ... a leurs
extrémités, pour pouvoir y insérer des

crochets les unissant.
LGN (S312n0Qq)

Les chérubins formaient
une seule piece avec le ...
sur lequel ils se tenaient.

sappelle la base
de la Ménora?

«LCL (31205)

CGLLL (31213AN00)

v | Celui qui veut

obtenir la Les ailes des

\ Ve mi

a ,priera -. , srith “ Le Michkan

en disregcizisc;srel3 (fe : B Ce métal est le [Cherubins était recouvert
. lus précieux étaient déployees

cet ustensile du P fplfegle . de couvertures,

Michkan. apres lor et largent. certaines en tissus

et certaines en ... .

CULAL (3IAIND) Couvercle du Aron.
CCLLL (BJOUDW) L

(JU3IRIAND)
alcca

(Jewiue.p nead)

([
es branches de -
la Ménora étaient Lorsque la Torah parle
décorées de pommeaux d’amener du Tekhélet, ‘
et de marte{)ées cela fait référence a de la ’ Pour former les murs du
' ... teinte en azur. Michkan,il'y en avait
LU (sinayy) besoin de 48.

KRAL (auley)

dua@ (saydue)d)
la cour o ,
qui était devant le w8 D’habitude cest un

Michkan était un ... chiffre, mais dans m Ce que chacun devait amener,
de 50 coudées sur 50 notre Paracha, cest une motivé par son coeur, pour participer
coudées. matiere. 3 lédification du Michkan.

L(TLA (D)

LLLSU (JUaWaAl1Rld)

LX)
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH W Torah-Box



N0 HYID

PARACHA TEROUMA

I"OWN 1N
Adar 5786

Ce que l'on donne, c'est ce que l'on garde vraiment

Au début de la paracha, la Torah demande a chaque Jwf de
participer 4 la construction du Michkan et de tout ses ustensiles
comme la menora, le Arone akodesh etc.., en apportant une
offrande :
(2,12) “NRINAN "'7INF TR 122778 12T
“Parle aux enfants d’Israél, et qu’ils prennent pour Moi une
offrande.”

Cependant, pourquoi la Torah utilise-t-elle le verbe “IN'I”" — “qu’ils
prennent” lorsqu’elle parle d’apporter une offrande pour le
Michkan ? Il aurait été plus logique de dire “nN1 "7’ — “qu’ils Me
donnent” puisque 'on parle ici dun don et non de prendre quelque
chose.

Le Rav Moché Shternbuch donne une magnifique explication sur ce
choix de mots. Les biens matériels d’'une personne ne lui
appartiennent que durant sa vie sur terre, mais aprés son départ, elle
ne peut rien emporter avec elle — comme on le dit souvent, “on ne
prend rien avec soi”. En revanche, lorsqu’une personne donne pour
le Beth Hamikdash, et de nos jours pour une synagogue, un kollel
ou la tsédaka. son don prend une valeur éternelle. Ce qu’elle offre
devient un investissement spirituel durable, qui lui appartient a jamais.

C’est pour cela que la Torah dit “IN{7'1'"'7 NN INMN* — “qu’ils prennent
pour Moi une offrande” plutdét que “0n1” — “qu’ils donnent”. Car
en vérité, ce qu’on donne, on ne le perd pas — on le prend avec soi pour
Péternite.

AN =

On raconte I'image, d’un homme immensément riche, a 'approche de sa
mort, décida de vendre tous ses biens. Avec ’argent, il acheta un
diamant d'une rareté exceptionnelle, persuadé qu’il s’agissait la du
meilleur investissement possible. Avant de quitter ce monde, il
demanda & étre enterré avec son précieux joyau, soigneusement
enveloppé dans un morceau de papier.

Lorsqu’il arriva dans le monde d’en haut, 11 fut pris d’une soif mtense.
Apercevant un ange tenant un stand d’eau fraiche, il voulut en acheter.
L’ange lui répondit qu’il fallait payer. Sans hésiter, il lui tendit son
diamant, persuadé qu’il pourrait tout s’offrir avec une telle richesse.

Mais ’ange éclata de rire et lui dit : “Regarde ot tu marches.” 1l réalisa
alors que le sol tout entier était pavé de pierres précieuses... Son
diamant n’avait plus aucune valeur, il était devenu insignifiant, comme
de la poussiére.

L’ange ajouta : “Par contre, donne-moi le papier qui ’entourait.” A ces
mots, le défunt s’exécuta. et I'ange lui ouvrit toutes les portes. Ce
simple morceau de papier représentait le regu d’un don qu’il avait fait
de son vivant 4 une institution de Torah. C’était ce geste-la, et non son
diamant, qui lui offrait une wvéritable richesse dans le monde futur.
Cette histoire nous enseigne que la véritable richesse ne réside pas dans
Tor ou les diamants, mais dans les bonnes actions et la générosité. Ce
que nous possédons matériellement disparait avec le temps, mais les
mitsvot, ainsi que la tsédaka sont les seuls trésors qui nous accompagnent
pour D’éternite.

La force d'une intention pure

1271227 N N7 NRD ,DRNA P7IN ) 7RO 1277R AT
(2,02 NINY) “’NNATNN NN
“Parle aux enfants d’Israél et qu’ils prennent pour Moi un
prelevement ; de tout homme que son ceeur rend généreux, vous
prendrez Ma contribution.”

Dans cette paracha, Hachem ordonne & Moché de demander aux
Bné Israél de participer a la construction du Michkan, le lieu ou
résidera la shekhina, la Présence Divine.

Rachi explique que le mot “*'7 IN{7')” ne signifie pas simplement
“qu’ils donnent”, mais : “’n¥'7 — "'7” — pour Moi, en Mon Nom.
Hachem n’a besoin ni d’or, mi d’argent. Tout Lui appartient. Ce
qu’ll demande, c’est I'intention. Donner en son nom. pour Son
honneur. Faire un effort pour Hachem.

Le Rav Moché Shternbouch demande :

Pourquoi ici la Torah insiste-t-elle explicitement sur l'intention
“pour Hachem” ? Toutes les mitsvot ne doivent-elles pas étre
accomplies pour I'honneur d’Hachem ? Quelle est la particularité
du Michkan ?

Le Rav explique : Construire le Michkan n’est pas simplement béatir
une maison. C’est construire un lieu ou la Présence d’Hachem
résidera. Comme il est écrit :

('N.N"> mnw) “02in3a 'naoY) U 71wy

“Ils Me feront un sanctuaire et Je résiderai parmi eux.”

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

Un lieu destiné a 1a Shekhina doit étre construit avec une pureté absolue
d’intention. Sans intérét personnel. Sans recherche d’honneur.
Uniquement pour Hachem. C’est pour cela que la Torah répete :

“27 2T 'P” — “Tout homme au coeur généreux.”

Le ceeur est au centre. L’intention est la fondation.

Le Gaon de Vilna enseignait qu'une synagogue ou un Beth Midrash
construit avec pureté d’intention, uniquement pour glorifier le Nom
d’Hachem, bénéficie d’une aide céleste particuliére plus de
concentration dans la téfila, plus de profondeur dans 1’étude, plus de
réussite au point de vu spirituelle. Et si, dés la taille des pierres,
I'intention est “léchem chamayim”, cela influence la sainteté du lieu
pour toujours.

Dans le méme esprit, Rav ‘Haim de Volozhin expliquait que méme les
livres kadosh de Torah ou de Téphila doivent étre imprimés dans un
cadre respectueux de la Torah, car la pureté de la source influence la
compréhension et la réussite dans 1’étude.

Une mitsva ne commence pas le jour o on Paccomplit. Elle commence a
sa racine, A I'intention. Quand la base est pure, tout ce qui en découle
est éleve.

C’est pour cela que dés le début, Hachem demande : “*'7 1ng')” —
“Faites-le pour Moi.”

Car ce qui est construit avec pureté de ceur, reste marqué de Kédoucha,
sainteté pour toujours.

17/44



Or HaHaim Hakadoch, Le niveau de révélation du Michkan

NN YNIN NN "IN N 703 DDINA 'RIDY| ¥R "7 1wyyp”
("0—'N.N"D NINW) “AUYA 121 I'72 '72 N'120 NN| PYRD NN
“TIs Me feront un sanctuaire et Je résiderai parmi eux.

Selon tout ce que Je te montre, le modéle du Michkan et le modéle
de tous ses ustensiles, ainsi vous ferez.”

Dans ces Péssoukim, Hachem ordonne a Moché de construire le
Michkan, puis Il lui transmet les plans détaillés : la structure, les

mesures, les ustensiles, chaque détail précis.

Le Or HaHaim Hakadoch pose une question profonde : pourquoi
Tordre est-il invers¢ ? Logiquement, on aurait da d’abord
expliquer les plans, les détails, le projet... puis seulement ensuite
ordonner de construire. Pourquoi dire d’abord “construis™, avant
méme de préciser quoi et comment ?

Il explique que la Torah veut ici nous enseigner quelque chose
d’essentiel sur le niveau de la Présence D’Hachem.

La Michna dans Pirkei Avot enseigne que lorsque dix personnes
s’assoient pour étudier la Torah, la Shekhina réside parmi eux.
Cing, trois, deux, méme une seule personne qui étudie la Torah, la
Présence Divine est avec lui. Evidemment, le niveau de révélation
n’est pas le méme : il existe des degrés. Plus le rassemblement est
grand, plus la révélation est élevée. Le Midrash parle méme du
niveau supréme de révélation lorsque 600 000 4mes sont réunies.

Ainsi, la Shekhina peut résider a difféerents niveaux, avec difféerentes
intensités.

D’aprés cela, le Or HaHaim Hakadoch explique I’ ordre des Péssoukim :
Lorsque Hachem dit d’abord “&Tn ''7 1&V1”, Moché ne savait pas
encore a quel miveau de révélation Hachem faisait référence. Quelle
intensité de Présence Divine allait résider dans ce Michkane ?

Hachem lui répond immeédiatement :

“ININ NN AN WN '7DD” — “Selon tout ce que Je te montre”.
Autrement dit Michkan sera
comparable a la révélation que tu es en train de vivre maintenant.

: le niveau de révélation dans le

Il est écrit a propos de Moché

(‘N ,2*" 12TNA) “ora’ ‘n NMMIM” — “Il contemple I'image d’Hachem.”
Moché avait un niveau de prophétie unique, une clarté exceptionnelle.
Hachem lui dit : de la méme maniére que Je Me révele a toi maintenant,
ainsi sera la révélation dans le Michkan.

Voila pourquoi Pordre commence par le commandement de construire :
pour révéler que I'objectif n’est pas seulement un batiment, mais un lieu
d’une intensité spirituelle équivalente a la révélation prophétique.

Nous voyons ici la grandeur du Michkan : ce n’était pas simplement un
sanctuaire, mais un lieu ou la Présence Divine se révélait avec une
puissance immense, au point d’étre comparable au dialogue entre
Hachem et Moché.

Le Michkan était un point de rencontre entre le Ciel et la terre.

Devenir un réceptacle Eje la Shekhina

(N ,N"D NINW) “D2iNA 'NIDY| WTrn "7 1wy’
“Ils Me feront un sanctuaire et Je résiderai parmi eux.”

A premiére vue, le Passouk semble surprenant. On parle de
construire un Michkan, un sanctuaire matériel. Il aurait da étre
écrit : “iDina 'MW)” — “Je résiderai en lui”, dans le Michkan.
Pourquoila Torah dit-elle “023iN2” parmi eux ?

Les maitres du Moussar expliquent que la Torah nous révele ici un
secret immense : le but du Michkan n’était pas seulement de créer
un lieu kadosh samnt dans le désert, mais de permettre a la Présence
D’hachem de résider dans le ceeur de chaque Juif. La construction
n’était qu'un moyen. La finalité était ’homme.

Rabbi Yaacov Abou’hatsera, le Avir Yaacov, enseigne que dans le
désert, les Bné Israél ont mérité une proximité exceptionnelle : la
Shekhina reposait dans leur camp. Mais ce mérite ne s’est pas
arrété avec la génération du désert. Méme aujourd’hui, dans notre
génération remplie de distractions, d’influences et d’épreuves,
chaque Juif a la possibilité de devenir un réceptacle de la Présence
Divine.

Le Michkan a été construit par la participation de tout le peuple,
chacun selon ses moyens. Cela nous enseigne que chacun, a son
niveau, peut construire un Michkan intérieur. Hachem ne
demande pas l'impossible. 11 demande a chacun d’atteindre le
maximum de ses propres capacites.

Chaque Juif posséde en lui une étincelle divine, une part de lumiére. Mais
cette lumiére peut étre voilée par les fautes, les pulsions, les mauvaises
influences. Lorsque I'homme se purifie, ses pensées, ses yeux, ses
actions, lorsqu’il agit sincérement pour se rapprocher d’'Hachem et non
pour 'honneur ou le regard des autres, alors il devient un véritable
Michkan vivant.

Le Midrash raconte que lorsque Hachem demanda 4 Moché de construire
un Michkan, Moché s’étonna : “La Gloire Divine, si immense dans les
cleux, pourrait-elle résider sur terre ?” Hachem répondit qu’'ll peut Se
“contracter” et faire résider Sa Présence méme dans un espace restreint,
a condition que P’endroit soit prét a L’accueillir.

Ainsi, le Passouk ne dit pas “en lui” mais “parmi eux”, car le véritable
sanctuaire est ’homme lui-méme. Nous construisons un lieu matériel,
mais I’objectif est que la Shekhina habite en chacun de nous.

Quand un Juif choisit sincérement de se rapprocher d’Hachem, de
purifier sa vie et d’agir pour Son Nom "Léchem Chamaim” il devient
porteur de lumiére. Et cette lumiére ne I'éclaire pas seulement lui, elle
éclaire aussi son entourage.

Le Michkan n’était pas seulement dans le désert. Il commence dans le
CEeur.

ﬂc feuillet est d(’:di(’:\

Pour l'elévation de lame de
HAIM ben YOSSEF LEVY-VALENSI
SARAH bat ZAHIE AMOUYAL
CHIMONE Ben YOSSEF AMAR
DVORA bat YAEL ve YOSSEF

Pour la guérison complete de
ALICE bat LEA
DANIEL DAVID ben COUCA
HAIM ben SOL
Rav MOCHE ben SULTANA

Pour recevoir le feuillet par mail, écrire a : message.parachaa@gmail.com

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH




OWN NIN T

Térouma (404)

(2.712) 127 9227 WK ¥R 9 NRH 12990 °7 NP
Qu’ils me fassent un don, que chacun donne selon
ce que son ceeur lui inspire (25. 2)
Hachem demande a Moché Rabeinou de
construire le Michkan, le sanctuaire ou Sa
Présence résidera parmi le peuple d’Israél. Ce lieu
est magnifique, orngé, précis dans ses dimensions et
ses matériaux. Mais au-dela de la beauté
extérieure, il y a un enseignement profond sur
notre relation avec Hachem. La contribution
personnelle, Hachem demande des contributions,
de chacun selon ce que son cceur lui dicte. Cela
nous enseigne que la spiritualité ne peut pas étre
imposée; elle nait du cceur. Chaque personne
apporte quelque chose d’unique : méme une petite
contribution sincére a une valeur immense. Le
monde spirituel se construit avec nos efforts
volontaires et notre engagement personnel.

(3.719) DYH 5921 271 DDXRM INRPD WX AMIINT DRH
« Et voici les dons que tu recevras d’eux : de ’or,
de ’argent et du cuivre » (25. 3)
Le Hatam Sofer (Torat Moché) écrit que:I’or,
I’argent et le cuivre” symbolisent trois types de
personnes qui donnent la Tsédaka, chacun
représentant un niveau plus éleve que le précédent.
L’or, représente quelqu’'un qui a beaucoup
d’argent et qui donne beaucoup de Tsédaka; ce
n’est pas difficile pour lui de donner car il lui reste
encore beaucoup d’argent aprés en avoir donné.
Cen’est pas un niveau si ¢levé I’argent, représente
une personne de la classe moyenne, il lui est un peu
plus difficile de donner de I’argent que pour une
personne riche et, par conséquent, sa Mitsva est
plus grande, le cuivre représente un homme pauvre
qui n’a pas beaucoup d’argent, il doit se priver de
certains de ses besoins pour donner la Tsédaka. Par
conséquent, sa Mitsva est la plus grande de toutes.
Nos Sages (Houlin 46a) disent que les hommes
riches ont tendance a étre avares. C’est en fait pour
leur bien, car Hachem rend difficile pour eux de
donner afin qu’ils obtiennent plus de récompense
pour leur don. le Hafets Haim disait qu’avec
davantage d’argent vient aussi davantage de yétser
ara de ne pas donner.

(T.712) 271 ©°379 LAY DY

« Tu feras deux chérubins en or » (25, 18)
Selon nos Sages, ces chérubins avaient la forme
d’enfants. Quel message s’en dégage-t-il 2 En fait,
les chérubins étaient posés sur 1’arche sainte qui
contenait la Thora. Or, celui qui souhaite étudier la
Thora, doit se considérer comme néophyte

(débutant). C’est seulement quand on se considere
comme débutant dans 1’¢tude de la Thora, que I’on
pourra y réussir. D’ailleurs, nos Sages disent que
les paroles de Thora doivent étre comme nouvelles
a nos yeux. On doit toujours aborder la Thora
comme une source de Sagesse jamais entamée.
Crest a cela que font allusion les chérubins a forme
d’enfants. Tout homme doit se considérer comme
un enfant, qui vient a peine de débuter dans I’étude.
C’est ainsi qu’il pourra s’¢lever dans la
connaissance de la Thora. C’est pour cela qu’on
dit : Talmid Hakham, vouloir toujours chercher a
apprendre.

Nahal Kedoumim

(12.32.712) 271 Y2V YR 17 DYDY %Y YW DY
« Tu feras la table en bois de Chittim ... et tu lui
feras quatre anneaux en or » (25,23-26)

Le Kli Yakar rapporte [’allusion suivante:
Les anneaux sont ronds, ils viennent par-la
évoquer que I’homme doit se rappeler que la
réussite dans ce monde est une roue qui tourne
comme cet anneau. D¢s lors, il se souviendra de
faire participer les nécessiteux a sa table en
pourvoyant a leurs besoins. En effet, lorsqu’il
pensera en permanence que tout son argent et tous
ses biens ne sont qu'un don du Ciel et qu’Hachem
peut a Sa guise les lui reprendre, cela I’incitera a
utiliser son argent pour faire du bien autour de lui.
Hachem I’aidera alors a conserver cet argent qu’ll
a lui-méme entreposé dans ses mains.

(2.712) Iy YR WOR 07309
« L’un tourné vers 1’autre » (25,20)
Nos Sages (Guémara Baba Batra 99a) disent que
lorsque Israél accomplissait la volonté d’Hachem,
les visages des chérubins étaient tournés 1’un vers
I’autre. Dans le cas contraire, ils se tournaient
chacun vers les murs du Sanctuaire (ils étaient
alors dos a dos). Le Beit Israél voit en cela une
allusion: Lorsqu'un juif est tourné vers autrui et
cherche a lui faire du bien, il accomplit alors la
volonté d’Hachem. L’allusion va plus loin : méme
celui qui est pur de toute faute comme un nouveau-
né (évoqueé par les chérubins), et « Etend ses ailes
vers le haut» symbolisant ainsi qu’il est
spirituellement ¢leve, n’est pas encore considéré
pour autant comme accomplissant la volonté
d’Hachem tant qu’il ne se tourne pas vers autrui
afin de lui venir en aide, en parole ou en acte, en
renongant parfois a son propre droit et en étant
dispos¢ a lui rendre le bien pour le mal.

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box




"—}

En revanche, si « Il tourne sa face vers le mur » en
ignorant son prochain et ses besoins, il pourrait
avoir « Les ailes dirigées vers le haut» et se
conduire avec piété dans ses devoirs envers D., il
n‘en  demeurerait pas moins  comme
n‘accomplissant pas la volonté d’Hachem. Car le

fondement de tout est de veiller a ses devoirs
envers autrui.

(X2.712) 7179393 APY°D AYRH 737V 21 NN DN
Et tu feras le candélabre en or pur, c’est d'une seule
piéce que sera fait le candélabre” (25,31)
Rachi commente: Moché Rabbeinou rencontrait
des difficultés a le réaliser, Hachem lui dit : ~Jette
le Kikar (Ie morceau d’or) dans le feu et il se
formera de lui-méme. Le Divré Chmouel voit dans
ce commentaire une allusion a la voie a suivre pour
acquérir la Emouna: Lorsqu’une personne est
confrontée a un obstacle ou une épreuve dans le
domaine de la subsistance évoquée par le Kikar
(litt. morceau de pain) et que, écrasée par le poids
des vicissitudes de I’existence, elle désespére de
voir sa situation s’ameéliorer, elle se jettera
entierement avec I’épreuve qui la tourmente dans
le feu (allusion a D. qualifi¢ dans la Torah de feu
dévorant). En agissant de la sorte, « Il se formera
de lui-méme » (son épreuve se solutionnera d’elle-
méme), comme il est dit : « Transmets & Hachem
le joug (de ta subsistance) et Il te nourrira »
(Téhilim 55, 23).

(10.1) O Y DVY *3Y

«Des arbres de Chitim qui se tiennent » (26, 15)
Le Midrach explique que les termes « Qui se
tiennent » signifient que ce bois de Chitim
« Tiendra pour toujours » C’est a dire Lorsqu’un
arbre produit des fruits, I’arbre étant du veégeétal,
lorsqu’un homme consomme ces fruits, le végétal
s’¢léve au rang d’humain. En revanche, un arbre
qui ne produit pas de fruits, tel que ’arbre de
Chitim qui est du cédre, ne pourra jamais s’¢lever
au rang d’humain, car I’homme ne peut pas en
consommer. Il est donc condamné a rester végétal.
Le verset dit donc que les arbres de « Chitim se
tiennent », c’est a dire « Pour toujours », ils se
maintiendront au rang d’arbre, appartenant au
régne végeétal, pour toujours. C’est pourquoi, pour
¢lever le bois de Chitim malgré tout, la Thora a
choisi de I’utiliser dans la fabrication du Michkan.
Ainsi, le fait de I’utiliser dans ce lieu saint, réserve
au Service d’Hachem, permettra néanmoins de
I’¢lever aa un plus haut rang. Ketav Sofer

(2 .10) DWIR WP NV 199X DY N8 NX AN
« Tuplaceras le couvercle (Kaporet) sur 1’arche de
témoignage dans le Saint des saints » (26, 34)
Les mots « 1’arche de t¢tmoignage dans le Saint des
saints » se disent dans la Thora (en hébreu) :
«"Wpa Wpa NIy 1998». Les initiales de ces quatre
termes forment le mot « 72anx Ahava) », qui signifie

«I’amour ». Car, la plus grande preuve d’amour
d’Hachem pour les enfants d’Israél est qu’ll a
souhaité ‘contracter’ Sa Présence pour La faire
résider parmi eux. La Volonté d’Hachem de faire
reposer Sa Sainteté Infinie sur ’arche sainte, dans
le Saint des saints, pour se trouver prés de Son
peuple, est I’expression la plus manifeste de Son
Amour pour eux. Tsel Haeda

DOYIR Y DOFIR WY MYV 92 0PI DR MY 1
(72.12) IORT YIRS DOD

«Il'y avait [sur le cOté ouest] 8 poutres et 16 socles
d’argent, deux socles sous chaque poutre » (26,25)
Les socles sont appelés en hébreu : « Adanim », de
la méme racine que: «Adnout», signifiant
souverainete. Ceci nous donne une lecon
d’humilité: Si un homme se considére petit,
Hachem 1’¢léve et le rend important parmi ses
contemporains. Les socles représentaient les
¢léments les plus bas du Michkan sur lesquels
reposaient les poutres. Malgré cela, on les appelait
les Adanim : les Seigneurs. Ceci nous apprend que
I’homme doit se considérer petit et laisser les gens
le piétiner sans y préter garde. S’il se considére
comme rien, Hachem 1’¢lévera alors et le rendra
important. Toutefois, lorsqu’il a atteint cette
position importe, il doit rester humble et ne pas
s’enorgueillir en voyant les gens |’honorer.
Kli Yakar

Halakha : Les lois de Rekhilout (colportage)

L’interdiction de colporter, conserve toute sa
vigueur méme lorsque les faits rapportés reflétent
la stricte vérité. Cela s’applique méme dans le cas
ou la personne qui raconte ne veut en rien inciter a

la haine. Hafets Haim abrégé

Dicton : Le sourire est la clé qui ouvre le caeur des

autres. Dicton Populaire
Chabbat Chalom

,APID 12 YRV 1I9nY PRY M3 ,5%0% 12 71T A0Y : Anvhw ARIDT? TIRY XYV
07193 12 AT PD PP XPN2 YAT N2 INOR AOTA 0TI 12 WY IR
TMOPM LRTR 12 IR, TN 223 72 00 TRH,7PAT 12 PXD DFIAR ,AINNRP
7w 13 907 W AR ,07IM 12 AW ,A5Yn 12 TN YRDT MM 013 Na mww
,071 12 T ,RPIY N2 00, APWINR M0 13 (YR MY 12 0701 PRMIR LIRY
I AYYA (0% 8I%W TIX TTI0 12 YRIAY ,AMDE 12 PR’ YRIW? ,ANn3 na Yy
N2 ITIR 71907 AW < 7IXT AT AIRDI0 7970 12 pRRe A 12°K1 112 0510 N3
»DID N2 77X *RI%P ,INOK 12 1R *9X 27K ,INOK 2 0N PRM 21V 707 It
noY AW N2 79%1 SR UMYX ,Apa7 Na AR, m1a% 0w na AxRb Ay ,mab
7%, AT 5y na Yv0b a7 Yy 12 T R Y9 man anben . 7pan 12 Yxonas
TNRDIRTTY N2 1391 7129Y X17p W YT 719792 ANnw 13 7571 1121 INoR N3
12 12IRT AP OVT 12 AnDw YR cnaws MY SNRY YA 12 0070 ny
72 7IP X°3,192 N2 ATIYON ,ANn 12 Anbw L5 0913 na aTvon v L Arn
12 ©IIM O 020°1,07IM 12 WPHR .02 TN 1A AWH DM AD7M 13 7O, ARY
,712313 7PVOX N2 P17 NIDX .TTIVON VKR ]2 1PYD OP°YD 071 12 7,201
Y1p ,ATIVON ANLID 12 PYO FITIR AP VIR 799, WMYYR 12 DR
.9039.13 501 T, INOK 13 DN, ZINATT *23 N2 kit

Yossef Germon Kollel Aix les bains |
germon73@ hotmail fr

Retrouver le feuillel sur le sile du Kollel

3 ‘l wwwXKollel-aixlesbains.fr i X
- ' 4

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Torah-Box

© Graphlonl o7 81 36 67 By

20/44




“Sortie abbat, Parachat Ytro, 21

(Priére de ne lire le feuillet pendant la priére et la lecture de la thora merci)

Chevat 5882

Chavoua Tov Oumévorakh. Tous ceux qui sont obligés
de faire le vaccin, il ne faut pas le rater. Nous entendons
des hommes qui négligent la troisieme dose du vaccin
(il y avait trois vaccins, et nous les avons faits Baroukh
Hashem) en disant qu’elle n’est pas obligatoire. Mais
ensuite ils souffrent. C'est pour cela que tous les
gens pour qui les médecins disent qu’ils doivent se
faire vacciner, ne doivent pas étre désordonnés et
s’échapper. Qu’est-il écrit dans Yirmiyah (31,21)?:
« Jusqu’a quand vagueras-tu de coté et d’autre, fille
désordonnée ? », ils sont désordonnés et ne veulent
pas se faire vacciner... Faites le plus vite possible !

La semaine derniere, j'ai oublié deux choses au milieu
du cours, j'ai essayé de m’en rappeler, et c’était
difficile pour moi. Mais aprés le cours, les choses me
sont revenues... Lorsque tu oppresses ton cerveau
pour te souvenir, il fera exprés d’oublier, et tu ne te
souviendras pas. Alors il ne faut pas avoir peur de
dire qu’on a oublié, ce n’est pas grave, il ne va rien
arriver. Quelles sont les choses que jai oubliées?
« D'2 DNNAY 12V NaM 209 » - « La statue de Mikha a
traversé avec eux la mer ». J’ai dit « D'a DNNY N7V »
- « est montée avec eux dans la mer » et aussi « Y01
D'2 DNNY » - « a voyagé avec eux dans la mer » ; et je
sentais que ce n’était pas la formulation correcte, mais

maintenant je m’en suis

souvenu. La Guémara dans
Sanhédrin (103b) apprend

D0awN 496 301 11794
(14/01/26) 759N vaw 1D

Possini/:
< Oss:b,/,té

Coute

OTRE MAITRE MARAN
ZATZAL

cela du verset (Zékharia 10,11) : « nIx¥ 0212V » - « il
passera dans la mer étroite » (Rabbi Yohanan dit que
c’est la statue de Mikha) — Donc le mot était « 12u »
- « traversé ». Mais que faire ?! Le mot « 12V » m’est
passé au travers... Et la deuxieme chose, c’est que j’ai
mentionné Rabbi Haim, mais j'ai oublié quel était son
nomdefamille.llainstauré un décretdanssaville Izmir,
d’attendre a la sortie de Chabbat 72 minutes apres le
coucher du soleil. Quel était son nom de famille ? Je
me suis dit que c’était peut-étre Alfandari, ou un autre
Rabbi Haim, mais il s’avere que c’était Rabbi Haim
Abulafia. C’est un grand Tsadik qui a vécu il y a plus
de 280 ans (c’est le petit-fils de Rabbi Haim Abulafia
I'ancien, qui semble-t-il a vécu a I'époque de Maran).
Il a dit que dans tout le Talmud, il parait évident que
I’on suit I'avis de Rabbenou Tam. Mais moi, selon ma
modeste connaissance, il me semble que ce n’est pas
exact. Pourquoi a-t-il dit qu’il est évident que dans
tout le Talmud on suit I'avis de Rabbenou Tam au sujet
de la sortie de Chabbat ? En vérité, comment étudiait-
il ? A priori il étudiait plusieurs pages de Guémara avec
Rachi et Tossefot tous les jours. Or, les Tossefot sont
revenus au moins trois fois sur ce sujet (dans Chabbat
35a, dans Pessahim 94a, et dans Menahot 20b), et il
y a peut-étre encore d’autres endroits. Donc celui qui
lit tous les jours la Guémara avec Rachi et Tossefot,
cela lui paraitra évident qu’il faut attendre comme a
dit Rabbenou Tam.

Dans la Guémara Chabbat (34b), on dit que le moment
Ben Hachémachot dure trois quarts de Mil, et dans
la Guémara Pessahim (94a) on dit qu’il dure quatre

HOCT D N TR R TR 1R DT
WO T TR TR T O

. (5o

op §
eR

]
E a8

b

el

s e| 49123dsd

b9

?
"

™

L
!

e

np Jayiodsued 9] sed au ap Isule ‘43)[1Nd
54

1eqqey) juel
B - TN

o

g 1 P

&t
L

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box



[ o

Mil. Il y a une réponse connue du Maharam Alashkar
(chapitre 96), qui dit que dans le traité Chabbat,
Rabbi Yéhouda est revenu sur ses propos qu’il avait
dit dans le traité Pessahim. Mais comment cela est-
il possible ? De changer d’avis d’'une maniere aussi
extréme, de passer de quatre Mil a trois quarts de
Mil (qui représentent maximum dix-huit minutes) ?!
Et pourquoi aurait-il soudainement changé d’avis ?!
La Guémara dans Chabbat est revenue sur ce qu’elle
avait dit dans Pessahim ? Pourtant la Guémara n’a pas
demandé pourquoi ces avis se contredisent ? Elle n’a
pas opposé les deux passages, il n'y a ni question, ni
réponse, ni aucun lien entre ces deux passages. Donc
cette réponse du Maharam Alashkar est trés difficile a
accepter. Tout le monde écrit sur ces propos qu’ils ne
sont pas exactes et qu’ils ne sont pas logiques. C'est
pour cela que le Péri Hadash, dans son propos « Bi
Chimchi » soutient qu’il faut suivre I'avis de Rabbenou
Tam (en disant que depuis le début du coucher du
soleil jusqu’a la sortie des étoiles, il y a quatre Mil. Et
depuis la fin du coucher du soleil jusqu’a la sortie des
étoiles, il y a trois quarts de Mil). Le Péri Hadash dit
(passage 5) que si la réalité suit I'avis des Guéonim
selon qui la sortie des étoiles intervient trois quarts de
Mil apres le coucher du soleil, c’est impossible. Car a
ce moment-la, on ne voit pas encore trois étoiles dans
le ciel. Plus particulierement si on suit I’avis de Maran
concernant le Mil qui durerait dix-huit minutes, alors
trois quarts de Mil serait égale a treize minutes et
demie. Quelgu’un voit trois étoiles dans le ciel treize
minutes et demie aprés le coucher du soleil ? Non on
ne les voit pas. Donc nous n’avons pas le choix. Nous
avons deux avis, soit celui des Guéonim, soit celui
de Rabbenou Tam. Et puisque l'avis des Guéonim
s’oppose a la réalité, alors on n’a pas le choix de suivre
celui de Rabbenou Tam qui est tres bien. Mais pardon
pour I’honneur du Rav, est-ce que I'avis de Rabbenou
Tam vous convient ?! Rabbenou Tam dit qu'il faut
attendre soixante-douze minutes, mais a ce moment-
I3, le ciel est déja plein d’étoiles. On n’a besoin que de
trois étoiles pour déclarer la tombée de la nuit ! D’ou
viennent alors toutes ces étoiles ? Il n’est donc pas
concevable de dire que la tombée de la nuit intervient
soixante-douze minutes apres le coucher du soleil, car
dans la réalité on constate que c’est bien avant ! Donc
il 'y a pas de réponse. Méme le Rav Minhat Cohen qui
est un grand sage — Rabbi Avraham Cohen Pimintil (qui
a vécu avant le Péri Hadash) dit que I'avis principal est
celui de Rabbenou Tam.

Mais ¢a, c’est parce que nous ne connaissions pas la
magnifique et véritable raison qu’a donné le Gaon de
Vilna (chapitre 261, paragraphe 100, 11), etque d’autres
ont donné avant lui, mais personne ne connaissait
cette réponse. Le Maharal de Prague I'a écrit, selon
son témoignage sur le Michna Béroura (car je n’ai pas
vu la source). Il y a aussi Rabbi Avraham Halévy qui I'a
écrit, 'auteur du livre Guinat Véradim dans sa réponse
manuscrite. Mais quelle est cette magnifique raison ?

Il dit qu’il y a deux sorties des étoiles, c’est ce qu’on peut
comprendre dans ce sujet. Dans la Guémara Chabbat,
on parle du moment de la sortie des étoiles a partir
duquel on peut dire qu’on est dans le jour suivant et
gue Chabbat est entré, et ce n’est pas Ben Hachémachot
ou on a un doute si on est dans le jour ou dans la nuit.
Mais il s’agit vraiment de I'entrée de Chabbat, s’il y a
trois étoiles qui brillent le soir dans le ciel, c’est un signe
gue Chabbat est entré, c’est la sortie des étoiles pour
ce sujet. Mais il y a une autre sortie des étoiles, c’est
le moment ou toutes les étoiles sont sorties. Dans la
Guémara Pessahim, on parle de la sortie de toutes les
étoiles dans la réalité. Et pourquoi ? Parce qu’il est écrit
la-bas : « depuis I'aube jusqu’au Nets Hahama, il y a
quatre Mil » (qui représente soixante-douze minutes
d’aprés le calcul classique). Et le soir c’est la méme
chose, depuis le coucher du soleil jusqu’a la sortie des
étoiles, il y a quatre Mil. Donc le Gaon de Vilna dit : de
la méme facon qu’a I'aube tout le ciel est obscur et qu’a
partir du Nets Hahama le soleil brille, alors la sortie des
étoiles c’est comme I'aube. A I'aube tout le ciel est plein
d’étoiles, alors aussi a la sortie des étoiles évoquée par
la Guémara, tout le ciel est plein d’étoiles. Le Zohar dit
(Béréchit 170a) : « N0AQXT XNNTR INWN NI2Y » - « ['aube
est I'obscurité du jour ». Quand est-ce que cela a lieu ?
Lorsque tout le ciel est plein d’étoiles, et qu’elles s’en
vont petit a petit, jusqu’a ce qu’aprées environ une heure
et quart, le soleil brille. C'est la méme chose pour la
sortie des étoiles. Donc dans la Guémara Pessahim on
parle de la sortie des étoiles au niveau de la réalité,
et dans la Guémara Chabbat, on parle de la sortie des
étoiles au niveau de la Halakha.

Cette réponse est tellement belle, et tellement véridique.
Les sages qui I'ont vu on dit : « c’est la véritable vérité,
c’est la Torah ! ». Ce n’est pas moi qui a dit ¢a, c’est
un grand Gaon qui a vécu il y a 150 ans — Rabbi Ytshak
Haver (dans son livre Seder Zémanim). |l a un livre sur le
Zohar et un livre sur la Halakha, je I’'ai mentionné dans
mon responsa Beit Nééman (chapitre 25). Il dit que les
paroles du Gaon de Vilna sont claires comme le soleil et
gu’il n’y a aucun doute la-dessus. La réalité suit son avis.
La Guémara suit son avis. Il n’y a plus de contradiction
entre les Guémarot, et toutes les discussions trouvent
une réponse grace a ce raisonnement. « Dans tout
le Chass il est évident qu’on suit I'avis de Rabbenou
Tam », c’est simple pour celui qui étudie la Guémara
avec Tossefot, et qui ont Iu la réponse du Maharam
Alashkar sans la comprendre. Mais pour celui qui a lu
les décisionnaires et est arrivé a cette réponse du Gaon
de Vilna, c’est autre chose. C’'est pour cela que I'on peut
dire que I'essentiel de la Halakha ne suit pas I'avis de
Rabbenou Tam. Mais nous craignons son avis, nous
respectons |’avis de Rabbenou Tam car il semblerait que
c’est aussi I'avis de Maran, et également par ce que de
nombreux Richonim I’ont suivi et qu’ils étaient tous dans
les alentours, en Espagne, en France, dans les pays de

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

22 /44

+



-5

i

;

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

I’Est (mais ils n"ont pas vu la réalité en Israél). On m’a
dit : « pourtant il y a le Ramban qui était en Israél
et qui pensait comme Rabbenou Tam ? » Mais et
alors ? Est-ce que le Ramban a écrit : « je suis venu
en lIsraél, et j’ai vérifié, j’ai constaté que la réalité
suit I'avis de Rabbenou Tam » ? Nous n’avons aucun
enseignement de lui lorsqu’il était en Israél, nous
avons seulement les enseignements qu’il a écrit en
Espagne, c’est tout. Alors c’est une preuve ?! Non, ce
n’est pas un argument. Mis a part cela, depuis des
générations, nous avons la coutume de suivre I'avis
des Guéonim.

N

Méme le Rav qui faisait attention a l'avis de
Rabbenou Tam (responsa Yabia Omer partie 2 Orhot
Haim chapitre 21 et autres), a donné par exemple
I'autorisation a Rabbi Moché Haboucha qu’il soit
en bonne santé, d’allumer une bougie a la sortie
de Chabbat avant I’heure de Rabbenou Tam, pour
pouvoir faire la Bérakha dessus. Or s’il pensait que
I’avis de Rabbenou Tam était la Halakha, alors il aurait
été interdit de faire la Bérakha, car c’est un feu qui a
été allumé pendant Chabbat. Donc on remarque que
la Halakha n’est pas comme Rabbenou Tam, et que la
coutume suit I’avis de Guéonim. Une fois, le Rav était
a Natanya, et il y avait le Admour de Klozenborg — ou
peut-étre ses enfants. Le Rav leur a dit : « je dois vite
prier, car c’est bientot le coucher du soleil ». lls lui
ont dit : « Pourtant Rav, vous avez statué la Halakha
comme Rabbenou Tam, donc vous avez encore le
temps ». Il leur a répondu : « je n’ai pas statué la
Halakha comme Rabbenou Tam, j’ai seulement dit
gue nous craignons son avis. Mais la coutume suit
I’avis des Guéonim. Vais-je prier a une heure durant
laguelle c’est la nuit selon les Guéonim ?! »

Donc, j'avais oublié ce nom — Rabbi Haim Abulafia,
le mot Abulafia m’avait échappé. Je me suis dit que
si je commence a oublier des choses, il faudrait que
j'arréte le cours. Je ne peux pas. Je donne cours,
et au milieu « j’ai oublié », et il faut forcer pour se
rappeler, et le probleme c’est que plus tu forces pour
te souvenir, et moins le souvenir te reviendra. Mais
apres je me suis souvenu que méme les géants du
monde oubliaient quelques fois, méme les Richonim,
méme les Aharonim ont oublié, mais on doit préparer
la prochaine génération. Dans le passé, Rabbi Eliahou
Madar qu’il soit en bonne santé, avait parlé une fois,
et une fois c’était Rabbi Yaakov Cohen qu’il soit en
bonne santé qui avait parlé, et d’autres, aussi Ribi
— Rabbi Masliah Hai Mazouz qu’il soit en bonne
santé, parle le Dimanche. Alors il faut leur donner a
parler au moins une fois par mois, et ensuite c’est
I’'assemblé qui décidera qui a la meilleure force de
parole, et ils le choisiront. Car il ne suffit pas de dire

- Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91 =

gue des Halakhot, on en a déja beaucoup de Halakhot,
il faut capter I'attention du public. L'expert pour capter
I’attention du public, c’est le Rav Ovadia, il est unique ! Au
milieu du cours, lorsqu’il voit que I'assemblé commence
a étre fatiguée, il leur balance une petite blague et ils se
réveillent, et redonnent leur attention. Lorsque le Rav
était grand Rabbin de Tel-Aviv (a la rue Rothschild 96),
il allait a la synagogue Ohel Moéd, et la-bas, il y avait
qguelgu’un qui demandait toujours : « pourquoi devons-
nous soutenir ceux qui étudient la Torah ? Pourquoi ?
Nous travaillons du matin au soir et eux ils arrivent et
demandent de I’argent pour la Torah ! ». A chaque fois
gue cet homme venait a la synagogue, le Rav parlait de
la gloire de la Torah et de ceux qui I'étudient, ce que
la Torah fait, comment elle renforce le peuple d’Israél,
comment elle nous a maintenu depuis plus de 2000 ans
en exile. C'était quelque chose d’exceptionnel. Le Rav
parlait et donnait plein d’exemples. Des fois, il voyait
gue cet homme n’était pas la, alors il donnait un autre
cours, et soudain lorsque ce « Tsadik » arrivait, I'assistant
faisait une allusion au Rav pour lui dire qu’il était arrivé.
Immédiatement, le Rav commencait a raconter des
histoires sur la Torah. Il a agi de la sorte pendant une
année complete, jusqu’a ce que cet homme finisse par
dire au Rav : « Dommage que je n’ai pas étudié la Torah,
et dommage que mes enfants n’ont pas étudié la Torah !
Mais je suis prét a aider et a donner pour la Torah ! ».
Baroukh Hashem. Si tu es prét a donner, demain tes
enfants et petits-enfants étudieront la Torah.

Le monde ne sait pas ce qu’est la Torah, ils ne connaissent
pas. lls jouent avec les bases de la Torah, ils s"amusent
avec les choses qui font maintenir le monde. lls veulent
piétiner la Cacheroute. Je vais vous dire ce qu’est la
Cacheroute. Il y a 80-90 ans, il y a un courant de I'est
qui est arrivé et ils étaient plus simples. Le Hazon Ich ne
disait pas « courant de I’est » car il ne voulait pas faire de
division entre les communautés, mais il disait « courant
de la religion et de la vie » - Il faut la religion, mais il faut
aussi la vie. Il disait que d’aprés ce courant, si quelque
chose est Cacher, il n’est pas obligé d’étre véritablement
Cacher, il suffit qu’il y a un tampon Cacher et ca suffit.
Mais les gens vrais veulent que ce soit véritablement
Cacher, pas seulement sur un tampon. Ses paroles ont
travaillé petit a petit dans la téte des gens, et on est
arrivé a la situation d’aujourd’hui: ce qui est Cacher
d’aprés la Rabbanout est cacher pour tout le monde.
Une fois, il y avait un vieux juif djerbien, qui est monté
en Israél dans les années cinquante (il est décédé il y a
plusieurs années), et il m’a dit : « Dis-moi, quelle est la
différence entre Rabbanout et Haredim ? A Djerba nous
savons que la Rabbanout a son poids, et que tout le
monde mange ». Je lui ai dit : « tu ne sais pas, Djerba et
ici, ce sont deux choses différentes. |l y a Djerba et il y a
Horba (traduit par destruction). A Djerba, ce que le Rav
dit est accepté par tout le monde. Mais ici, tu as le Rav,
et tu as d’autres Rabbanim, tu as des avis indulgents et
des avis stricts. C’'est pour cela qu’on fait attention a

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

23 /44




[ o

¢a ». Mais il ne savait pas et il ne connaissait pas tout ¢a.
En dehors d’Israél, méme a Tunis et méme au Maroc, ca
n’existait pas aussi d’exiger une Cacherout pour tout. I
y a des juifs dont tu sais qu’ils font aussi bien attention
aux choses indulgentes qu’aux choses stricts, donc s’il te
dit qu’il a cuisiné quelque chose dans sa maison, c’est
Cacher. De nos jours ce n’est plus comme ¢a. Au Maroc,
Baba Salé a dit : « tout celui qui améne quelque chose a
son ami, il peut le manger, il n’y a besoin de rien d’autre.
A Djerba c’était la méme chose. Méme encore plus que
¢a, il y a un magasin en France dont il est connu que
le propriétaire est un Tsadik, un Hassid et qu’il craint
Hashem, qu’il fait attention aux choses indulgentes
comme aux choses stricts. Et les Rabbanim disaient
aux gens: « vous pouvez acheter chez lui-méme sans
Téouda ». En Israél, il est impossible de faire ¢ca. Mais de
la a s’Tamuser avec la Téouda et de dire : « si on m’enléve
la Téouda, j’irai chez le Rav David Setiv ou autres, et il
me donnera une autre Téouda », on ne fait pas une telle
chose ! Tu détruits toute la Cacherout en Israél.

Il y a des années, il y avait la Téouda de Rav Lando (le
premier) qui était la meilleure. Si quelqu’un essayait
de faire des ruses et possédait cette Téouda, le Rav
allait chez lui au magasin et il lui enlevait la Téouda. Il
lui disait : « cette Cacherout est sur ma conscience, elle
n’est pas sur la conscience du gouvernement. Si tu ne
m’écoutes pas, tu n’auras pas de Téouda ! ». Donc les
gens s’empéchaient de faire des bétises, ils avaient peur.
Aujourd’hui, il n’y a pas ¢a. Tu m’enléves la Téouda ?
Quelle est le probleme, il s’en fiche de toi et de ta Téouda.
Il'ira en faire une autre. C’est bientot Pessah, et Pessah,
c’est quelque chose de tres important et strict, une seule
miette de Hamets rend tout une marmite interdite. Les
gens ne font pas attention, et tout ¢a, c’est sur les larges
épaules du pilote Matan Kahana ?! Il est un grand pilote,
mais est-ce qu’il serait capable de gérer un hopital ?
Non. Tu ne sais que piloter, alors pilotes, tres bien, mais
tu n’es pas en mesure de donner des Téoudoth. A plus
forte raison pour Libermann dont tout est permis selon
lui. On n’a méme pas besoin d’en parler. C'est pour cela
gu’il faut faire tres attention. Si Has Wéhalila ce décret
va aboutir a diversifier les Téoudoth, donc si quelqu’un
n’a pas telle Téouda il ira en chercher une deuxieme, et
une troisiéme, et ainsi de suite, alors il serait interdit de
manger quoique ce soit si on a un doute. Il ne faudrait
plus rien manger.

A plus forte raison pour les sujets des conversions. Ce
que Ben Gourion et ses amis ont compris il y a plus de
80 ans, cette génération ne le comprend pas. En plus
avant ils étaient complétement non-religieux, et ils n’en
avaient rien a faire de tout. Ils ont pris les enfants des
séfarades, et ils les ont mis dans des Kibboutz et leur
ont donné a manger des cadavres et des animaux non
Cacher. Malgré tout, ils ont compris que pour renforcer
le peuple pour ne pas qu’il se disperse — c’est ce qu’il

faut faire. Lorsque tu donnes au non-religieux a manger
Cacher de chez toi — il mangera; mais lorsque lui te
donnes a manger « Cacher » de chez lui — ce n’est pas
Cacher. Alors il n’y a rien a faire. Il faut faire attention. Il
y a des choses qui causent la dispersion et la destruction
du peuple apres 2000 ans d’exil, il est interdit de faire ¢a.

Donc nous avons vu plusieurs fois que les sages peuvent
oublier et peuvent se tromper, c’est pour ¢a que je vais
faire de mon mieux, mais le jour ol je n’arrive pas, je
baisse les bras. Nous avons des Talmidei Hakhamim,
des Guéhonim. Je leur donne juste un conseil, il ne faut
pas seulement verser des Halakhotes aux participants —
c’est trés beau — mais il faut apprendre du langage de
Rav Ovadia. Moi j'ai appris de lui, minimum pendant
deux ans ou plus, j’étais a coté de lui chaque semaine
a la Yéchiva Rachbi, et j’écoutais comment il tirait les
gens. Lorsqu’il parlait, tout le monde était attentionné et
écoutait. Je voyais de platriers, des hommes de chantiers
venir avec leurs habits de travail. Il était dommage de
louper ne serait-ce qu’un seul mot du Rav. Nous n’avons
pas aujourd’hui un orateur comme lui.

Au sujet des réponses du Rambam, il y a plusieurs
éditions. Le Rambam n’a pas mérité comme d’autres
décisionnaires, d’avoir un responsa ordonné, car il
n’avait pas du tout le temps d’écrire. Il a des livres de
pensées, des livres d’explications de la Michna, il a
I’explication du Talmud qui a été perdu, il a le livre
Hayad Hahazaka, le livre des Miswotes et des livres
de médecine (parce qu’il s’occupait des guérisons
pratiques, il y a des remédes qu’il a écrit, et qu’on ne
comprend pas jusqu’aujourd’hui). Mais ses réponses ont
été publiées en quatre éditions. La premiere édition —
« Péér Hador » qui a été faite par un sage de Tibériade
(c’est ce que j’ai vu ce soir) — Rabbi Mordékhai Tama. Ce
n’est pas le langage du Rambam, il s’agit de la traduction
de ses paroles de I'arabe a I’'hébreu. La deuxieme édition
est celle de Leipzig. Le Ben Ich Hai, lorsqu’il mentionne
les réponses du Rambam, il fait référence a cette
édition. La troisieme édition est celle du Rav Avraham
Haim Friman, qu’il a sorti a Jérusalem en 5694. Le Rav
Ovadia mentionne toujours les réponses du Rambam
en se basant sur cette édition-la — la troisieme, dans
laquelle il y a plusieurs réponses qui ont été découvertes
entre temps. Et il y a une quatrieme édition, du Rav
(ou docteur) Yéhochoua Blow, qui est I'édition connue
aujourd’hui sous le nom de Blow. Avec tout ¢a, il y a
aujourd’hui la version du Rav David Yossef qu’il soit en
bonne santé, qui est construite a partir de toutes les
éditions, et a chaque passage du Péér Hador, il dit : Dans
I’édition Blow il est écrit comme c¢a, et dans tel édition il
est écrit comme ci. Il est important de connaitre toutes
les versions.

Il existe une réponse du Rambam qui n’était pas
connue jusqu’a lI'an 5694. Dans celle-ci, il demande

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

24/44

+



Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

de ne pas se lever durant les 10 commandements. |l
s’explique en demandant de tout faire pour s’éloigner
des pensées libérales, notamment de ceux qui pensent
que les 10 commandements sont I'essentiel de la Torah.
Seulement, toute la Torah est importante. Le verset qui
dit que « la sceur de Lotane est Timna » a autant d valeur
qgue celui du Chema Israél. C'est I'opinion du Rambam.
Et pour lui, se lever durant les 10 commandements,
c’est manquer de respect au reste de la Torah. Sauf que
personne n’avait eu vent de cette réponse du Rambam,
et durant des générations, les gens se levaient durant
les 10 commandements. Le Rav Hida (Tov Ain chap
11) conseille de se lever, le Devar Chemouel Abouhav
(chap 276) se joint a cette idée, et les ashkénazes
agissent ainsi. Jusqu’a ce qu’apparaisse cette réponse
du Rambam. La premiere fois, elle fut rapportée par
le Rav Zevine. Il n'avait pas demandé de ne plus se
lever. Seulement, il a écrit la position du Rambam qui
voulait s’écarter des libéraux qui prétextent que les
10 commandements sont I'essentiel de la Torah. Et le
Rambam voulait éloigner le peuple de cette idée, en leur
demandant de ne pas se lever durant ce passage. Et le
fait de rapporter que les gens de Babel se lever ne peut
justifier notre comportement. En effet, si nous avons
une majorité de gens malai, nous allons pas exiger aux
autres de le devenir. Evidemment, nous ferons tout pour
qgue chacun retrouve sa santé. Et le Rav Ovadia a’h avait
écrit, une fois, dans kol Sinai (p94) que la réponse du
Rambam était a prendre en compte, essentiellement.
Pourquoi ? Car nous avons un principe écrit par le
Rama, dans le Hochen Michpat (chap 25) qui écrit que
si un écrit des Richonims a été omis par les Aharonims,
nous n’allons pas prendre position pour les Aharonims
qui vont a I'encontre de cette écrit. Seulement, nous
établirons que si les Aharonims avaient vu cette écrit du
Richon, ils auraient changé d’avis pour le suivre. Si c’est
ainsi, comment pouvons-nous nous lever durant les 10
commandements ?!

Mais je pense que cela ne vaut pas la peine de changer
notre coutume. Pourquoi ? Car il existe tant de libéraux,
avec, chacun leurs idées pires les une que les autres. Une
fois, un professeur avait dit a ses auditeurs: « croyez-vous
au mont Sinai? ». Ceux-ci répondirent affirmativement.
Alors, il leur dit: « Comment peut-on encore croire a cela
au 21e siécle?! ». lls lui répondirent: « Evidemment que
nous y croyons. Toi, tu finiras par quitter ce monde, et
notre Emouna restera a jamais! »

Vous savez pourquoi ? Tout d’abord, lors du don de la
Torah, il n’y avait pas qu’une seule personne présente,
ni 2, ni 10. Contrairement au catholiques qui, deux
semaines apres la pendaison de leur symbole, sont allés
croire une femme qui a dit I'avoir vu en réve et il lui aurait
dit « je suis vivant ». Qui en est témoin? Une femme qui
a révé. Hazak. Elle devait tellement étre attachée a lui

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91 -

gu’elle en a révé, c’est tout. Ou bien les musulmans
dont le prophete était analphabete. De plus, le symbole
des catholiques avait annoncé « ne pas chercher a
modifier une seule lettre de la Torah ». Si c’est ainsi,
comment peuvent-ils chercher autre chose! Il n’y a pas
d’équivalent a la Torah. Tout le monde reconnait qu’elle
n’est que vérité.

C’est la sagesse de Rabbi Yehouda Halevy, dan le livre
Hakouzari. lly raconte que le Roide Kouzar (cela se passait
il y a 1500 ans dans une contrée russe), alors gu’il avait
fait un tas de belles choses, gagnait plusieurs, il restait
idolatre. Aprés chaque victoire, il offrait des sacrifices
a ses idoles, et un ange venait leur dire « ton idée est
bonne mais ton comportement ne |'est pas ». Le roi ne
savait que faire. Il ne comptait pas se renseigner chez
les juifs car leur situation d’exil n’était pas un modele et
le peuple allait en s"amoindrissant. Alors, il commenca
par interroger les philosophes. Il en choisit un a qui il
demanda ce qu’il pensait de la priere et assimilé. Celui-
ci lui répondit: « penses-tu réellement que le Créateur
s’occupe de nous? Tout est entre les mains de la
nature! ». Alors, le roi lui dit: « ceci me semble incorrect
car, a chaque fois, dans le réve, on me dit: ton idée est
bonne mais pas ton comportement ». Le philosophe
ne changea pas d’optique et le roi préféra arréter la
discussion avec lui. Le lendemain, il fut appel a un curée,
qui lui expliqua que la Torah était authentique mais, que
par la suite, I'Eternel créa le nouveau testament. Quand
le roi lui en demanda la raison de ce changement, le curé
ne savait que répondre. Il lui explique la présence du
pere, du fils, et du saint esprit. Alors, le roi lui demanda
comment I'Eternel pouvait-il apparaitre sous forme
humaine, et s’il était vraiment Dieu, comment a-t-il pu
étre pendu. Le curé expliqua que sa pendaison avait
servi a racheté les fautes de I'lhumanité. Alors, le roi
demanda pourquoi les juifs étaient-ils accusés, etc... un
tas de questions.

Le roi propose au curé de changer de religion. Il lui dit:
« quoi choisir? Le judaisme ou l'islam? ». Le curé se
défendit: « I'islam repose sur un prophéte analphabéte
qui aurait eu la vision de I'ange Gabriel. Ceci dit, les juifs
suivent la Bible, comme nous ». Le lendemain, le roi
invita un imam. Il lui demanda que pensait-I'm de I'islam
et du catholicisme. L'imam répondit que sa religion
était I'idéale, et que le catholicisme était basé sur des
faits aberrants. Comment croire qu’un homme aurait
pu étre le fils d el’Eternel?! Alors, le Roi lui demanda
de comparer judaisme et Catholicisme. L'imam choisit
le judaisme puisqu’il s’agit de la religion de base. Tous
reconnaissent que Moché a recu la Torah au mont Sinai,
a fait des prodiges, fut 40 années dans le désert ou la
mane fut la nourriture du peuple. Lorsque le roi vit que
les deux religion, islam et catholicisme, respectaient
le judaisme, il voulut en savoir d’avantage. Il appela le
sage juif, avec qui il discuta longuement et finit par se

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

25/44




[ o

-l‘

convertir, avec son peuple.

En plus, nous avons un souvenir du mont Sinai. Il existe
jusqu’aujourd’hui, des pierres de cette endroit. Et les
sages séfarades, le Rav Yonathan Eybechits, le Rav
Chlomo Eybechits, et d’autres encore, disaient qu’il
existe des pierres du mont Sinai, que méme en les
cassant en plusieurs, tu verras toujours apparaitre la
forme d’un buisson. Certes, il existe, ailleurs, des pierres
avec des motifs, mais tu ne retrouves pas ces dessins
en cassant ces pierres. Mais, les pierres du mont Sinai
ont cette particularité. D’ou savons-nous cela ? D’un
Rabbin contemporain, le Rav Emmanuel Toledano qui
chercha a approfondir le sujet. Il alla voir un scientifique
frangais pour lui montrer les pierres du Sinai. Il lui
demanda d’analyser la pierre. Et le scientifique chercha
a savoir d’ou venait-elle car il constatat que dans chaque
fragment, on retrouvait une forme de buisson. Le Rav
lui dit que c’était une pierre du Sinai. Le scientifique ne
connaissait pas I’histoire du Sinai et le Rav Iui conseilla
de lire la bible sur ce sujet. Aprés quelques jours, le
scientifique dit: « je pense que durant le don de la Torah,
I'intensité du feu était si grande qu’il a pénétré dans les
pierres et a laissé son empreinte. Le buisson, en hébreu
« Séné » est de la méme famille que le mot Sinai. Le Rav
lui demanda comment le feu avait-il pu pénétré la pierre.
Et le scientifique expliqua qu’il pensait que lors du son
de la Torah, les pierres avaient fondu. Alors le Rav se
rappela le verset du chant de Deborah « les pierres ont
fondu devant Hachem » (Choftim 5;5). Cela s’explique
bien.

Autre preuve, la Torah fut donnée devant des millions de
spectateurs. En effet, lors de la sortie d’Egypte, il y avait
600 mille hommes, sans compter femmes et enfants. On
peut estimer au moins 3 millions de personnes. Et malgré
la dispersion du peuple dans le monde, a cause de I'exil,
tout le monde a la méme tradition. Personne n’eut dit
avoir été présent et qu’il n’y avait rien. Aucune autre
religion n’a pareil témoignage, méme pas un millieme!
Notre Torah est authentique !

Il existe une anecdote avec un grand sage, le Rav Moché
Cohen (le fils de Rabbi Chaoul Hacohen, de Djerba), qui
était le Chohet (abatteur rituel) a Malte. Un jour, un non-
juif voulu jouer de lui. Qu’a-t-il fait? De temps en temps,
le Rav abattait une vache ou un beoeuf, puis vérifiait
gu’elle était bien cacher. Que fit le non-juif. Il organisa
un complot avec un camarade. Le lendemain, aprées
I'abattage et la certification de cacherout de la béte, le
camarade vint entamer une discussion avec le Rav, tout
en |'éloignant de I'endroit de I'abattage. Pendant ce
temps, I'autre non-juif changea la vache abattu par le
Rav, avec une autre de I'abattoir. Aprés un petit moment,
le non-juif appela Rabbi Moché pour finir son travail. Le
Rav proclama I’animal non cacher. Le non-juif, surpris, lui

montra tous les signes de cacherout de I'animal. Mais, le
Rav confirma ce qu’il avait dit précédemment, I'animal
est non cacher, et il n’a pas besoin de se justifier. Le non-
juif insista pour comprendre, lui qui a tait toujours au
coté du Rav, connaissait déja pas mal de regles. Mais,
le Rav refusa. Apres grande insistance du non-juif, le
Rav expliqua qu’il avait perdu de vue la béte abattue, et
gu’il se peut donc, gu’il y a eu une inversion d’animal.
Le non-juif comprit que le seul a avoir pu étre suspecté
de changement n’était que lui, alors il demanda:
« comment peux-tu me soupgonner? Moi qui travaille
avec toi depuis si longtemps ? ». Mais, le Rav lui expliqua
qgue c’était la loi. Alors, il en demanda la référence, et le
Rav lui annonga la Guemara Houlin. Le non-juif s’excusa
alors et reconnut le changement qu’il avait opéré. Il lui
montra I'animal d’origine qui était cacher. Mais, le Rav a
du lui expliquer que, du coup, plus rien n’était cacher. Et
le non-juif subit alors une perte importante.

Une histoire similaire s’est passée a notre époque. Un
Juif était dans un avion, avec un non-Juif assis a coté de
lui, alors qu’ il avait commandé de la nourriture casher.
Etils lui ont apporté la nourriture casher conservée avec
un "cachet", il y avait de la viande, du pain, etc., et il est
allé se laver les mains. Et quand il est revenu, il n'a pas
mangé du tout la viande ni le reste de la nourriture. Le
non-juif lui dit : « Mon cher ami, pourquoi ne manges-tu
pas ? » Il répondit évasivement. Il lui dit : « Pourquoi ?
lIs t'ont apporté de la nourriture scellée d'un tampon,
avec plein de compilations. Pourquoi rajoutes-tu des
sévérités ?! » Jusqu'a ce qu'il lui dise : « la viande perdue
de vue est interdite ». Il lui dit : « Mais il n’y a que nous
I'» Il lui dit : « malgré tout ». Le non-juif lui dit : « Tu as
raison ! D'ou tenez-vous cette loi ? » Il lui a dit: « Ceci
est une gemara dans Houlin. » Il n'a pas compris, qu'est-
ce que Houlin. Il lui dit alors: « Ton rabbin est un grand
sage. Au XXle siecle, il m'a vaincu ! » Le non-juif lui tendit
alors son véritable repas et lui dit : « je t’avais caché ton
repas, le voici! ». Le juif le remercia mais le pria de tout
manger car lui ne pouvait pas le faire. La Torah avait tout
prévu et ne laisse pas place a des surprises. Elle nous
raconte, comment Pharaon a tout fait pour ne pas nous
laisser sortir, et comment, petit a petit, il finit par ne pas
avoir d’autre choix.

Autre chose dont j'avais rapidement parlé la semaine
passée, et que je voudrais brievement développer. Le
Rambam a écrit que des qu’on pétrit une pate d’au moins
520 dirhams (1560 g), il faut prélever la Hala. Ainsi écrit
Maran dans les lois de Pessah (chap 456). Alors, tous
se demandent comment le Ben Ich Hai, qui impose ce
prélevement qu’a partir de 777 dirhams (2500 g environ),
n’aurait pas vu Maran? Le Rav Ovadia fut trés embété
par cela, et fut énormément questionné et critiqué pour
étre allé a I’encontre du Ben Ich Hai. Mais, le Rav Ovadia
suivait Maran. Les gens lui demanderent comment le
Ben Ich Hai n’aurait pas vu les mots de Maran. Et il leur
retournait la question : « que faites vous avec Maran? ».
Et ils ne savaient que répondre. En réalité, il n’était pas

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

26 /44




.
§w

!

??1%—»? Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. SH

3 pour un don de 52€ ;

le premier a suivre cette opinion. Le Rav. Chiouré Torah
pensait pareillement, et le Kaf Hahaim aussi. D’ailleurs,
ce dernier ajouta que telle était la coutume orientale, de
faire le prélevement des qu’une pate avait le volume de
520 dirhams. Mais les gens n’ont pas arrété d’embéter
le Rav Ovadia pour cela.

Mais la question a sa place : comment le Ben Ich Hai
n’a pas tenu compte de Maran? En réalité, le Ben Ich
Hai s’appuyait sur Rabbi Haim Fallagi, dans le livre Haim
leRoch. Dans une ancienne édition, il écrit avoir trouvé
ainsi dans les responsas des Gueonims. La-bas, il était
écrit qu’on fait le prélevement sur une pate ayant un
volume d’au moins 72 okiots (un okiot fait 10,5 dirhams
environ). Cela est rapporté par Rabbi Haim Fallagi qui
dit gu’il y a eu une erreur puisque ce n’est pas 72 okiots
mais 74. C’est pourquoi Rabbi Haim Fallagi pensait que
les Gueonims s’opposaient au Rambam a et que ce
dernier n’avait pas vu leur opinion. Et puisqu’il ne I'avait
pas vu, il faut suivre leur avis, ainsi pensait le Ben Ich Hai.
Mais, avec tout le respect que je leur doit, I'humilité du
Rambam fait que les gens I'ont laché pour aller suivre
les Gueonims. Le Rambam avait vu les Gueonims et leur
avis, et a expliqué son point de vue, sans préciser qu'il
aller contre les Gueonims. En effet, le Rambam veillait
beaucoup a ne pas manquer de respect. Il respectait
d’ailleurs beaucoup le Rav Saadia Gaon, au sujet duquel

\

Contactez: Pinhas Hourl - Paris 06.67.05.71.91

il écrit trés honorablement. Donc le Ben Ich Hai et Rabbi
Haim Fallagi ont pensé qu’un nouveau responsa avait
été découvert et puisque la Hala y était exigée qu’a
partir de 72 okiots, c’est ce qu’il fallait faire. Et la raison
pour laquelle les Gueonims suivent cette position, c’est
parce qu’ils ne connaissaient pas la différence entre le
volume et le poids. Alors que le Rambam connaissait.
Mais, il ne s’est pas clairement opposé a eux. Il a juste
exprimé son points de vue a 3 reprises : une fois dans
I’explication de la michna Hala (2;6), une autre dans
I’explication de la michna Adayot (1;2), et dans son écrit
sur les lois du Hamets et de la matsa. C'est donc évident
qgue la loi a suivre est celle donne par le Rambam, que
le prélevement doit étre fait a partir d’'une pate de
1560 g (520 dirhams). Sachant que le volume d’un ceuf
correspond a 18 dirhams. Ceci multiplié par 43,2 qui
est la mesure de la Hala, cela fait 777. En enlevant un
tiers (pour la conversion volume-poids), tu obtiens 520
dirhams. Baroukh Hachem leolam amen weamen.

Celui qui a béni nos ancétres Avraham, Itshak et Yaakov,
bénira tous les auditeurs, les lecteurs, et téléspectateurs
en direct. Qu’Hachem leur donne leur récompense, et
nous épargne les mauvais décrets a I'encontre de la
Torah. Que ces gens comprennent que lutter contre
la Torah, ¢’ est lutter contre Israél. Et qu’on mérite la
délivrance compléete prochainement, et de nos jours,
amen weamen.

N7 QWD "INR 1'N111Y%" N1W?
R"197I7W NI INIIT 121 JIRAN TTWRID

Un prét casher

(Extrait du livre «Sim'hat Ha-Torah» sur le livre de I'Exode)

Si tu prétes de I'argent a mon peuple, au pauvre avec toi (Exode 22, 24)

Qui est mon peuple ? Le pauvre !

Rabénou Be'hayé écrit : «"Si tu prétes de l'argent a
mon peuple". Le Saint béni soit-1l a demandé : "Qui est
mon peuple? Les pauvres". C'est pour cela qu'il est dit :
"Si tu prétes de l'argent a mon peuple". Et qui est-ce? "Le
pauvre avec toi", le commandement consiste a préter aux
pauvres afin qu'ils aient la possibilité d'ouvrir une affaire
et de gagner de l'argent ; et quand ils en auront gagné,
ils rembourseront. C'est le plus grand acte de charité qui
soit». (D'aprés Maimonide, Lois des dons aux pauvres, 10,
7).

D'apres cette explication de Rabénou Be'hayé, le verset
n'est pas composé de deux parties distinctes, car «mon

(X
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

peuple» et «le pauvre» ne font qu'un. «Mon peuple» est
«le pauvre». Une preuve a ce propos se trouve dans la
formulation de la traduction araméenne d'Onkelos : «Si
tu prétes de I'argent au milieu de mon peuple au pauvre
qui est avec toi». Certes, I'explication de la traduction n'est
pas la méme que celle de Rabénou Bé'hayé, pour qui le
pauvre, c'est mon peuple. L'ordre de la Torah indique qu'il
ne faut pas se comporter envers le pauvre comme un dur
créancier, mais dans les deux cas le rapprochement entre
mon peuple et le pauvre est établi.

Comment faut-il préter ?

La Guemara rapporte (Baba Metsiya 75b) : «Rabbi Yéhouda
disait au nom de Rav, que toute personne qui a de l'argent

™ Torah-Box 27/44




A T =TS

=

-

Ty

et ne le préte pas en présence de témoins, transgresse
I'ordre de : "devant un aveugle ne place pas d'emb(che"
‘Lévitique 19, 14).» Pour quelle raison ? Parce qu'en
I'absence de témoins, le pauvre pourrait étre tenté de
nier son emprunt. Il volerait ainsi le préteur se retrouvant
a l'origine de sa faute.

Rech Laquiche ajoute que celui qui préte sans témoins
s'attire la malédiction, car en exigeant son argent,
si I'emprunteur nie l'avoir regu, cela provoque des
querelles superflues. Notre Maitre Rabénou Ovadia
Yossef Zatsal a indiqué dans son responsa Yabia
'Omer (tome 7 Hochen Michpat article 7) que cette loi
est incontournable et pas seulement une mesure de
hassidout.

L'individu et le nombre

D'un cété il est interdit de préter a son prochain sans
témoins, mais d'un autre c6té un homme qui veut faire
la charité au pauvre doit le faire dans la discrétion. Le
niveau du don dans la discrétion est tres élevé. Le roi
Salomon s'était déja prononcé a ce sujet : «Le don dans
la discrétion soumettra la colére» (Proverbes 21, 14).
Le responsa Yabia 'Omer (a la fin de la réponse idem),
cite le livre Yioun Ya'acov pour l'allusion contenue dans
le verset : «si tu prétes de l'argent», si tu prétes a ton
prochain, «mon peuple», fais-le en présence de témoins,
qu'ils voient que tu lui prétes. Mais «le pauvre», si tu
donnes gratuitement la charité au pauvre, «avec toi»,
fais ce geste entre toi et lui, que les autres ne le voient
pas, afin de lui épargner la honte.

Un examen de conduite

On rapporte a propos du Gaon Rabbi Yéhouda Tsadka
Zatsal, recteur de la yéchiva Porat Yossef, qu'un éléve
un jour se présenta devant lui pour étre interrogé sur
le Choulhan Aroukh Hochen Michpat. Le Rav lui dit :
«Viens chez moi ce midi». En arrivant chez lui, I'étudiant
constata que le Rav était sur le point de sortir. Il lui
demanda : «Quand pourrai-je avoir mon examen?» Le
Rav lui répondit : «Je vais au marché pour acheter des
fruits, accompagne-moi». Puis le Rav lui dit : «Je n'ai
pas pris assez d'argent sur moi, pourrais-tu me préter
deux cents shekels?» L'étudiant lui répondit sans hésiter
: «Bien entendu, avec joiel», et il remit au Rav le billet.

IIs firent quelques pas et le Rav dit a I'éleve : «C'est tout,
c'est fini. L'examen est terminé. Va réviser et reviens plus

tard pour repasser ton examen.» L'éleve, qui ne comprenait
toujours pas, protesta : «Mais... Monsieur le Rabbin, vous
ne m'avez pour l'instant posé aucune question!?» Le Rav
s'expliqua : «J'ai voulu faire un test. J'ai sollicité aupres de
toi un prét, et tu as accepté. Ce faisant, tu as transgressé
une loi explicite du Choulhan Aroukh (Hochen Michpat,
article 70, alinéa 1) : "Celui qui préte a son prochain doit
le faire devant témoins." S tu avais fait venir des témoins
ou au minimum rédigé un acte, le contréle aurait continué.
Révise un peu mieux et reviens me voir pour le repasser».
Que le sage écoute et en tire une lecon (Proverbes 1, 5).

N'accepter de préter qu'en présence de
témoins

Il faut faire tres attention et ne préter qu'en présence de
témoins ou alors avec un acte écrit. Parfois, la personne
se dit : «Que va-t-il se passer si on n'écrit pas d'acte?
L'emprunteur est un ami, c'est un homme juste, craignant le
Ciel. Il ne va quand méme pas mentir!» Mais c'est interdit. A
notre grand regret, souvent, quand il est question d'argent,
I'épreuve est difficile, surtout en période de restrictions. La
personne risque de ne pas résister a la tentation. Ce n'est
pas qu'elle ait I'intention de nier le prét, mais son mauvais
penchant lui suggére : «Ecoute, tu es dans une période
difficile. Celui qui t'a prété ne manque pas d'argent. Il
s'arrangera. Au maximum, tu lui rembourseras plus tard.»
Ainsi, son mauvais penchant lui fera oublier totalement
cette histoire de prét. Parfois, il ne rembourse jamais,
séduit par son mauvais penchant qui lui suggere : «Et alors?
Qu'est-ce que ¢a peut faire si tu lui dois de I'argent? Et lui?
Il est redevable vis-a-vis de toi pour tous les services que tu
lui as rendus.»

En outre, le plus grand probléeme, méme chez les gens les
plus justes qu'il soit, c'est I'oubli. Si la personne n'écrit pas
de contrat, elle risque d'oublier le prét et son montant,
et elle risque de se fourvoyer pour faute de vol. Parfois,
¢a arrive quand quelqu'un rencontre fortuitement son
ami, qu'il lui demande de lui préter de I'argent, mais que
rien n'est consigné par écrit. Alors, quelques minutes plus
tard, il oublie son emprunt. Le principal, c'est d'écouter les
paroles de nos Sages, de préter de I'argent uniqguement en
présence de témoins ou alors en le consignant par écrit,
alors seulement : «La paix atteindra les amoureux de ta
Torah, et ils ne connaitront pas d'embdches.» (Psaumes
119, 165).

M71271 1YY NaY

(XN
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

28 /44

o

— T

-




e

Chabat

)

&AL
oMY TINn , ’ chalom
L N7 NN
wo7 NNy .
"a%omnas 1rxyIm” , |1 D7 /NINY
f NN NT1Y
3 r ﬁ —
G LooY= AMINN 27Y Y1Y° 1om waIn nne v1Tn
N° 249 N"D"OW IR*12 N0NH 270 MDA

S

4 A2 4

Les trésors du Nefesh dans la Paracha

D Rl T e g
La force de 'union

"o'wnpn Jma 12'na nNaanl” La traverse du milieu passera
dans l'intérieur des poutres, les reliant d'une extrémité a
I'autre.

La Parachat térouma traite du commandement détaillé
d’Hachem a Moché Rabénou, a propos de la construction du
tabernacle et de ses ustensiles. Notre Paracha est lue au
début du mois d'Adar, dans le mois de la féte de Pourim. Le
Baal shem Tov HaKadosh dit que la lecture réveille le
moment, c’est-a-dire que dans la Paracha nous trouvons
une allusion claire et un lien avec les fétes qui tombent dans
cette période. C'est pourquoi nous allons essayer de trouver
un lien entre notre Paracha et la féte de Pourim qui se
rapproche.

Lors de la construction du Michkan, Moché recut l'ordre de
préparer des poutres destinées a assembler la structure du
Ohel Mohed. Au total, il y avait quarante-huit poutres dans
le tabernacle. Vingt du coté sud, vingt poutres du c6té nord
et huit poutres du c6té ouest. La hauteur de chaque poutre
était de dix coudées, la longueur d'une coudée et demie et
I'épaisseur d'une coudée.

Le miracle des poutres

Les poutres étaient faites de bois de Chitim et recouvertes
d'or. Chaque poutre avait deux socles en argent qui
servaient de base. De plus, chaque poutre avait des anneaux
en or qui reliaient les poutres, ainsi que cing boulons de
chaque coté. Les boulons étaient faits de bois de Chitim et
ils passaient a travers des anneaux d'or qui se trouvaient sur
les poutres.

Ces poutres étaient trés lourdes. Toutes les poutres
pesaient ensemble des centaines de kilogrammes. Celui qui
devait les soulever était Moché, mais c'était au-dessus de
ses forces. Pendant les sept premiers jours I'inauguration,

Moché montait et démontait le tabernacle tous les jours. Le
matin il construisait et le soir il démontait. Et c'est ainsi qu'il
est rapporté dans le Midrash : " Moché a dit devant
Hachem: comment est-il possible qu'il soit érigé par un
homme ? Il lui a dit: D1 9P NIDTAHAD AN T2 ANN IOV
li'7xn". »fait les gestes avec tes mains, comme si tu érigeait,
et il se redresse et se leve (seul) ». Cela signifie que la seule
fagon de soulever ces poutres était par un miracle.

Sans fondation

Ce qui est plus intéressant, c'est que ces poutres n'avaient
pas de fondations dans le sol et n'étaient pas collées au sol.
Apparemment, il n'y avait rien qui soutenait les poutres et
les maintenait droites et stables. Elles étaient dressées
simplement de fagon miraculeuse. La seule chose qui
retenait les poutres était la traverse du milieu. Cette longue
traverse était faite en bois de Chitim, traversait |'espace de
toutes les poutres et entourait le tabernacle des trois cotés.
(:Nx Naw) "Tmy 0012 XaN 0w ima ann noatt
«et la traverse du milieu dans les poutres tenait par
miracle ».

Le secret de la traverse du milieu était I'union. Elle unissait
toutes les poutres, et avec cette force, les poutres tenaient
debout miraculeusement.

La traverse du milieu fait allusion aux liens du peuple d'Israél
qui est connecté dans tous les sens. Les fondations du
peuple juif ne sont pas les fondations qui sont attachées a la
terre, mais I'union. De méme, les fondations de la famille
juive ne sont ni l'argent ni le statut, mais seulement leur
union. Il en va de méme pour le peuple d'lsraél, comme
nous |'avons vu au temps d'A’hab, qu'ils étaient idolatres, et
malgré tout la Midat hadin ne pouvait pas les atteindre,
parce qu'ils étaient dans I'union.

Raison suffisante

Pour s’abonner a notre liste de diffusion, ou participer a la diffusion

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

Contactez-nous par mail: veyoatseinou.franc mail.com

29/44



Cette question d’union dans le peuple d'Israél est la
traverse du milieu de la Méguilat Ester. Au début, nous
lisons comment Haman haracha essaie de convaincre le roi
A’hachveroch de détruire tous les Juifs : « Il y a un seul
peuple dispersé et éparpillé parmi les nations dans tous les
états de ton royaume, et leurs religions est différentes de
chaque nation, et ils ne pratiquent pas la religion du roi, et
le roi n’a aucun intérét de les accepter."

‘Hazal disent que dans chaque endroit ou il est écrit dans la
Méguila "le roi" sans précision, cela signifie qu’il s’agit du
roi du monde, Et ici, nous devons comprendre quelle était
la logique d'Haman. Supposons qu'il y ait un peuple qui est
"dispersé et éparpillé", est-ce une raison suffisante pour le
détruire et lPannihiler ? OU se trouve la justice ici?
Comment a-t-il vraiment pensé convaincre A’hachveroch?

Place appropriée

Haman, qui était de la descendance d'Amalek, était trés
réfléchi. Dans la Guemara (Magila 13:) il est rapporté
qu'Haman suggéra a A’hachveroch: "viens, nous allons les
détruire), et A’hachveroch lui répondit : 'pi7n8n X9noN
NRpa TAwT 2 Tav7? X717 " A’hachveroch avait peur
gu’Hachem ne le punisse comme il a puni les oppresseurs
qui 'ont précédé, mais Haman a alors répondu que ce
moment-la, le Dieu des Juifs s'était endormi, et ceci parce
que le peuple d'lsraél «nixnn n nw» ., dort des mitsvot.
Le principe est que pour recevoir quoi que ce soit de
spirituel, il faut un réceptacle approprié. Le Zohar
HaKadosh dit (Parachat Kédoshim): " X728 7Thwn 8270 n'?
"TAND NN NOINWN K71 0" N N7 .09 TNNNT 'Nna" Cela
signifie qu’Hachem ne fait résider Sa présence divine et ne
se trouve qu'a un endroit qui lui est adapté. Cet endroit est
exclusivement un état ou il y a perfection et union.

Réceptacle brisé

"DI7WN NN 7NR17 D202 2TRNR 72 NID N2 WITPN KX N7
2" ,2 '¥pwv nawn). Quand il y a paix et union, alors il y a
aussi un réceptacle approprié pour la présence divine.
Cependant, lorsqu'il y a la division, cela brise en fait le
récipient et renvoie la Chékhina en haut Dieu préserve.
Lorsque la Chékhina réside dans le peuple d'lsraél, le coceur
de chaque Juif se réveille. Il sent la Chékhina dans son cceur
et il devient plus fort. Mais quand la Chékhina est retirée,
le ceeur du Juif se vide.

Haman haracha connaissait ce secret. Il a dit: "Tnx Dy nw!
" - & leur racine, ils sont un et donc on ne peut pas leur
porter atteinte . Mais maintenant ce peuple est "dispersé
et divisé parmi les nations" - il n'y a pas d’union entre eux.
Dans cette situation, la présence divine est absente et il y a
donc une opportunité de leur faire du mal et méme de les
détruire. Leur Dieu dort, parce qu'ils « dorment des
mitsvot ».

Influence spirituelle

Dans les Sefarim Hakedochim, il est dit que I'un dépend de
l'autre. S'ils étaient unis, ils ne se seraient pas éloignés des
mitsvot. En revanche, lorsqu'ils sont unis, ils sont
obligatoirement éveillés au mitsvot. La raison en est que
lorsque le peuple d'Israél est uni, cela signifie que I'un se
soucie de l'autre. Ce n'est pas seulement que le Juif
s'intéresse a la situation financiére de son ami ou a sa
situation personnelle, et ce n'est pas seulement qu'il est
désolé et porte un fardeau avec son ami. Le secret est que
lorsque tout le peuple d'Israél est uni, une situation est créée
dans laguelle chacun influence son prochain.

Nous donnerons un exemple dans la dimension spirituelle. Si
vous voyez une personne dont la situation spirituelle n'est
pas si bonne, alors dans un état de division, vous vous mettez
en colére et lui criez dessus et peut-étre méme vous
déconnectez-vous de lui. Cependant, lorsqu'il y a une
véritable union d'"'un seul peuple", alors chaque Juif se
soucie vraiment de la condition spirituelle de I'autre, et il
essaie de le rapprocher, de I'encourager et de le connecter a
Hachem. Par conséquent, lorsqu'il y a 'union, aucun Juif n'a
la possibilité de se détacher des mitsvot, cette possibilité
n'existe que dans une situation de division et ou personne
n'influence l'autre dans le judaisme et la spiritualité ; dans ce
cas la chute est trés grande.

Une seule nation

La force de I'union et de l'influence étaient particulierement
présents chez le gaon tzaddik Rabbi Aryeh Shechter zt'l.
Hachem m'a donné le mérite de I'accompagner pendant
environ sept ans. Pendant cette période, j'ai appris de trés
prés l'attention qu'il portait a la situation spirituelle des
autres. Il y a beaucoup de gens qui se soucient de la douleur
et de la souffrance des autres, mais se soucier de I'état
spirituel du peuple d'lsraél, c'est quelque chose de tres
spécial.

Partout ot il allait, il s'arrétait dans la rue, parlait aux gens et
s'informait de leur situation spirituelle. Par exemple, il
rencontrait une personne et lui demandait s'il se rase avec un
rasoir, Dieu préserve, et il parvenait a le convaincre
qu'aujourd'hui il y a beaucoup de gens qui sont malades de la
maladie et qui perdent leurs cheveux, et que si il se renforce
et se rase correctement, ces malades auront le mérite d'étre
guéris de cette maladie. Ainsi, il cherchait chaque option
pour renforcer spirituellement toute personne possible, et il
faisait tout cela avec un sentiment de véritable union.
L'union, ce n'est pas seulement prendre soin de la condition
physique de l'autre, mais aussi de sa condition spirituelle
dans la dimension d""une seule nation".

De retour a la yeshiva

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

30/ 44



Une fois, j'ai accompagné le Rav Schechter dans le
quartier de Har Nof a Jérusalem, quand il est sorti de sa
conférence, il a vu des jeunes assis sur les bancs. Il
s'approcha de I'un d'eux et lui demanda affectueusement,
quel est ton nom, ou étudies-tu, etc. Le garcon a répondu
qu'il avait été renvoyé de la petite yeshiva ou il étudiait et
maintenant il traine dans les rues. Le Rav a continué et lui
a parlé, plein de douleur : quel sera ton avenir, pense aux
générations futures, etc. cela lui a fait vraiment mal
comme si c'était son propre fils.

Aprés cela, le rav a demandé au jeune homme: «si on
t'accepte dans une yeshiva est-ce que tu seras d’accord
de revenir et d'étudier ? » et le jeune homme a répondu
par l'affirmative. Le Rav s'est tourné vers moi et m'a
demandé de m'occuper du probléme. Jai pris les
coordonnées du garcon et Bessiyata dichmaya dés le
lendemain, nous avons pu trouver une yeshiva pour le
garcon, et le garcon est retourné étudier. En ce qui me
concerne, cette histoire s’est terminée et je |lai
compléetement oubliée.

La conséquence du souci

Aprés quelques années, jai fait partie d'une équipe
éducative dans une certaine yeshiva. Une fois, j'ai raconté
aux étudiants l'incident ci-dessus avec le Rav Schechter.
Soudain, l'un des étudiants s'est levé d'un bond et a
demandé, est-ce que ce Rav avait une barbe blanche et il
y avait un autre jeune a coté de lui ? Est-ce que c’est
vous... Ce jeune s'est identifié comme le méme jeune
gargon qui était assis sur un banc et a dit : sache que tu
m'as vraiment sauvé. Si vous ne vous étiez pas souciés de
moi, j'aurais fait une chute vertigineuse.

Plus tard, j'ai eu une bonne relation avec ce gargon, et au
fil des années, il a continué a se renforcer jusqu'a ce qu'il
soit en mesure de fonder une maison de Torah. Qui sait
ce qui se serait passé si Rav Shechter avait continué son
chemin, et n'avait pas accosté ce garcon dans la rue... Ce
souci de la condition spirituelle de l'autre est la véritable
union du peuple d'lsraél et améne la présence divine. Il
s'agit « d'une seule nation » qui dit : « Ecoutez Israél,
I'Eternel, notre Dieu, I'Eternel est un». 'n YNW' unw
SN IR

Rassemblez tous les Juifs

L'histoire de la Méguila a commencé avec la division, mais
le grand miracle s’est passé dans l'union. C'est ce
qu'Esther a dit : "Allez rassembler tous les Juifs", car
quand chacun se soucie de |'autre il y a la présence divine.
C'est pourquoi toutes les mitsvot de la féte sont en
rapport avec l'union : la lecture de la Méguila en public,
les michloa’h manot, les dons aux pauvres et la séouda.

A partir de cela, nous devons apprendre que pour étre
"un seul peuple", chaque personne doit renforcer l'autre

spirituellement. Il faut organiser des séminaires, des
conférences, afin de donner un répondant a tous ceux qui
en ont besoin. Et méme si pas tout le monde n’est capable
de parler et d’organiser une activité de ‘hizouk, ol ne peut
accoster comme le Rav Shechter des garcons abandonnés et
les ramener dans une institution, mais il faut au moins prier
pour cela.

Renverser le monde entier

‘Hazal disent que I'une des raisons pour lesquelles les Juifs
de Chouchan ont été condamnés au décret
d’anéantissement, c’est parce qu’ils ont épousé des femmes
étrangeéres. Avant le terrible holocauste également, la
communauté juive européenne a atteint des taux
d’assimilation trés élevés. Puis les nazis sont venus avec les
lois raciales, pour jeter les Juifs en dehors.

Aujourd'hui, la situation dans le monde est trés difficile. Il y a
peu de temps, I'un des membres de notre famille a visité un
certain pays et le Rav de la communauté lui a dit qu'il y avait
une assimilation & peu prés de cent pour cent. Cette
nouvelle devrait causer de la souffrance a chaque Juif. Ceux
qui ont la possibilité d'agir et de faire, doivent
obligatoirement renverser le monde, ouvrir des Irgounims,
se rendre dans ces pays et commencer a expliquer et
réveiller.

Il y a beaucoup a faire

Lorsque l'on essaie de faire en bas, on est aidé également
d'en haut. Quiconque ne peut pas sortir et le faire, doit au
moins essayer de prier pour cela, et ne pas oublier de
demander a Hachem tous les jours, et implorer devant Lui
d'avoir pitié des ames des Juifs, parmi eux les petits-enfants
de trés grands tsadikim, comme la reine Esther I'a demandé:
"Mon ame dans ma demande et mon peuple dans ma
demande."”

Avant le déces du géant Rav Aryeh Shechter, il a dit dans la
douleur : je n'ai pas le temps de mourir maintenant, j'ai
encore beaucoup a faire pour le peuple d'Israél, Quel coeur
sera peiné par cette situation ? Si nous prions, crions et
pleurons, et cela nous apporte vraiment, alors le Tout-
Puissant verra notre douleur et se battra pour nous, et
rassemblera son peuple et nous mériterons bientot la
délivrance finale de nos jours, Amen.

(X
ILLE-FEUILLE pu CHABBATH

31/44



Mayane Hayim - 2" 1%

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

T7"o2

La Source de vie - Beth haMidrash Torat Hayim véShalom - 35 rue Emile Lepeu - 75011 Paris

Shabbat Térouma

La construction du Mishkan et la faute du veau d'or

RaV Elie LellOUCRE. ......vveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 1

i~its
4 Adar 5786 (21 février 2026)
- Entrée du Chabbath : de 17h15 a

Vingt planches au nord et huit a I'ouest
Yohanan NatanSON.............oooovviiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeee e 2
Térouma : les conditions de la Shékhina.......................

JOBL GOZIAN. .o 3
Halakha : Prendre un remeéde le Shabbat

18h01 selon votre communauté
- Sortie du Chabbath : 19h09

LA CONSTRUCTION DU MICHKAN ET LA
FAUTE DU VEAU D’OR
Rav Elie Lellouche

La construction du Michkan n’a pas relevé du plan
divin originel. Il n’¢tait pas prévu a priori d’imposer
aux Béné Israél 1’édification de cette Dbatisse,
marquant la Présence divine au milieu des hommes.
C’est l’opinion défendue par le Sforno et,
corroborée, semble-t-il, par Rachi. En effet, a la fin
de la Parachat Yithro, aprés la Révélation du Sinai,
s’adressant a Moché a I’attention des Béné Israél,
HaShem lui déclare: «n@-n§ 3R WX Dipna—232
A YR KA - En tout endroit ou Je ferai
rappeler Mon Nom, Je viendrai vers toi et Je te
bénirai» (Chémot 20,21). «Tu n’auras pas besoin,
commente le Sforno, de susciter ma direction par le
biais de moyens matériels utilisant I’argent et I’or
(comme ce fut le cas pour le Michkan) car c’est,
directement, que je me présenterai a toi afin de te
bénir ».

Plus précisément encore, le maitre italien écrit,
commentant I’injonction donnée au début de la
Parachat Térouma, intimant au Béné Israél de
construire le Michkan (Chémot 25,9): « Ainsi vous
a%irez (s’agissant de la construction du Michkan);
afin que Je réside parmi vous, parlant avec toi
(Moché), acceptant les prieres et le service des Béné
Isra€l. A I’inverse de ce qui était prévu avant la faute
du veau d’or, comme il est dit: Xiax ... oipna~923
T8 ». Car pour le Sforno, comme pour Rachi,
I’ordre de construction du Michkan apparait comme
une réparation de ce que fut la faute du veau d’or.

Mais cette réparation traduit également une chute,
relativement au niveau atteint par les Béné Israél lors
du Don de la Torah. La Guémara (Chabbath 146a) se
fait I’écho de ce niveau spirituel atteint par le peuple
¢lu lors de la Révélation du Sinai. Considérant la
stature d’alors du ‘Am Israél, nos Maitres affirment
que la “moisissure mortelle”’inoculée par le serpent
au premier homme lors de la faute de I’arbre de la
connaissance du bien et du mal, avait été éradiquée
par les Béné Israél au pied du Har Sinai. HaShem
Lui-méme avait affirmé: «Vous étes devenus des
étres divins» (‘Avoda Zara 5a). Comme ’explique le
Sift¢ Hayim, parvenus quasiment aux niveau des
anges, les descendants des Avot n’attendaient plus
que le parachévement de leur nouvelle dimension
spirituelle, parachévement li¢é a la réception des
Tables de La Loi. Tout leur étre obéissait des lors a
une réalit¢ métaphysique inédite, au sein de laquelle

Halakha yomit

le corps n’apparaissait plus comme une entrave aux
aspirations divines de la Néchama. Tout au contraire,
le corps rédimé s’était lui-méme élevé, au point
d’oter toute raison d’étre a ’entremise d’un biais
physique destiné a cristalliser la relation de I’homme
avec Son Créateur. Ainsi, a [D’instar de Adam
HaRichone, dont le corps revétait, avant la faute, une
dimension spirituelle comparable a celle de son ame
aprés la faute, au point, nous enseigne le Midrash
(Bérechit Rabba 8,10), que les anges le qualifiérent
de saint, les Béné Israél étaient parvenus a renouer
avec cet état de fait originel de la Création.

La faute du veau d’or marqua une rupture dans ce
processus de rédemption opéré par le peuple élu.
Incapables alors, suite a cette faute, d’expérimenter
la Présence divine par la seule force de leur étre
transcendé, les Béné Isra€l vont bénéficier malgré
tout, du fait de leur repentance sincere, d’un cadeau
que HaShem va leur offrir. Certes, le Michkan
s’inscrit dans une réalit¢ matérielle et épouse des
contraintes spatiales, mais tout, dans sa configuration
comme dans ses détails, invite ’homme au Service
divin et a I’ascension spirituelle. Rabbi Hayim
MiVolojhin (Nefech HaHayim, 1,4), citant le Zohar,
rapporte que chacun des éléments du Michkan
correspondait, précisément, a la stature spirituelle de
I’homme lors de sa création (Chi’our Koma). Le
‘Am Israél, encore dot¢ de la plupart des acquis
spirituels engrangés depuis la Sortie d’Egypte, était a
méme de percer le secret et la profondeur que
recelait ce Tabernacle.

La encore, le parallele avec Adam HaRichone
s’impose. Le Yalqout Shimoni (Rémez 34) rilipporte,
qu’apres avoir chassé le premier homme du Gan
‘Eden, HaShem le plaga au Har Hamorya, a I’endroit
du Beth HaMiqdach. Comme nous 1’enseignent nos
Sages, nous savons que 1’enveloppe corporelle de
Adam fut pétrie a partir de la terre sur laquelle
reposait I’autel d’airain du Beth HaMiqdach. C’est la
que fut ramené Adam apres la faute. Anticipant la
chute de I’homme avant qu’elle ne se produisit,
HaShem avait ainsi déja programmé le possible
sursaut de ”’I’ceuvre de Ses Mains”, Il la modela, dés
sa création, de I’endroit méme du Beth HaMiqdash.
Constat de 1’échec de ’homme a nouer un lien avec
HaShem faisant fi de toute intermédiation physique,
le Beth HaMiqdash constitue bien, cependant, cette

asserelle incontournable entre le divin et une

umanité engagée sincerement et résolument au
service de Son Créateur.

Lé'ylou Nishmat ELICHA BEN YA'ACOV & ‘HANNA BAT MYRIAM DAIAN

™ Torah-Box

32/44



Mayane Hayim - @»n P

Vingt planches au nord et huit a I'ouest

« D2iN2 AW wIpn % Wy - Ils Me feront une maison de
Qédousha et Je résiderai au milieu d'eux »
Shemot 25,8

Le Midrash nous rapporte, a la maniére savoureuse de nos Sages
de mémoire bénie, le dialogue entre HaQadosh Baroukh Hou et
Moshé Rabbénou (Shemot Rabba 34,1) :

« Quand HaQadosh Baroukh Hou a ordonné d'ériger le Mishkan,
Moshé a questionné : "La Gloire de HaShem emplit les mondes
supérieurs et inférieurs, et Il demande qu'on Lui batisse un
Mishkan ?" 11 vit aussi que le roi Shelomo édifierait plus tard le
Temple, bien plus vaste que le Mishkan du désert, et qu'il dirait
alors : "Mais est-ce qu'en vérit¢é HaShem résiderait sur la terre ?
Alors que le ciel et tous les cieux ne sauraient Te contenir,
combien moins cette maison que je viens de construire !" (I
Me¢lakhim 8,27). Moshé s'est dit : "Si Shelomo pourra faire un tel
commentaire au sujet du Temple [...] son observation devrait
s'appliquer davantage encore a celui-ci !" HaQadosh Baroukh Hou
lui répondit : "Mes pensées ne sont pas tes pensées ! Tu mettras
vingt planches au nord et vingt au sud, [...] et Je descendrai et
concentrerai Ma Présence dans un espace d'une coudée sur une
coudée !" »

Ce Midrash met en évidence le paradoxe essentiel de toute notre
existence, et en vérité de toute destinée humaine, dans sa relation
avec la transcendance.

Le probléme est posé dés le premier verset de la Torah : « ,nwx12
PIRT NX) L,om%a nX,0°P98 X2 - Au (ou par, ou avec un)
commencement, Elogim créa le ciel et la terre. » (Bereshit 1,1)
Comment un Etre infini et immuable dans Sa parfaite unité, « sans
corps ni forme de corps » comme l'enseigne Rambam, a-t-il pu
créer un monde matériel et fini, ot nos sens percoivent tant de
multiplicité ?

Plus encore, comment un tel Etre peut-Il se manifester dans Sa
création par des attributs qui témoignent d'apparents
changements ? Que signifient des expressions comme « la colére
de D.ieu », Sa « jalousie », Son « amour », Sa « bonté » ?

Nos Maitres ont donné différentes réponses a ces questions tres
difficiles. Dans son Moré¢ Nevoukhim (le « Guide des égarés »),
Rambam explique en détail chacun des anthropomorphismes dont
la Torah fait usage (la face, la main, I’ceil, l'arricre...) comme des
métaphores destinées a faire saisir une idée.

La pensée de la Kabbale moderne, issue du Zohar haQadosh et de
l'enseignement du Arizal a été reprise par des auteurs plus récents,
comme le Néfesh haHayim (coté lituanien) ou le Tsemah Tsedek
(version Hassidout). Il y a des différences significatives dans leurs
approches mais leur but est le méme : expliquer le passage a priori
incompréhensible entre I'infini divin et la finitude de Sa Création.
Quels que soient leurs efforts, qui sont merveilleusement utiles, ne
serait-ce que pour approfondir et renforcer notre Emounah, la
capacité intellectuelle de I'étre humain se heurte a une impasse.
Celle-1a méme qu'exprime Moshé dans le Midrash : comment
l'infini peut-il entrer dans le fini, comment ce qui est qadosh, c'est-
a-dire précisément séparé du fait de sa nature spirituelle, peut-il
s'associer a des objets matériels, fussent-ils aussi cotteux que l'or,
l'argent, ou le bois de cédre (Shemot 25,3-5) ?

« La maticre, enseigne Rambam, est un grand voile qui nous
empéche de percevoir la divinité telle qu'elle est, fit-ce méme la

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Yohanan Natanson

matiére la plus noble [...], et a plus forte raison cette matiére
obscure et trouble qui est la nétre. » (Guide, 3,9)

Le prolongement, presque évident, c'est la question de
l'association d'une ame spirituelle a un corps matériel. Un
Midrash compare la Néshama a une princesse obligée de quitter le
somptueux palais de son Pére et la vie qu'elle y menait, entourée
du luxe le plus raffiné, pour vivre dans une masure délabrée
auprés d'un homme sale et grossier (Midrash Qohelet Rabbah
12,7)

Ce mariage est impossible.

A moins d'un miracle.

C'est le sens de la bénédiction que nous disons apres la
satisfaction des besoins naturels : « Rofé khol bassar oumafli
la'assote » (Qui guérit toute chair et accomplit des prodiges). De
quel prodige s'agit-il ? Du « simple » fait de maintenir ensemble
I'ame et le corps !

Il en va de méme du Mishkan. Il y faut en effet un prodige.

Mais ce prodige est conditionné : « La proximité protectrice et
bénissante de la Shekhina, écrit le Rav Shimshon Raphael Hirsch,
n'est pas simplement le fruit de 1'édification et de I'entretien
correct du Sanctuaire, mais ne peut étre obtenue qu'avec la
sanctification de toute notre vie privée et publique » qui doit étre
consacrée a I'é¢tude et a I'accomplissement de la Torah.

Tache immense, proprement impossible, quotidienne du Juif :
associer le Saint et le profane, en restant conscients de leur
distinction.

Mariage permanent, invraisemblable, célébré a chaque instant de
la vie juive. Depuis le moment ou nous mettons en premier la
chaussure droite, jusqu'a la récitation du Shem'a Israél avant de
dormir.

Et le miracle le plus extraordinaire est sans doute celui-ci : c'est a
notre portée !

La Pessikta (recueil de Midrashim de I'époque talmudique
tardive) éclaire cette « sortie de crise » :

Moshé commence par les mémes questions, mais les réponses
différent quelque peu :

Ha Qadosh Baroukh Hou répond : « Je ne demande pas [un
Mishkan] a Ma mesure, mais a la mesure de leurs capacités : tu
mettras vingt planches au nord et huit a l'ouest. »

Chacun n'est tenu de faire que ce qui est en son pouvoir,
commente le Hafets Hayim. De méme, le plus sage des hommes a
dit : « Tout ce que tes propres moyens permettront a ta main de
faire, fais-le ». Selon, tes moyens, sans plus !

Le Rav Hirsch définit la Qédousha comme « liberté absolue de
I'Etre ».

Une telle liberté, on le comprend, ne peut &tre attribuée qu'a
HaShem, dont la Volonté et 'action sont une seule et méme chose.
Mais voila que dans Son immense bonté, Il nous fait partager une
part de cette liberté, de cette Sainteté.

Notre vocation n'est donc pas celle des « étres pour la mort », que
décrivait certain philosophe allemand, qui voulait réduire toute
I'humanité a un 'Essaw affamé, incapable de sortir de I'angoisse de
la faute : « Voici, je marche a la mort ! » (Bereshit 25,32)

Notre vocation est celle des étres pour la vie et la liberté « X¥in
0% nnY ooinn BRI #avny » (11 a fait sortir son peuple Israél
du sein [de I’Egypte] pour une liberté éternelle!)

Shabbat Shalom ! 'Hodesh tov !




TEROUMA : LES CONDITIONS DE LA SHEKHINA

Une injonction paradoxale

«IINA-NY PR ,127 32T WK WR-79 NRA SR - 2R 13-98 3T —
Parle aux enfants d’Israél, qu’ils prennent pour Moi un prélévement de tout
homme que son coeur rendra généreux, vous prendrez Mon prélévement. »
(Chemot, 25, 2)

Quelle étrange formulation !

Lorsque HaShem s’adresse a Moshé pour parler aux Bnéi-Israél, il
explicite en général précisément ce que notre prophéte doit leur dire. Ce
n’est pas le cas ici, 'ordre prescrit est elliptique (« qu’ils prennent pour
Moi »), comme si HaShem laissait & Moshé le soin de trouver par lui-
méme la meilleure fagon pour amener chaque homme a offrir
généreusement, selon son ceeur, cette Térouma, ceprélévement.

De plus, comment comprendre cette injonction paradoxale ? D’un coté
HaShem ordonne aux Bnéi-Israél de « prélever », mais il faut le faire d’un
ceeur généreux. ..

Ces prélévements répondent-ils a un ordre ou doivent-ils venir d’un élan
spontané ?

De quoi s’agit-il et quels sont les prélévements dont parle HaShem ?

La suite du texte nous I’explicite : treize matériaux — ou objets — sont
néeessaires a la construction du « Mishkan » (« tabernacle » mini-temple
portatif ot résidera HaShem dans le désert, qui préfigure les futurs Temples
de Jérusalem), ou aux vétements du Cohen Gadol qui allait y faire son
service.

Rachi explique sur le verset 2 qu’il s’agit en fait de trois types de
prélévements : le « beka », prélévement obligatoire d’un demi-shekel
d’argent offert par chaque adulte pour les socles de 1’arche (cf Pekoudei),
un autre demi-shekel, également obligatoire, pour 1’achat des sacrifices
quotidiens, et enfin I’offrande spontanée, en or, argent ou cuivre, nécessaire
a la construction du reste du tabernacle.

Moshé devait donc trouver les arguments pour susciter la générosité des
Bnéi-Israél quant a ces dons non obligatoires, mais indispensables a
Iérection du tabernacle Comme si cette construction, signe de la Présence
divine au sein du peuple d’Israél, ne pouvait reposer sur les seuls
prélévements obligatoires, mais qu’il fallait du spontané 1a-dedans !

Nous comprenons 1'idée, mais le paradoxe persiste... S’agit-il d’une
obligation ou d’un geste spontané ?

Le verset d’un psaume amené par Rabbi Hiya dans le Zohar HaQadosh sur
Terouma permet d’entrevoir une réponse.

«in7aeb 28 sm 2 02 ,20-9 » (Tehilim 135, 4)

Ce verset est traduit usuellement par « HaShem a choisi Ya'aqov pour Lui,
Israél pour son diadéme’ », mais on peut tout aussi bien le lire dans un autre
sens « Ya'aqov a choisi HaShem, Israél est son diadéme »

Ya'aqov — c’est a dire Isra€l — désire HaShem, et c’est par ce désir que
HaShem a choisi Ya'aqov pour lui, et Isragl pourson diadéme !

C’est ce double mouvement (du bas vers le haut et du haut vers le bas) qui
serait une condition indispensable & la Shékhina, c'est a dire la Présence
divine sur terre, au sein du peuple d’Isragl. La racine méme du mot
prélévement, terouma en hébreu (lashon haqodesh), implique une notion
d'élévation (Léarim = élever).

La brisure des demi-mesures, nécessaire a I’accueil de la Torah

Aux cotés de ces dons spontanés émanant de la générosité du peuple, les
prélévements comportent donc les deux demi-shekalim des offrandes
obligatoires.

Ces « demi-mesures » interpellent, d’autant que nous les retrouvons a
d’autres endroits dans la Parasha, notamment lorsque HaShem donne les
dimensions a respecter pour la construction du Aron, I’arche qui doit
recevoir la Torah (les tables de la Loi), que 1’on peut voir comme le coeur
du Mishkan, son élément le plus saint.

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Joél Gozlan

«Ils feront une arche en bois de Chittim, de deux coudées et demi de long,
d’une coudée et demi de large et d’une coudée et demi de haut. » (Chemot
25,10)

Larche sainte doit donc étre construite avec de l'or et du bois, matériau a la
fois vivant et périssable, et ses mesures dans les trois dimensions (ainsi que
les mesures de son couvercle, exposées au verset 17) comprennent toutes
des demi-coudées, elles donc sont brisées de tous les cotés !

Cela pourrait nous apprendre que ’humilité et la « brisure de I’ame » sont
également nécessaires a la réception de la Torah. Sans brisure, pas de
Torah !

La brisure est un motif a la fois récurrent et fondamental dans la réception
de la Torah.

Rappelons le coup de force de Moshé vis-a-vis de HaShem, lors de la faute
du veau d’or (relaté a deux reprises : Chemot 32, 19 et Devarim 9, 17) : il
se saisit des premicres tables et les jette au sol pour les briser... Le Midrash
parle d’une véritable lutte avec HaShem !

Sur ce geste inoui, Rachi nous livre son ultime — et saisissant- commentaire
du Houmash sur le tout dernier verset de la Torah, qui rappelle « la main
puissante — HaYad Hazaka — de Moshé » :

Vehiskima Darat HKBH le’Darato, chené’émar (Chemot 34, 1) : « Acher
Chibarta. .. Shishar Koakha Che’Chibarta. »

Rachi lit donc le « Acher » en « Yishar » : ton geste fort est un geste juste,
indiquant que

HaShem a finalement approuvé cette force juste (Yishar Kokhahas) de
notre prophete !

La loi orale ira méme plus loin, puisque nous lisons dans le trait¢ Menahot
99b au nom de Resh Laqich, commentant le méme verset (Ibid.) :

«Il'y ades cas ou I’annulation de la Torah devient son fondement ! ».
Rappelons que les débris des premiéres tables ont été précieusement gardés
au sein du Aron HaQodesh... Et que c’est a la suite de leur destruction par
Moshé, que les deuxiémes tables, incluant la loi orale — justement celle
préservée et transmise par les hommes, dans une dimension plus
« digeste », selon leur entendement — nous ont ét¢ données.

La réjouissance du Ta’hach

Parmi les multiples matériaux nécessaires a I’érection du Mishkan, on
reléve un autre élément pour le moins étrange.

« Et des peaux de bélier teintes en rouge et des peaux de Tahash et des bois
de Chittim. » (Chemot, 25, 5)

Le Tahash... Quel est cet animal mystérieux dont les peaux serviront au
sanctuaire de HaShem ? Rachi explique : « C’est une espece animale qui
n’a existé que pour la circonstance (Shabbat 28b). Elle portait de multiples
couleurs et le Targoum Ongelos traduit par sasgouna : elle se réjouissait
(sass) et se glorifiait de sa polychromie (gavna) » !

Incroyable... La joie provoquée par les couleurs vives et multiples d’un
animal créé uniquement pour I’occasion sont donc nécessaires au Mishkan
et a la Présence divine sur terre ! C’est un grand enseignement, nous
rappelant combien la dimension de la « Simha » est fondamentale dans la
Torah.

Et la récompense est immense, puisque comme il est indiqué un peu plus
loin : « Et ils Me feront un sanctuaire et Je résiderai au milieu d’eux
(Betokham) » (Chemot, 25, 8)

Lorsque Betsalel et les Bnei-Israél auront réalisé cette ceuvre magnifique
ques le Mishkan, le Chekhina pourra résider non seulement en son
intérieur, mais en chacun d’entre eux ! (Betokham et non Betokho) !
Shabbat Shalom

™ Torah-Box

Mayane Hayim - @»n PYn



Prendre un remede le Shabbat

a Guémara Shabbat explique a plusieurs reprises que pendant
le Shabbat, il est interdit de prendre toutes formes de remédes,
destinés a soigner une maladie qui ne présente pas de danger.
Cette interdiction a pour motif un décret de nos Maitres qui
interdisent le geste de broyer des plantes médicinales.
En effet, Hazal ont constaté I'angoisse qui s'empare des gens
lorsque la maladie les frappe, eux-mémes ou leurs proches, et les
pousse parfois a enfreindre de véritables interdictions de la Torah
pendant le Shabbat, afin de préparer les médicaments pour un
malade, comme broyer des plantes pour en faire un reméde (c'est-
a-dire réduire en poudre certaines herbes aux propriétés
thérapeutiques comme c'était I'usage a I'époque du Talmud). C'est
pourquoi nos Maitres ont interdit d'utiliser toutes sortes de
médicaments pendant le Shabbat.
Il existe cependant des maniéres de se soigner qui sont autorisées
pendant le Shabbat.
Selon certains avis halakhiques, puisque de nos jours on n'a plus
l'usage de fabriquer des médicaments a la maison, ce décret n'a
plus lieu d'étre.
Selon notre Maitre le Rav Ovadia Yossef z.ts.l, il faut tenir compte
de cette opinion pour autoriser dans certains cas.

Un médicament destiné a préserver la vie

Maran écrit dans le Beit Yossef (chap.328) au nom de nos Maitres
les Rishonim (décisionnaires de I'époque médiévale) qu'il est
évident que ce décret des Sages ne s’applique aucunement a une
situation de véritable danger de mort. Cela signifie que lorsqu'il y a
le moindre risque que la maladie mette la vie du malade en danger,
c'est un devoir de profaner le Shabbat, puisque rien ne se dresse
devant une situation de danger de mort, méme s'il ne s'agit que
d’un doute.

Lorsqu'il y a plusieurs doutes qui peuvent laisser penser qu'il ne
s’agit pas réellement d’'un danger de mort, dans toutes situations a
risque, nous devons transgresser le Shabbat pour porter secours
au malade, dés lors qu'il y a la moindre possibilité d'une situation de
danger.

Méme s'il faut enfreindre de véritables interdits de la Torah, comme
circuler en voiture ou autre, nous avons I'obligation d'accomplir ces
actes normalement interdits pour parer a une situation de danger
de mort.

Nos Maitres ont pris le décret interdisant de prendre des
médicaments pendant le Shabbat seulement pour un malade
souffrant d’'un simple trouble (douleur ou indisposition physique).
Mais si cette personne peut encore se déplacer comme toute
personne en bonne santé, il lui est interdit de prendre des
médicaments pendant le Shabbat.

A qui estil permis de prendre des médicaments pendant le
Shabbat ?

Si une personne souffre d’'une simple indisposition pendant le
Shabbat, il lui est interdit de prendre un médicament pour soigner
son indisposition.

De méme, si une personne a attrapé froid ou bien qui tousse
pendant le Shabbat, il lui est interdit de prendre un médicament
pour soigner sa toux ou son refroidissement.

Par contre, si son état touche l'intégralité du corps, ou bien si elle

Halakha yomit

doit s'aliter du fait de son état, méme si sa vie n'est pas en danger,
il lui est permis de prendre un médicament pour se soigner, car
pour cette catégorie de malades, nos Maitres n'ont pas interdit de
se soigner par crainte d’écraser des plantes médicinales.

A fortiori dans une véritable situation de danger, il est permis de
réaliser pour le malade tout ce qui est nécessaire pour le guérir.

La régle pour un enfant

Les enfants jusqu’a 'age de neuf ans ne sont pas concernés par le
décret de nos Maitres au sujet de la médication pendant le
Shabbat. Par conséquent, il est permis de leur donner des remedes
ou de leur pratiquer toute forme de médication. (Hazon Ovadia
Chabbat vol.3 page 361).

En conclusion : @ une personne qui n'est pas véritablement
malade, et qui souffre seulement d’'un mal quelconque, comme la
toux ou un mal de ventre par exemple, mais qui peut marcher
comme une personne en bonne santé, il est interdit de prendre des
médicaments pendant le Shabbat pour soigner son mal.

Mais si la personne est tellement malade que tout son corps
souffre, ou bien si la personne doit s'aliter, il lui est permis de
prendre des médicaments pour se soigner. De méme, il est permis
de donner des médicaments a un enfant pendant le Shabbat
jusqu’a I'age de neuf ans.

Les antibiotiques — les médicaments & base d’hormones

Il existe un autre cas ou il est autorisé de prendre des médicaments
pendant le Shabbat.

En effet, lorsque la personne a commencé a les prendre avant
Shabbat, et que l'arrét des médicaments pendant le Shabbat
risquerait de provoquer une souffrance importante, comme
lorsqu'on prend des médicaments antibiotiques dont le traitement
doit s'étendre sur plusieurs jours consécutifs et dont l'arrét
entrainera des complications dans le traitement du malade, dans ce
genre de situation, l'opinion de la majorité des décisionnaires est
qu'il faut autoriser la prise de médicaments méme pendant le
Shabbat, car il y a différents arguments pour autoriser dans ce cas.

C'est I'opinion du Gaon Rabbi Chelomo Kluger qui écrit que tant
que l'on a commencé a prendre le médicament depuis la veille de
Shabbat, il n’est probablement pas a craindre que I'on prépare le
médicament pendant le Shabbat. En effet, si 'on a commencé
depuis la veille de Shabbat, on a probablement préparé ce qui nous
sera nécessaire pendant le Shabbat, et par conséquent, il n'y a pas
a imposer de rigueur dans ce cas.

De plus, de nos jours il n'est pas a craindre qu'on écrase des
plantes médicinales pour en fabriquer des médicaments, car nous
n‘avons pratiquement plus cet usage. C'est pourquoi, en dépit du
grand principe selon lequel, méme si la raison d’une institution
disparait, le décret garde toute sa validité, malgré tout, en situation
de grande souffrance, comme lorsqu'on est sous traitement
antibiotique, on peut autoriser la prise de ces médicaments méme
le jour de Shabbat.

Il en va de méme pour des médicaments & base d’hormones, dont
I'arrét peut causer une grande indisposition, il est donc permis de
les prendre pendant le Shabbat, tant que I'on a commencé a les
prendre avant Shabbat.

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box

35/44

Mayane Hayim - @»n Py



Parachat Trouma - mois d’Adar

D’apres 'Admour de Koidinov shlita

(2 ,n0 i M) ... 1A% 1227 WK YR 7D NN ARND Y7 N

Ils feront un prélévement pour Moi, chacun selon I’élan de son cceur etc...

Le midrach dit : Hakadoch Baroukh Hou demanda que tous fassent un don pour le tabernacle aprés
qu’ils aient prononcé : "Naassé vé Nishma" (nous accomplirons (la Torah) puis ne comprendrons).

Apparemment il aurait fallu au préalable
entendre les injonctions d’"Hachem, et ensuite décider

: . VISITE jl de les accomplir. Cependant les Béné Israél firent le
EXCEPTIONNELLE contraire, car ils souhaitaient ardemment faire la

NEUILEVSSUR-SEINE volonté d’Hachem. En conséquence, ils acceptérent

spontanément de respecter toutes les mitzvot, avant
méme d’en avoir recu l'ordre.

Hakadoch Baroukh Hou demanda aux Béné

Israél de contribuer a la construction du tabernacle
afin qu’ils apportent un don de tous leurs coeurs, en
désirant que la présence divine réside parmi eux, ce

’(I/I’ de qui est la condition pour qu’elle puisse effectivement

i ) l \ ()\ se trouver en leur sein.

JESCENDANT DU BAAL CHEM TOV

C’est pour cette raison qu’au moment ou les
> Béné Israél s'exclamérent : « Nous ferons puis nous
DU 17 AU 25 FEVRIER 26

comprendrons », Hakadoch Baroukh Hou demanda

aussitot leur contribution au tabernacle, car en voyant
, leur désir ardent d’étre proche de Lui, Il profita de ce

" Vehez recevoit e nailictions [l moment propice pour leur donner l'ordre de prélever
et précieux conseils . tous les matériaux nécessaires a la construction du

- ; tabernacle, afin que grace a ces dons d’amour, la

présence divine puisse vraiment résider parmi
eux.

KD P'Ges mamtenant: +33 7 67 81 03 16

Ainsi en était-il au temps de Morde’hai et d’Esther, comme la guemara nous dit
que lorsque les Béné Israél virent le miracle de Pourim, ils furent saisis d’'un amour
intense pour Hachem, et acceptérent a nouveau la Torah de tous leurs coeurs. Et
ainsi en est-il chaque année, durant le mois d’Adar et la période de Pourim :
chaque juif ressent tout d’'un coup un élan d’amour inconditionnel et un désir
de se rapprocher d’'Hachem, et prend sur lui de respecter la Torah et les mitzvot.

. Abonnez-vous ef recevez ce dvar torah chaque semaine par whatsapp au +972552402571 © ou au 07.82.42.12.84.
- Pour soutenir les institutions du rabbi de koidinov cliquez sur:

https://www.allodons. ir/les-amis-de-koidinov

(XN
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH ™ Torah-Box




()

FEUILLET

- TEROUMA - Elg,gg'

ACCOMPLISSEZ-LE
= BVEL % -

et soyez associé a toutes nos actions.
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH ™ Torah-Box




ICHAI SOUSSAN

Ichai Soussan - Ba’hour de la promo actuelle

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH ™ Torah-Box 38/44



w0
D oo g

Reouven Taieb - Ba’hour de la promo 2023/24
Actuellement a la Yéchiva Porat Yossef —Yérouchalyim

LA PHOTO DE LA SEMAINE

4 !
R .5 |
b il

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH Torah-Box 39/44



KECHER CHELOMO

biniallvamle Rl A

@, ) BN

SRR S .
B ) 29 1327 WK YN 93 NN
AN DR PN

]

YT DT TN WP Y9 WY 2303 IS

HISTOIRE DE NOS SAGES

[ I I
6 6 ¥ ¢
1! YN

Meriage
de Yol Herrmann wsec o
(ille de Dovid Bengie
do Vikhoel Murciane
de Yenalhan Goussan

Vous aussi faites nous partager vos joies
kecherchelomo@gmail.com

RECEVEZ LEKECHER CHELOMO ET LES NEWS DE LAYECHIVA © &

Ecrivez-nous par e-mail kecherchelomo@gmail.com

\»_ et n'hésitez pas a la partager autour de vous, ou a l'imprimer pour votre communauté !

MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

™ Torah-Box 40/ 44




Autour de la table de Shabbat n°527 Térouma

Ces Divrés Thora seront lus et étudiés L.éYloui Nichmat de mon grand-pére Henri Kossmann Haim Nahum Ben
Avraham Tihié Nichmato Tsroura Bétsrour Ha'Haim (9 Adar)
Pour la réfoua chéléma de Chlomo Bob ben Jeannette Zaira Yéhoudit Haia Gimol bat Sarah Leroufoua Chlema Parmi

les malades du clal Israél.

A votre bon ceeur...

Notre Paracha suit celle des "jugements" (Michpatims) de la
semaine derniere. Nous le savons la Thora nous a été donne
le 6 Sivan avec tout son quorum de commandements. Depuis
lors, chaque Ben Israél connait ce que lui demande le D.ieu
du monde : accomplir les Mitsvots, étudier la Thora et ainsi
devenir producteur de plus de bien sur terre (le schéma
est assez simple mais nous ne sommes pas la "Table du
Shabbat" pour rien...). Seulement il existe une suite ; c'est la
construction du Mishquan (Temple) dans le désert. Les
Séfarims Haquédochims expliquent que Hachem voulait
avoir une résidence sur terre : "Dira BéTahtonim". C’est-a-
dire que la Tora et les Mitsots ont un but : celui de faire une
résidence sur terre pour Hachem. En faisant une place a
Hachem sur terre cela signifie, prosaiquement, que le monde
tourne mieux, la Brakha se déverse en Terre Sainte et dans le
monde et que le peuple est protégé bien mieux que tous les
domes et radars de Tsahal et des américains peuvent le faire.
Au début de la Paracha Moshé Rabénou demande aux Bnés
Israél d'amener des prélévements/Troumots. Rachi explique
qu'il s'agissait de trois sortes. Le premier c'était pour les
socles d'argent (qui soutenaient les poutres de bois qui
entouraient le Mishkan dans le désert). Le second c'était pour
I'achat des sacrifices perpétuels (matin et soir était offert un
sacrifice, Tamid, pour expier les fautes de la communauté de
la journée) et enfin pour la construction du Temple. Celui qui
avait un bon cceur offrait de 1'or, pour l'autre de I'argent ou
encore du bronze. Le Targoum Yonathan écrit que ces
prélevements n'étaient pas forcés (a I'exception du demi Sicle
d'argent-Mahatsit Hachéquel qui était obligatoire). Pour ce
qui concernait la construction du Mishquan chacun donnait
ce qu'il voulait.

Rachi écrit un Hidouch : "Et vous prendrez pour moi (Li)
des prélévements..." le pronom "Li" (pour Moi dit
Hachem) vient nous apprendre que l'on devait amener
I'offrande au Nom de Hachem. C’est-a-dire que lorsque le
fidele offrait son offrande il devait le faire avec une intention
pure : pour Hachem et pour rien d'autre (le verset impose que
notre intention soit désintéressée).

Les commentaires demandent : pourquoi a-t-on besoin de
cette précaution (au niveau de notre intention) or dans un
domaine plus proche de nous les Mitsvots, nous n'avons pas

besoin que notre Kavana/intention soit si pure. Par exemple
la Guémara (Pssahim 8a) enseigne que si un homme donne
une Tsédaqua et émet la condition qu'il donne la piece au
pauvre afin que son fils guérisse de quelconques maux, le
Talmud conclut qu'il s'agit d'une bonne Mistva. Donc
pourquoi notre Paracha a besoin de souligner que les
prélevements doivent étre 'Lichma" (au nom de Hachem)
alors que pour les autres Mistvots, nous pouvons accomplir
les commandements méme si nous "mélangeons" d'autre
Kavanots ? Intéressante comme question, n'est-ce pas ?

La réponse que je vous propose suit un développement du
Rav Elhanan Wasserman Hachem Yquom Damo (dans
Quovets Chiourim Pssahim 171). Il opére une distinction
entre le Lichma des prélévements et le Lichma des Mitsvots
(son développement est profond, je n'extrais que les trés
grandes lignes).

Lorsqu'un homme accomplit un commandement de la Thora
il doit le faire dans l'intention d'accomplir la Mitsva de
Hachem. Cependant méme si j'ai la bonne intention de faire
la Mitsva et que je rajoute une quelconque intention qui n'a
rien a voir avec la Mitsva, le commandement initial est
accompli. La deuxiéeme intention n'entache pas l'acte car
finalement j'ai eu, aussi l'intention de faire la Mitsva comme
la Thora me 1'a demandé. Par exemple j'étudie le Talmud de
Babylone, n'est-ce pas, afin d'épater tout mon entourage et
qu'on m'appelle dorénavant "Mickael-I'érudit"'. C'est vrai que
Mickael aurait mieux fait d’étudier "Lichma" sans aucune
intention particuliere si ce n'est d'accomplir la volonté de
Hachem. Cependant, méme s'il le fait pour épater son
entourage, puisqu'il a eu la volonté de faire la Mitsva c'est
suffisant et en cela il a accompli le Talmud Thora.

Cependant pour les prélévements je dois faire attention de ne
pas rajouter au Lichma une autre intention car il s'agit d'un
"Yh'oud" : une prédisposition a la chose. C’est-a-dire que
lorsque je donne un kilo d'or pour les ustensiles du Temple,
ma pensée a le pouvoir de faire "tomber" une certaine
sainteté sur l'objet. Il faut donc qu'elle soit entiérement
désintéressée. Autre cas similaire, un pelerin amene le 14
Nissan le mouton pour l'agneau Pascal (sacrifice). Or si notre
homme se trompe et sanctifie 'animal au nom de deux
Quédouchots (saintetés), il pense sanctifier I'animal comme
un Korban Pessah et aussi comme un Chlamim (autre

Ne pas jeter, mettre dans la guéniza, ne pas lire pendant la priére et la sortie de la Thora

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Torah-Box




catégorie). Son agneau est impropre pour le Pessah car il faut
le sanctifier uniquement au nom du Pessah et rien d'autre.

Le Rav Elhanan fait une distinction entre les Mitsvots qui
s'adressent a I'homme, faire tel ou tel acte comme mettre les
Tephillin ou faire le Shabbat : dans ce vaste domaine méme
si je n'ai pas une intention totalement désintéressée il
n'empéche que j'ai accompli la Mitsva. Mais par rapport aux
sacrifices ou les prélévements, la Mitsva est de faire tomber
sur 'objet une Quédoucha. En conséquence je dois veiller a
ce que mon intention soit exclusive.

Les choses sont assez complexes, je 'avoue, et il existe des
avis divergents au niveau de la Hala 'ha sur le domaine.
Cependant nous avons appris cette semaine que dans le
domaine spirituel les choses sont beaucoup plus fines que
I'on croit.

Les Sages le disent : "Rahmana Liba Bayé..." Hachem
attend de nous un service provenant du cceur. Or vous le
savez, une relation d'amour et de respect entre deux étres
ne peut étre qu'exclusive. Donc pareillement avec
Hachem qui est notre ami et notre soutien dans tous les
moments de notre vie, cela demande de notre part une
pureté de ceeur.

Le Sippour

L’armée en terre promise! On est alors a la sortie de la
guerre des Six Jours, c'est I'été 1967. Le pays - Béni soit
Hachem - est en pleine allégresse de la victoire inespérée sur
I'ennemi. A cette époque dans une des bases militaires (sous
le sceau du secret, on ne vous dévoilera pas 1'endroit exact),
on a demandé a un bon Juif de l'ancien Ychouv, le Rav
Chavtai Youdélévithch Zatsal de venir parler devant un
parterre de soldats et d'officiers de Tsahal. Cet homme est
Yérosolomitain de souche, et toute sa vie, il a renforgé les
communautés juives d'Erets Israél a plus de crainte du ciel et
dans la pratique des Mitsvots. Ce qu'on appelle ici un
Maguid/prédicateur. Avant de prendre la parole, le Rav
Chavtai écouta le discours de l'officier qui introduisait la
conférence. Tout le propos du gradé était de dire avec
beaucoup d'assurance combien la victoire a été
sensationnelle, grace a 1'Armée de I'Air, des Blindés et aussi
de I'Armée de Terre. C'est qu'on a gagné cette guerre grace a
notre Armée qui est I'une des meilleures du monde! Cette
victoire a eu lieu grace aussi a ce que l'ensemble des corps
d'armée ont travaillé main dans la main, depuis le simple
soldat jusqu'aux ingénieurs de I'Armée. C'est de cette
maniére qu'on a réussi a infliger une défaite a 1'ennemi. Pour
conclure, mes amis, est venu de Jérusalem ce Rav (en
désignant Rav Youdélévitch) qui va nous expliquer EN
QUOI les éleves des Yéchivots ont participé a la victoire, en
restant bien au chaud a Bné Braq ou Jérusalem?? A ce
moment le Rav Youdélévitch monte sur I'estrade, cet homme
avait a 1'époque une quarantaine d’années. Tous les yeux de
I'assemblée scrutent ce juif en habit traditionnel : redingote
noire, papillotes ornant un visage avec une longue barbe
noire : en un mot un vrai Juif des anciens temps. Il ouvre la
bouche et commence son discours : « Mes chers soldats, on
me pose la question de savoir qu'est-ce que les éléves des
Yéchivots ont bien pu apporter a l'effort national pour la
guerre? Comme vous le savez tous, les pronostics, juste

avant le début des hostilités étaient fort pessimistes. Les
informations prévoyaient pres de 60 000 morts! Que
Hachem nous en préserve! Méme les jardins publics de Tel
Aviv et ceux de Jérusalem étaient réquisitionnés au cas ou il
faille effectuer I’enterrement de maniére précaire des morts
juifs tombés au combat. Maintenant, je vous pose la
question : qui aurait eu la tdche d'ensevelir ces nombreux
cadavres? Qui aurait eu la tdche de donner une derniére
sépulture aux pauvres soldats tombés au champ d’honneur?
Bien-siir cela aurait été les éleéves des Yéchivots qui auraient
fait cette difficile besogne. Ils auraient accompli la tache
avec beaucoup d'abnégation pour enterrer leurs fréres tués au
combat. Et alors, dans ce cas, votre officier qui m'a devancé
aurait pu ajouter dans son allocution qu'on devait AUSSI tirer
son chapeau sur les éléves des Yéchivots qui ont pris part a
I'effort national de la guerre. Mais, chers soldats, Haquadoch
Barouh Hou n'a PAS voulu ainsi. Il n'a pas voulu que les
éleves des Yéchivots arrétent leur étude de la Sainte Thora
C'est alors qu'un décret a circulé dans les cieux et dans tous
les mondes spirituels : "Le Beth Din d’en haut ne permet pas
qu'il y ait 60 000 morts" et le mérite fantastique de 1'étude de
la Thora des Yéchivots aussi, a protégé les armées au
combat!! Donc j'affirme que les Lomdé Thora/ceux qui
étudient la Thora, ont participé a l'effort de guerre en
EVITANT les 60 000 morts. D'autre part c'est eux aussi qui
ont permis a ce que les jardins publics de Tel Aviv et
Jérusalem restent des endroits ou il fait bon se promener et
ne de pas tomber, que D. nous en préserve, dans des
sépultures toutes fraiches! Donc LEVEZVOUS soldats de
Tsahal et RECONNAISSEZ les bienfaits de Hachem et de sa
Thora. Le Talmud Avoda Zara 3 dit qu'a la fin des temps les
Nations du monde vont plaider devant le tribunal céleste que
toutes les guerres qu'ils ont faites c'était POUR ISRAEL afin
que les Bnés Israél étudient la Thora!! Hachem répondra:"
C'est MOI, qui fais la guerre!!" C'est que les conflits entre les
nations ne sont pas des conflits simples entre des hommes,
mais c'est que 'homme est tiré dans un conflit bien plus
grand que lui. Donc ce n'est pas convenable de dire que
NOUS avons gagné, c'est NOTRE génie qui I'a emporté, car
tout est dans la main bienveillante de Hachem »
Fin des paroles de Rav Youdélécitch Zatsal.
Shabbat Chalom et a la semaine prochaine Si D.ieu Le
Veut David Gold

Réfoua Chléma pour Arié Leib Ben Sarah et de Ilan
(Alain) Ben Sarah parmi les malades du Clall Israél

Zéra Chel Quaiama a David Méir Ben Perlette Myriam
Ceux qui veulent s'associer a la diffusion d'un nouveau
best-seller de 56 super-Sippourims peuvent prendre
contact au

Tél : 00972 0556778747

E-mail : dgbo36@gmail.com

Léyloui Nichmat de 1'Avreh Hatsadiq David Ben Aharon
Moshé (Lichinski) Tihié Nichmato Tsroura Bétsrorr
Ha'Haim (Elad)

Ne nas_ieter_mettre dans la auéniza_ne nas lire nendant la nriere et la sortie de la Thora

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

Torah-Box

42/44




N2ET N2

L

imshon

T,

Drachotes basées sur les écrits extraordinaires du Zera Shimshon
Le Zera Shimshon, Rav Shimshon Haim ben Rav Naham Michael Nachmani,
est né en 5467 (1706/1707) et quitta ce monde le 6 Eloul 5539 (1779).

It promet a tout celitf qui étudiera ses livres de grandes délivrances et bénédictions

Terouma vown

Perles du Zera Shimshon Le =3 conditionné - un veeu a responsabilité limitée 155 xan
Dans ce cas, la personne déclare: R rauivs g
Les trois types de veeUx ou Prgmgssgs «Je m’engage a offrir cette ‘ola, mais je me retire de toute :g’;‘;:;:i’;
: responsabilité si elle venait 4 mourir ou a étre volée.» T
1l est écrit dans le verset: «iT217N *2 MP™ PRIW° °12 2K 127» R e
e i Techniquement, elle formule un neder — :
«Parle aux enfants d’Isra&l et qu’ils ; wwern
———— un engagement personnel — mais elle EERE
rennen - . i : r (iR
B Bo précise explicitement qu’elle ne souhaite X219
Dans ces versets (Chemot 25, 2-3), le mot pas assumer laresponsabilité totale encas "
MmN apparait a trois reprises. de perte. NOK M 7T
. v . amy
Pourquoi cette triple mention? Ainsi, bien que la formulation ressemble e

Rachi explique qu’il s agit de trois

NRN P 232 Y8 12T 6-3.n0mmw) PIDD
11217 M YR AT NNT 0T

a un neder, sa portée se rapproche d’une

mmmomamm
1 = AFEI

prélévements distincts: . s nedava, puisque I'obligation reste liée Eiciien
. IR INR YD NRY ninnn wiby iy T oy ST T
un pour les socles, un pour le demi-shekel Ao L : principalement a |’animal désigné et non e
;i i 3 ovos inp? ove awp Ty oo 2 iy .
destiné aux sacrifices publics, et un pour e I a une responsabilité personnelle absalue. nasan
1 struction du Mishkan. Vi1 Tgge} N 010 U] mgh
a con: / M ;
_ VOYIRI NI TR0 1T Le =13 773 - engagement absolu e
Cependant, le Zera Shimshon propose une 2NIPR A IR OXY,ATT 70 DiPYN mu:“l: K
S e o Sl S il = T

Enfin, il existe le neder complet:

lecture plus conceptuelle, en s’appuyant WY MM MR R AT T IR ) s offi <l I

sur la Guemara dans Roch Hachana 6a, qui AT ITIING 230 IR PRY N by iy CR T PNEAE & QLIRS Qi m'—,nmlnggnn
s ] > N2 i, I'obligati i MW

distingue plusieurs types d’engagements TROYNTAY W03 1T T AT Ici, l'obligation repose pleinement sur la ~  mw

religisux — 7 et a3

La Guemara enseigne que tous les
engagements ne sont pas identiques;

1270 RNR 2 AN’ 2090 127 NN
O MY AT N MmN, T Sy
oningh Hin P77 3 PR NITIIT DR

personne (x133)

5iI’animal meurt ou est volé, elle devra en
apporter un aufre, car son engagement est

v R T
s v e e
ambaicbo

MR e
orm o mm g
PRI UL

ils se répartissent en trois catégories wiw“b;mm TR EINg :;”mlj total et irrévocable. e
INRY AT PN0VIR Y INpY 122 #aT . . . oy e
fondamentales. Pt T e s Le Zera Shimshon explique que la triple .
25U M MINY MY, MR ATY . . . ) Sm R Y
L ,_' rp:t'v e 'b'u:.w S 'm mention de «mmn» vientalludera cestrois .., moRus
La na7i (offrande désignée) TIPS W NI 91 T 27 niveaux d’engagement. T 13 PRy
, dit: el X Mg OR X1, 0pv iTivg N3N Iy =k
Lorsqu’une personne dit: «Cet animal sera T 131 PIIYI NI 0D KT, T La Torah ne parle pas seulement d’un “:;"..;;'::“ﬂ:“m”:;?
une offrande.» N7 immnn oy, e’ Ky, g’ prélévement matériel, mais d’un degré S Ay
L’engagement porte sur I’objet lui-méme BAT T 5V 3T IR .A2 20 d’implication spirituelle. n‘:;: = T
X¥DM) 1221,ini227 17 727 T AnrInNg 1l existe: s
- , ; ' oo o T
sil’animal meurt ou est volé, ellen’est pas A0 ur_{z‘:gg.“nr;ﬂr:gm{q i *un don lié a I’objet, b
tenue d’en apporter un autre, car elle n’a AN N 22) * un engagement intermédiaire, limité, T’_;’J ":,":;f“
pas pris sur elle une obligation personnelle; . et un engagement total, assumé quoiqu’il  #reormeme
elle a simplement consacré cet objet précis. arrive. S
Ce feuillet est écrit par Rav Amram Azoulay * 580624120 7'y IWPW I 7"V 1R KXV
(auteur du livre Bnei Shimshon ,drachotes commentées du Zera Shimshon, contact Bneishimshon@gmail.com)
et publié a Uaide de Uorganisation mondiale du Zera Shimshon _
Pour recevoir le feuillet, merci d’envoyer une demande au mail: zergZZZ@mm'l.com ou en téléichargement sur le site zerashimshon.com = “ ’7 =
Contacts, Rav Israel Zylberberg 05271-66450 Rav Paskesz mbpaskesz@gmail. com 347-496-5657
(11 1]
(17) 'm0 p03 Tpoab I Pour ceux qui souhaitent Merci de contacter '[1'L:‘ 1ty

wRW pIF wry 71713028 0.0 635 QU0
WIWA 0'023 DIN2 72 21032

AA
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH

dedier U'étude du feuillet pour l'élévation

de ['dme d’un proche

1190 IDTEAT INNL2A2 Y0 310 931 011 20 223 0PV10NA YYi DTRIN Yy YOI, AZI¥I 21X Y31 13 DUATEN 1IN 13T PPTYA maT
|

Pour contacter Uauteur de ce feuillet «francais»: Bneishimshon@gmail.com

orah-Box

Israél: 05271-66-450
Etats-Unis: 347-486-5657

L4

AT YT




« Parle aux enfants d'Israél, et qu'ils prennent pour Moi une offrande ; de tout homme dont
le coeur est généreux, vous prendrez Mon offrande. (Exode 25:2) »

Le Or Ahaim pose la question suivante : pourquoi le verset répéete-t-il 'expression "vous
prendrez Mon offrande" aprés avoir déja dit "qu'ils prennent pour Moi une offrande” ?
Pourquoi cette redondance ?

ILrépond en expliquant qu'il existe deux types d'offrandes :
1. Celles qui proviennent de la générosité du coeur.
2. Celles qui sontdonnées sous contrainte.

L'offrande qui vient du désir sincere et de la générosité du cceur est la plus précieuse et la plus
désirée par Hachem. En revanche, celle qui est donnée par obligation, sans envie ni volonté
réelle, est d'un niveau inférieur.

Ainsi, on peut interpréter le verset de la maniere suivante : "Parle aux enfants d'Israél, et qu'ils
prennent pour Moi une offrande" - cela fait référence a l'offrande imposée, qui n'est pas
véritablement qualifiée de "Mon offrande”, mais simplement une offrande ordinaire.

En revanche, "de tout homme dont le coeur est généreux, vous prendrez Mon offrande" -
cette offrande, qui provient du désir sincere et volontaire du donateur, est celle qui mérite
véritablement le titre de "Mon offrande", car elle est la plus précieuse aux yeux de Hachem.

Ainsi, la répétition du verset vient souligner la distinction entre ces deux formes de dons et
l'importance de la générosité du coeur dans le service divin.

Shabbat Shalom

Y ,
MILLE-FEUILLE pu CHABBATH ™ Torah-Box



	Le feuillet de la Communauté Sarcelles
	Shalshelet News
	L’hebdo de Mir
	Devinettes sur la Paracha
	Messages sur la Paracha
	Boï Kala
	Baït Neeman
	Véyo’atsénou Kévatékhila
	Mayan Haim
	Koidinov
	Kecher Chelomo
	Autour de la table du Shabbat
	Bnei Shimshon
	Bnei Or Ahaim

