


Au Puits de La Paracha

Terouma

« Qu'ils prennent pour moi » : "A Moi
I'argent, a Moi l'or !”

« Parle aux Bné Isracl, qu'ils prennent pour
Moi un prélevement de tout homme qui y est
porte par son cocur, quils prennent Mon
prélévement. » (25,2)

Rabbi Israél de Tchorkov pose plusieurs
questions sur ce verset :

Premierement, pourquoi comporte-t-il
une repetition : "qu'ils prennent (..} un
prélévement” ? En outre, pour quelle raison le
début du verset : qu'ils prennent pour Moi un
prélévement et sa fin : gqu'ils prennent Mon
prélévement sont-ils difféerents ? Et pour finir,
les commentateurs font remarquer qu'il est
écrit : qu'ils prennent (...) un prélevement, alors
que, logiquement, il aurait da étre écrit :
"qu’ils donnent un prélevement’, puisque
les Bné Israél donnerent de leurs propres
biens afin de construire le Sanctuaire.

Et il explique que I'un des fondements de
la Emouna consiste a savoir que I'’homme ne
possede rien de lui-méme : toute sa richesse
et ses possessions ne proviennent pas de la
force de son poignet1"n, mais tout, absolument
tout, est un don de D. qui nourrit et subvient
aux besoins de tous ; cest Lui qui lui
prodigue la force de réussir dans ses
entreprises et bénit I'ceuvre de ses mains. Et
méme sil regoit de I'argent et des biens,
ceux-ci ne sont pas a lui mais constituent un
depot dont il est le gardien.

C'est précisement sur cette base que la
mitsva de Tsedaka doit s'accomplir : celui
qui donne doit étre convaincu et pleinement
conscient qu’'il ne donne pas de ce qui est a
lui, mais donne a celui que le Propriétaire
veritable a désigné comme receveur et remet
un bien qui a ete dépose chez lui et dont il
est le gardien. C'est le sens de la Michna des
Pirké Avot (3, 7) : Rabbi Eliézer Ich Bartota
enseigne : "Donne-Lui ce qui est a Lui, car
toi et tout ce que tu possédes sont a Lui",

l‘ TOl‘ah—BOX.com

diffusion du judaisme aux francophones

comme il est dit : « C'est de Toi que tout
provient et c'est de ce qui est a Toi qu'on fe
donne. » {Chroniques 1 29, 14) Le Saint-Béni-Soit-I1
ne veut pas d'un don pour la construction
du Sanctuaire ou pour une Tsedaka prodigue
avec le sentiment de "perdre" ou de
"conceder" de ce qui est a soi, mais Il attend,
au contraire, que celui qui donne le fasse
avec la conviction profonde et généreuse
qu'il donne ce qui appartient a Hachem. Des
lors, toutes les questions posées trouvent
leurs réponses :

Au début du verset, il est écrit : gu'ils
prennent (..) un préleoement et non qu'ils
donnent un prélevement, car, en effet, 'homme
ne donne rien qui lui appartient en propre.
Le verset se poursuit avec la précision : de
qui prendrez-vous ? Seulement de ["homme
qui y est portc par son cacur, de lui vous
prendrez Mon prélévement, a savoir de celui
du Saint-Beni-Soit-1l, car la Terre entiere est
a Lui, et pas de ceux qui croient que ce sont
eux qui le donnent.

J'ai entendu d'un certain Tsadik la chose
suivante :

Apres l'épisode de la bataille contre
Amalek, il est écrit : « Moché batit un autel cf
le nomma 'Hachem est mon miracle’. » A priori,
cela peut paraitre étonnant : pourquoi Moche
Rabbénou jugea-t-il nécessaire de bétir un
autel précisément a ce moment, alors qu'il
ne l'avait jamais fait jusqu'a présent pour
tous les miracles et les prodiges qui avaient
eu lieu en Egypte et sur la mer Rouge ?

En fait, concernant tous les miracles qui
avaient eu lieu jusqu’alors, il était clair qu’ils
provenaient de la main d'Hachem. Car qui
serait assez Insensé pour penser qu un
homme serait capable d'envover les dix
plaies, de fendre la mer ou de faire tomber
la Manne ? En revanche, lors de la guerre
contre Amalek, ot la main d'Hachem était
présente, ot Moché ordonna a Yehochoua :

Retrouvez le feuillet sur
www.torah-box.com/ravbiderman




4

Au Puits de La Paracha - Térouma

« Choisis-nous des hommes et va faire la guerre
contre Amalek », ce qu’il fit d’ailleurs comme
il est dit : « Et Ychochoua affaiblit Amalek ct
son peuple par le glaive », le Yetser Hara avait
une emprise possible sur les Bné Israél. Il
pouvait les inciter a penser que la victoire
était le fait des soldats et de leur vaillance
au combat. C'est pourquoi Moché bétit un
autel qu'il nomma "Hachem est mon
miracle", afin de proclamer que leur victoire
et leur délivrance n'était pas dues a la force
de leur glaive, mais qu’ils les devaient au
miracle accompli par Hachem en leur
faveur. L'homme doit en tirer un
enseignement : sa réussite n’est pas liée a
son intelligence ni a son meérite, mais il
doit se souvenir au contraire "qu'Hachem
est mon miracle”, et ce, en permanence.

Un des proches du ‘Hafetz ‘Haim, Rav
Eliaou Livert, raconta un jour, qu'il avait un
ami immensément riche, dont la fortune
était constituée d'une grande variété de
biens, comme des possessions immobilieres,
des puits de pétrole, et bien d'autres choses
encore, qui étaient en outre dissémines en
une multitude d'endroits. Un jour, il déclara
a Rav Eliaou : « Le Saint-Béni-Soit-Il ne peut
me déposseder enticrement de ftous mes
biens, car ils sont disperseés dans divers
endroits. En outre, mes affaires sont, elles-
mémes, de nature trés diverse. 5i la valeur
des biens immobiliers venait & baisser, le
petrole demeurerait encore une valeur sure,
et ainsi de suite... » Rav Eliaou le mit alors
en garde de parler un tel langage, car la vie
est une "roue qui tourne". Mais le riche, par
orgueil, se moqua de lui.

Parmi ses propriétés, se trouvait un pont
qui enjambait une riviére. Pour I'emprunter,
les gens payaient un droit de passage, ce qui
accroissait davantage sa fortune de jour en
jour. Neéanmoins, ce pont ne pouvait
supporter, a la fois, une charge supérieure a
quelques charrettes. Une fois, l'armée du
méchant Tsar Nicolal "> passa sur ce pont.
Mais, les soldats ne prirent pas garde aux
consignes d'usage et se retrouverent
nombreux a le traverser en une seule fois.
De ce fait, le pont s'écroula dans la riviére,

TOl‘ah—BOX.com

diffusion du judaisme aux francophones

provoquant ainsi la chute de nombreux
soldats du Tsar qui périrent noyés. Le juif
comprit que les émissaires du Tsar ne
tarderaient pas a venir I'arréter pour ce delit
et le condamner a mort. Il rentra en toute
hate chez lui, remplit un grand sac avec des
billets de banque, et s'enfuit sans demander
son reste, jusqu’'a quitter la Russie. Lorsqu’il
se sentit hors de danger, il ouvrit son sac
pour compter son argent. Il s'apercut alors
avec effroi qu'il ne contenait que de vulgaires
papiers sans aucune valeur et non des billets
de banque. Dans sa precipitation et la
confusion de sa fuite, il n'avait pas pris
garde a ce qu'il avait mis dans son sac !

Lorsque bien longtemps apres, ce riche
rencontra Rav Eliaou, il lui raconta toutes
ses tribulations, et il conclut en larmes, en
avouant a ce dernier :

« Combien le Rav eut raison de me mettre
en garde de me souvenir, du temps de ma
richesse, que tout ce que je possédais ne
provenait que du Saint-Béni-Soit-1l et que je
ne dependais que de Lui, de Sa bonte et de
5a miséricorde ! »

Certains font remarquer que l'on ne
trouve a aucun endroit, dans toute la Torah,
le terme a0 ;?";J:‘I {Baal Ha Bait : "propriétaire”), a
I'exception d'un seul dans la PParachat
Michpatim, a propos du verset : « Ef le "Baal
Ha Bait" se rendma chez les juges (afin de jurer) quil
n'a pas dérobé le bien de son prochain. » Or,
préecisément, ce verset parle de quelqu’un
qui est le gardien d'un bien qu’on lui a confie
et quia ete volé et constitue un enseignement
pour tous ceux qui simaginent éfre les
proprietaires de leurs biens : sachez que
'argent ne vous appartient pas, mais : « A
Moi l'argent, @ Moi I'or » (Hagai 2, 8) ; vous n'en
étes que les gardiens, et si le veritable
Proprietaire le desire, il peut, en un instant,
reprendre Son depot, car c'est Lui qui
enrichit et appauvrit a Sa guise !

Pour revenir sur le fond du sujet, Rav
Moché Feinstein explique un point qui semble
apparemment étonnant au sujet de l'ordre
des versets au début de notre Paracha :

Retrouvez le feuillet sur
www.torah-box.com/ravbiderman




Au Puits de La Paracha - Térouma

5

Celle-ci débute, en effet, en annongant : «
Vous prendrez pour Moi, un pré!frvcmcnr »,
puis se poursuit en énumeérant en detail,
tout le contenu de ce qui devait étre préleve
par les Bné Israél. Et seulement a la fin (verset
8), est précisé le but du préelevement. Il aurait
mieux convenu, a priori, d'écrire au debut
I'ordre de construire le Sanctuaire, puis de
detailler ensuite les matériaux necessaires a
sa construction et a son édification (ror, Iargent,
lecuivre...). Cette "inversion"donne I'impression
que prélever et faire don de ce prélevement
representent un but en soi, sans rapport avec
la construction du Sanctuaire, ce qui parait
etonnant.

En réalité, répond-il, le fondement de la
Emouna est de savoir que tout appartient
au Saint-Béni-Soit-11, qu'll est le Maitre de
tout et de tout ce qui est entre nos mains.
Il ne veut pas d'un don effectué avec le
sentiment d'étre "celui qui donne”, mais au
contraire, c'est le don accompagné d'une
conscience claire que "l'or et I'argent Lui
appartiennent” qui trouve griace a Ses yeux.
Ainsi, si le verset avait commencé par
dévoiler : « Vous Me ferez un Sanctuaire », on
auraif pu se fromper en pensant que le Saint-
Beni-Soit-Il a besoin de ces dons pour le
construire, alors qu'en realite, ils ne Iui sont
aucunement necessaires. C'est pourquoi il
est d’abord écrit : « Vous prendrez pour Moi,
un prélévement », sans expliquer le but de
celui~ci pour suggerer la nécessite de donner
uniquement a cause du decret du Roi. Des
lors, celui qui donne sans savoir dans quel
but témoigne de son sentiment qu’il n'est
que le gardien de son argent. Et cest
seulement ensuite que I'on peut lui dévoiler
que ses dons ont pour but la construction du
Sanctuaire.

« Heureux et fier de la variété des
couleurs » : étre content de la variété des
situations et des circonstances

« Des peaux de Ta'hach. » (25,5)

"Le Ta'hach était un animal sauvage qui
n'exista qu'a cette époque (de Ia construction du
Sanctuaire) et dont l'aspect présentait une

TOl‘ah—BOX.com

diffusion du judaisme aux francophones

variete de couleurs. Clest pourquoi la
traduction araméenne d'Onkeélos  est
"Sasgavna" [composé de"Sas”, il serdouit e de "Gavna®,
lavariéte ; nd.t). Car le Ta'hach se réjouissait de
la diversité {de couleurs) dont il était composé.”
{Rachi)

Le Divreé Israél rapporte que trois choses
sont construites sur le méme modele : 1) Le
plan de la créeation du monde, 2) le plan du
Sanctuaire, 3) le plan de chaque juif. Ce qui
compose chacun des trois se retrouve dans
les deux autres (Tikouné Zohar dans I'imtroduction 13,
14). Le theme de l'argent et I'or, par exemple,
qui étaient presents dans les eléments du
Sanctuaire, a un lien avec chaque membre
du Klal Israél puisqu’ils évoquent (dans la
Kabale) la crainte et I'amour. En revanche,
demande-t-il, ou trouve-t-on un parallele
entre les peaux du Ta'hach et un théme
équivalent chez chaque juif ?

Le Divre Israél explique, grace au
commentaire de Rachi rapporté plus haut,
que la diversité de couleurs du Ta'hach est
a4 mettre en rapport avec la variété des
situations dans lesquelles le Createur place
chaque personne et la joie qui doit animer
celle-ci en toute circonstance {comme le Tahach
qui se réjouissait de la varid é de ses couleurs ; n.d.t). C'est,
poursuit-il, le sens allusif profond du
commentaire de Rachi : "le Ta'hach n'exista
qu'a cette époque", a savoir : la diversite
symbolisée par le Ta’hach n'exista que pour
suggérer au Juif d’accepter avec amour et
joie "cette époque”, c'est-a-dire le moment
quil est en train de vivre, dans toutes les
situations dans lesquelles Hachem le place.

Cest également le sens de la Michna
dans Pirké Avot (1 1) : "Wphma moweh vy 1w
["Quel est le riche ? Celui qui est content de
son sort "], et Rachi d’expliquer : "Son sort
: le sort que le Saint-Béni-Soit-Il lui réserve,
bon ou mauvais, beaucoup ou peu, il prend
tout d'un bon cil" L'auteur d'un livre
ancien (lguéréte Ha Tioul Iguérdte 70) ¥ voit une
allusion dans le terme-méme employé : won
{"son sort”), en effet, est formé des initiales des
mots O ("chaud”), M ("humide"), 1P ("froid"), L ("et
sec”), afin de suggérer que le "riche" est celui

Retrouvez le feuillet sur
www.torah-box.com/ravbiderman




G

Au Puits de La Paracha - Térouma

qui accepte toutes ces conditions avec amour
et est heureux de la variété des circonstances
dans lesquelles Hachem le place. Il est
parfaitement convaincu que cette diversité
provient d'Hachem et lui procure le plus
grand et le plus complet des bienfaits. Un tel
homme ne cherchera jamais a vouloir
accelérer le processus en se disant : "Quand
viendra enfin le moment ol cette conduite
d’Hachem envers moi laissera place a une
heure plus propice et a une autre conduite
envers moi ?" Mais, a chaque instant, il est
content "sag") et heureux de la maniére dont
Hachem le dirige.

Ce qui précéde peut nous aider a
comprendre comment étre en mesure
d‘augmenter notre joie, Mitsva de cette
periode, le mois d’Adar. Car il est un grand
principe : la tristesse trouve son origine
dans un manque d'Emouna, lorsqu’une
personne n'est pas pleinement consciente
que le Saint-Béni-Soit-11 dirige sa vie et que
tout ce qu'll accomplit est conforme a la
verite et pour le bien. Elle n'est pas contente
et ne se suffit pas de ce qu’elle a. Enrevanche,
la source de la joie se trouve dans une foi
claire dans notre Pére céleste, comme 1"écrit
le Sefat Emet (Soucot 5635(1985)) au nom du
"Hovot Halévavote : "Il n'y a pas de plus
grande joie que celle de celui qui place sa
confiance en Hachem."

Le Divre Israél y voit une allusion dans
I'expression du verset des Tehilim (19, 9) :
3 o o nee [« Les préceptes d'Hachem
réjouissent le cour »]. Le terme *TpD ('les
preceptes’) peut, en effet, signifier également
"un manque" [comme dans le verset (Bamidbar
31,49) 1 rNMRRIERINOY, « Il ne mangquait personne
»]. Ce qui suggeére que celui qui comprend
que le manque de moyens, le manque de
santé ou encore d’autres choses sont des "o
7, des manques qui proviennent d’Hachem,
et qu'll est droit et nous dirige avec droiture,
et qui l'accepte avec amour parce qu'll est
"Mon Rocher sans faille" se réjouira
constamment car de telles pensées réjouissent
le cour. Qu'aurait-il, en effet, a se lamenter
sur ce qui lui arrive : n'a-t-on jamais vu
quelqu’un qui se mettrait en peine a cause

TOl‘ah—BOX.com

diffusion du judaisme aux francophones

du bien qu'on lui fait ? Il en ressort que
I'enseignement de ‘Haza’l ("Lorsque rentre le mois
d’Adar, on augmente la joie") COncerne chacun,
puisque chacun est en mesure d’étre joyeux
malgré tout ce qu'il traverse, s'il renforce et
enracine en lui-méme une foi integre.

Ce qui ressort de cet enseignement du
Divré Israél est que I'homme doit en
permanence sentir qu’il est entre de bonnes
mains et que tout ce qui le concerne est
dirige par son Pere céleste, miséricordieux et
Tout-Puissant. Celui-ci n'agit qu'avec un
seul but : celui de prodiguer le bien a Ses
creatures. Cette conviction lui procurera un
sentiment général de bien-étre, il ne ressentira
ni crainte du lendemain ni tristesse du passe.

Voici plusieurs années, Rav Greenwald,
I'un des fondateurs des "Institutions du
tombeau de Ra'hel”, offrit une grande
bouilloire électrique (destiné a fusage du public
fréquentant ce lien saint), & la mémoire de sa tante
Marat Bina fille de Rav Yéhouda Klein.
Celle-ci n"avait pas de descendance. Sur la
bouilloire, une inscription demandait aux
utilisateurs de bien wouloir dédier la
bénédiction qu’ils  prononceraient, a
I'élévation de I'ame de la défunte.

Longtemps aprés, cet appareil fut
remplacé par un autre, plus sophistiqué,
dont le remplissage était automatique. Et
I'ancien, apres de bons et loyaux services,
fut rangé dans une réserve. Le mardi 23
Chevat de Parachat Michpatim, vers le soir,
la nouvelle bouilloire s'arréta brusquement
de fonctionner et on se hata de ressortir
I'ancienne (justement celle qui avait été offerte en
hommage de la défunte quin’avait pas eu d'enfant, alors que
trois autres bouilloires se trouvaient dans la méme réserve).
Elle fut utilisée jusqu’au jeudi 25 Chevat au
matin. Un des Avrékhim du Collel (qui sy
connaissait en électricité) entreprit  alors de
rechercher la panne du nouvel appareil. Il
commenga par le brancher au secteur... pour
s'apercevoir qu'il fonctionnait tout a fait
normalement comme si rien ne s'était passe.
Personne ne fut en mesure d'expliquer la
cause de cette défaillance soudaine.

Retrouvez le feuillet sur
www.torah-box.com/ravbiderman




Au Puits de La Paracha - Térouma

7

C'est alors que I'on s’apercut que la veille,
le 24 Chevat, était la date de l'anniversaire
du déces de la défunte. Le hasard n'existe
pas, nous enseigne cette histoire, rien de ce
qui arrive ne se produit sans raison et tout
est soigneusement calculé. Des lors, dans un
objet qui se casse, une perte occasionnée par
un objet (comme cette bouilloire) OU UNe personne
(un ami, un compagnon d'étude, un voisin ou un pru:che},
sachons deéceler l'intervention de Ila
Providence Divine qui dirige tout événement.

Abstenons-nous donc de nous plaindre
des circonstances extérieures qui ne seraient
pas a notre golit et soyons convaincus que
cela aussi est le fruit d'un calcul céleste
méticuleux pour votre plus grand bien.

L'histoire suivante nous décrit comment
le Saint-Béni-Soit-Il conduit parfois les
choses de maniére détournée afin que Sa
Volonté s’accomplisse a tout prix.

Elle se déroula voici une dizaine d’année
et miten scéne deux associés, Rabbi Baroukh
Boksbaum (de Borrow Park) et Rabbi Sander
Zalman (de Williamsburg).

A cette epoque, Rabbi Baroukh ne
possedait pas de teéléephone portable mais
réglait toutes ses affaires grace a un téléphone
conventionnel. Un jour, Rabbi Baroukh
appela Rabbi Zalman pour convenir d'un
rendez-vous  concernant leur  affaire
commune. Ce dernier sapercut que la
conversation provenait d'un teléephone
portable.

« Qu'est-il arrive, I'interrogea-t-il, doit-on
te féliciter pour l'acquisition d'un portable et
pour avoir décide d'étre comme tout le
monde ?

-L’appareil n'est pas & moi, lui répondit-
il, je I'ai emprunté pour quelques instants a
Rav Mendel Rosenberg, le directeur de la
‘Hévra Kadicha {les pompes funébres, n.d.t) de
Borrow Park pour convenir d’un point de
renconire. =

Rabbi Zalman prit la route pour
Manhattan en direction du lieu convenu.
Rabbi Baroukh ne s'y trouvait pas. Apres

TOl‘ah—BOX.com

diffusion du judaisme aux francophones

I"avoir attendu un certain temps, il commenca
a croire que ce dernier sétait peut-éire
trompé d'adresse, d'autant plus que dans
cet endroit, les rues n'étaient pas désignees
par des noms mais par des numéros. Peut-
étre s'était-il trompé de chiffre ? Il décida de
se mettre a sa recherche. Laissant sa voiture
sur le bord de la route, il entreprit d'aller a
pied. A peine avait-il commenceé a marcher
qu'une femme non-juive courut dans sa
direction en l'interpellant : « Monsieur le
Rabbin, Monsieur le Rabbin, j'ai une question
a vous poser ! » Ne pouvant pas faire
autrement, il s’arréta pour I'écouter.

« Mon mari est juif, lui raconta-t-elle, il
était loin de toute pratique religieuse. Il était
méme un malfaiteur averti, jusqu’a ce qu'on
I"attrape et qu'on le mette en prison pour de
longues années. La-bas, il a commencé a se
rapprocher de sonD. gricea des organisations
qui s'occupent des détenus. Si bien que
lorsqu'on lui a donné l'autorisation d’étre
libére pour quelques jours a 'occasion de la
féte de Soucot, il a préféré refuser en arguant
qu'a la maison il n'avait pas la moindre
Souca ni le moindre Loulav alors qu'en
prison l'autorisation lui serait accordeée de
prier avec Loulav et de s'asseoir un peu sous
une Souca. A present, il vient de subir une
attaque cereébrale grave et ses jours sont
comptes. Je voulais savoir s’il etait permis
de debrancher les appareils auxquels il est
relieé pour qu’'il meure plus vite (a D. ne plaise).

- C'est absolument interdit, s'écria Rabbi
Zalman. D'apres la religion juive celui qui
abrege la vie d'un agonisant de cent ans est
considéré comme un assassin au méme titre
que s'il avait tué un jeune enfant !

- Et que devrai-je faire lorsqu’il décedera
? demanda-t-elle & nouveau. Faut-il I'enterrer
? Etou ?

- Cest stir qu'il faudra I'enterrer dans un
cimetiére juif.

- Je ne suis pas juive, dit-elle, et je n'ai
aucun lien avec vos pratiques. D'ou saurais-
je qui s'occupe des enterrements ? »

Retrouvez le feuillet sur
www.torah-box.com/ravbiderman




Au Puits de La Paracha - Térouma

Rabbi Zalman se rappela soudain que
Rabbi Baroukh wvenait de l'appeler du
portable appartenant au directeur de la
‘Hévra Kadicha de Borrow Park. La
Providence avait voulu qu’il conservat son
numero. Lorsqu’il lui indiqua le numeéro de
Rav Mendel Rosenberg, elle chercha dans
son sac un stylo et un morceau de papier
pour l'inscrire quand elle mit soudain la
main sur son propre portable. Elle raconta
alors a Rav Zalman qu’elle pensait I'avoir
perdu et qu'elle était revenue sur ses pas
jusqu’ici pour le chercher. C'est alors qu’elle
I'avait aperqu et s'était adressée a lui. A
present, elle se rendait compte que le
portable n'avait jamais ete égare ! Elle
inscrivit donc le numéro afin de pouvoir le
trouver lorsque ce serait nécessaire, et sur
ces entrefaites, ils se séparérent. Rabbi
Zalman poursuivit sa quéte de Rabbi
Baroukh et entra dans une autre rue lorsqu’il
I'aperqut soudain.

« O étais-tu ? s'écria-t-il. Cela fait un
moment que je te cherche !

- Je ne sais pas de quoi tu parles, lui
répondit-il, on avait convenu de se retrouver
ici. C'est moi qui t'ai attendu ! »

Rabbi Zalman se rappela alors qu'en
effet, c’était lui qui s'était trompé et que
pour une "certaine raison”, il avait confondu
leur lieu de rendez-vous avec un aufre
endroit. Entre lui qui avait fait erreur et cette
femme qui cherchait son portable qui n'avait
jamais été égaré, tout avait été soigneusement
calculé pour qu'ils se rencontrent pour le
mérite de ce juif agonisant.

Entre-temps, la non juive se dépécha de
contacter Rav Mendel Rosenberg et lui
demanda ce qu'elle devait faire.

TOl‘ah—BOX.com

diffusion du judaisme aux francophones

« Lorsque le moment arrivera, contactez-
moi ! » lui dit-il.

Quelques jours s'écoulérent. A l'issue du
Chabbat suivant, elle I'appela a nouveau et
lui raconta que cela faisait vingt-quatre
heures que son mari se trouvait entre la vie
et la mort. « J"arrive tout de suite », dit-il.

Des qu'il pénétra dans la chambre, Rav
Mendel se mit a réciter le Vidout et le Chema
Israél. Aussitot, ce juif rendit son dme a son
Createur. Il etait clair que, du Ciel, on avait
retardé ce moment afin qu’'il ne décéde pas
sans Vidoui et Chéma.

Rabbi Mendel voulut emmener le corps
du défunt pour I'enterrer mais il n'y parvint
que le lundi en raison d’autorisations qu’il
tarda a obtenir. Entre-temps, il n’avait
toujours pas reussi a reunir un Miniane
complet pour accompagner le défunt a sa
derniére demeure. Clest alors que Rabbi
Baroukh I'appela pour prendre des nouvelles
de ce juif. « C'est du Ciel que l'on t'envoie,
lui réepondit Rabbi Mendel, car on cherche
précisement une dixieme personne pour
compléter le Miniane afin de I'enterrer
comme il se doit ! »

Nul n'est besoin de réfléechir beaucoup
pour voir combien cette histoire fut dirigée
dans ses moindres détails du début a la fin
par la Providence afin que ce juif soit enterré
selon la tradition juive ! (A cette évidence se rajoute
I'exemple adifiant d'un juif quine voulut pas sortir de prison
afin d'observer la Mitsva de la Souca et celle du Loulav et
d’accomplir ainsi ce que nous disons dans la priere : « Que le
mérite du Loulav el de la Souca se tiennent a vos cotés alin
de contenir Ta colére jusqu’a ce que nous revenions a Toi

d’un repentir sincére ! »)

Retrouvez le feuillet sur
www.torah-box.com/ravbiderman



http://www.tcpdf.org

