
Paracha Béchala’h

Pour s’abonner et le recevoir par email: francais@torasavigdor.org

Pour les sponsorisations ou toutes autres demandes d’informations: 

taeurope@torasavigdor.org

Nous remercions nos aimables sponsors de nous avoir permis 
de reprendre la traduction avec de nouveaux textes.  

Offert par un donateur anonyme afin de diffuser la lumière 
de la Torah du Rav Miller dans le monde !

Vous pouvez en imprimer quelques exemplaires et les disposer dans votre choule ou dans 
les commerces de votre quartier, etc. Pensez également à les envoyer par e-mail à vos amis, 

en soulignant combien cette lecture vous enrichit.

Réfoua chéléma véméhira 
à Rav Ron Moché ben Aviva

Torat Avigdor

Le cantique de la mer

ח לַּ שַׁ בְּ

Leilou nichmat 
claude hai ben daia barouch 

Roch hodech iyar 5780 

« Pour la protection du Peuple D’Israel »  
« Pour la guerison complete et rapide de Yehouda Ben Hai

et Rav Israel Ben Rachel »

Merci beaucoup et Chabbath Chalom
Faites passer le mot et bonne lecture !



2 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h

ח לַּ שַׁ ת בְּ רָשַׁ פָּ

Première partie : L’embellir
Un engagement

Lorsque les Bné Israël assistèrent au spectacle grandiose de 
l’ouverture de la mer des Joncs, puis traversèrent la mer à pied sec, ils 
observèrent les eaux s’écraser sur les ennemis qui les poursuivaient, et 
une immense gratitude s’empara d’eux. Submergés d’émotion, ils 
s’élevèrent au point qu’un esprit prophétique descendit sur le peuple. Ils 
entonnèrent alors un cantique d’amour et de louange à Hachem. יר  אָז יָשִׁ
ירָה הַזֹּאת ִ רָאֵל אֶת הַשּׁ ה וּבְנֵי יִשְׂ .(Chemot 15:1) מֹשֶׁ

Bien que ce fût un immense accomplissement – chanter à Hachem 
pour Le remercier de Sa conduite envers vous est le signe d’une grande 
perfection de caractère – nous comprenons que le peuple juif a 
certainement pris une initiative ce jour-là. En effet, lorsqu’un événement 
grandiose survient, une grande délivrance, les personnes de haut niveau 
prennent des nédarim, elles promettent de “rembourser” Hachem pour 
le bénéfice qu’Il leur a octroyé. Le roi David l’affirme : א ׂ אֶשָּ יְשׁוּעוֹת   – כּוֹס 
Lorsque je lève la coupe du salut, alors ם לֵּ ם אֲשַׁ ׁ  je m’acquitterai de – נְדָרַי לַהַשֵּ
mes vœux envers l’Éternel (Téhilim 116 : 13-14).

avec

R' Avigdor Miller Zt"l
D'après ses livres et cassettes et les écrits de ses élèves 

Le cantique de la mer

Table des matières
Première partie : L’embellir

Deuxième partie : Nous embellir
Troisième partie : Nous changer



Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 3

Ainsi, lorsqu’ils sont sauvés des griffes de la mort, et que, de 
surcroît, leurs ennemis se noient dans la mer, ces deux événements 
causèrent une telle joie et extase qu’à l’évidence, une réaction se 
produirait. Cette question est donc valable : suite à cette prodigieuse 
délivrance et à l’immense exubérance vécue en ces instants, quel 
engagement prirent-ils ?

Le serment singulier
Dans ce cantique de la mer, nous trouvons une seule promesse 

collective, en échange de cette grande délivrance. Ils prirent le serment 
suivant : זֶה קֵלִי – “C’est mon D.ieu,” dirent-ils, ּוְאַנְוֵהו – “et je vais L’embellir” 
(Chemot 15:2). C’est la seule obligation que le peuple, sur le plan 
individuel et collectif, assuma.

Si tel a été le choix du peuple, il a certainement une grande portée. 
Il nous appartient d’étudier cette promesse prise au pied de la mer des 
joncs. Que recouvre cette idée d’embellir Hachem ?

Des noms qui embellissent
Au niveau le plus élémentaire, il s’agissait de glorifier Hachem. Nous 

promettons de Te glorifier toute notre vie.

Bien entendu, il s’agit d’un peuple qui vivait de cette façon. En 
Égypte, ils donnèrent à leurs enfants de purs noms juifs, des noms qui 
reflètent le kavod Chamayim, la gloire du Ciel. לוּמִיאֵל  ! Ah, quel nom !שְׁ
Hachem est ma paix. Et son père : י דָּ  Hashem est mon roc. Tous les –צוּרִישַׁ
noms étaient dans cette veine, ils embellissaient Hachem.

 Hachem – יוֹכֶבֶד Le peuple du Très-Haut. Son épouse s’appelait – עַמְרָם
est ma gloire. Ces noms exprimaient leur amour pour Hachem. ינָדָב  – עַמִּ
Mon peuple bénévole pour servir Hachem. נְתַנְאֵל – Tout ce que je possède, 
Hachem me l’a donné. Ce nom a été inventé en Égypte.

Pour ces hommes, Hachem occupait une place prépondérante dans 
leur vie. Mais lorsqu’ils furent sauvés de la noyade dans la mer et 
aperçurent leurs ennemis submergés par les vagues, ils montèrent d’un 
cran. Ils consacrèrent leur vie et celle de leurs enfants, pour toute 
éternité, à cette immense tâche unique : ce rôle remarquable de Hodou 
LaHachem, d’élever Hachem.

Élever et penser
Hodou signifie remercier et louer, certes, mais ce sont des sens 

secondaires. Hodou signifie : élever très haut. Comme dans Yéchayahou : 



4 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h

הָדָה יָדוֹ  מוּל  גָּ צִפְעוֹנִי  מְאוּרַת   le jeune enfant avancera la main dans le – וְעַל 
repaire de l’aspic (à la fin des temps) (11:8). Hada signifie : il lève. Ou chez 
le prophète Yirmiyahou י דּוּ אֶבֶן בִּ  Ils jetèrent des pierres sur moi” (Ekha“ – וַיַּ
3:53). Lorsque vous jetez des pierres, ce n’est pas à l’horizontale. Vous 
lancez selon une trajectoire, qui commence par le haut.

Ainsi, le terme hod signifie s’élever et : לַה׳  signifie élever הוֹדוּ 
Hachem, Le rehausser. Nous pensons que cela signifie : “Merci Hachem” 
ou “Louer Hachem”, car comment remercier Hachem ? En L’élevant. 
“Hachem, Tu es Celui qui me donne tout.” “Hachem, Tu es le Créateur du 
monde.” “Hachem, Tu nous accordes tous des bienfaits.” “Hachem, je 
T’aime.” Tout ceci est inclus dans le terme Hodou et dans notre obligation 
d’embellir Hachem.

Exercices matinaux

Vous savez désormais pourquoi לַה׳  est la première louange de הוֹדוּ 
notre prière quotidienne. Dans le rite ashkénaze, nous disons d’abord 
Baroukh Chéamar en guise d’introduction. Mais c’est le début des prières, 
car הוֹדוּ לַה׳, fait référence à notre rôle dans ce monde.

Dès demain matin, entraînez-vous. לַה׳  Vous dites : “Rendez !הוֹדוּ 
hommage à Hachem ! Élevez-Le très haut ! Faites-en le centre de votre 
vie.” Répétez-le plusieurs fois. Hodou LaHachem. Je Te remercie, Hachem!

Puis nous poursuivons : ֹמו שְׁ בִּ  Proclamez Son Nom. Faites-le – קִרְאוּ 
savoir à tout le monde. ים עֲלִילוֹתָיו  Publiez parmi les nations Ses – הוֹדִיעוּ בָעַמִּ
hauts-faits.

À qui nous adressons-nous ?

Il est de notre devoir de le transmettre au monde, mais vous devez 
d’abord en faire part aux Juifs. Et vous devez commencer par vous-
mêmes, car vous êtes généralement bien endormi.

Ainsi, lorsque vous récitez hodou, pensez d’abord que vous vous 
parlez à vous-même. Vous le dites à voix haute pour bien l’entendre. 
Ensuite, vous êtes prêts à parler également à d’autres Juifs. Et en vérité, 
si c’était possible, nous communiquerions aussi cette idée au reste du 
monde. Mais le monde est mêlé au mensonge, aux imitations de la vérité, 
et si vous commencez à leur parler de Hachem, chacun sortira sa propre 
idole. Nous en sommes donc empêchés, mais nous devons au moins 
ressentir que c’est notre devoir.



Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 5

C’est sans fin

Compte tenu de cette obligation de Hodou laHachem, de anvéhou, 
nous prions beaucoup. Je me souviens d’une remarque d’un non-Juif qui 
vivait juste à côté de la première synagogue que je fréquentais. Il dit un 
jour à sa fille, alors que nous allions à la synagogue pour la prière de 
Min’ha : “Que font ces Juifs ? Toute la journée, ils font des allers-retours à 
la synagogue. Ils ne finissent jamais de prier ?!”

Réponse : non, nous ne finissons jamais de prier. Savez-vous 
pourquoi ? Car nous avons fait la promesse d’exalter Hachem, et notre 
peuple accomplit cette promesse.

Les gardiens du serment d’autrefois

De ce fait, ne déplorons pas le temps consacré en prières ou à 
réciter des Téhilim. Vous savez, les Juifs d’autrefois, qui n’étaient pas 
érudits, consacraient toute la journée à réciter des Téhilim. Ils ne 
perdaient aucun temps.

Mais il ne s’agit pas de marmonner les mots, ce qui serait un 
accomplissement limité. Notre promesse s’accomplit lorsque la récitation 
des Téhilim s’accompagne d’une certaine concentration de l’esprit, de 
l’intention de : ּוְאֶנְוֵהו.

J’ai connu un homme de cette trempe en Europe. C’était un vieux 
cocher, un conducteur de charrette, qui portait toujours sous sa ceinture 
un livre de Téhilim qu’il avait relié lui-même avec du cuir. Dès qu’il avait 
un moment de libre, il entrait dans la yéchiva de Slabodka, s’asseyait au 
dernier rang et sortait ses Téhilim. Il récitait les Téhilim avec plaisir, il 
prenait plaisir aux paroles de louanges qu’il adressait à Hachem.

Mais il n’était pas le seul. Les anciens cochers récitaient les Téhilim 
toute la journée lorsqu’ils conduisaient leur charrette. Et la nuit aussi, ils 
continuaient par cœur. Il est remarquable de produire de tels individus. 
Car tel est le Juif ; qu’il soit cocher ou homme d’affaires, nous avons tous 
prêté serment à la mer des Joncs.

Les gardiens du serment modernes

Mais qui a besoin de cette preuve du Juif d’autrefois ?! Je connais 
une femme qui a sur son frigo une inscription : Hodou LaHachem ! 
Élevons Hachem. C’est remarquable ! Lorsqu’elle s’approche du frigo, elle 
voit l’inscription et se remémore la promesse.



6 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h

Elle prend ainsi l’habitude de louer continuellement Hachem dans 
son foyer. Une mère dit à ses jeunes enfants : “Les enfants, il pleut 
dehors, c’est beau ! La pluie est merveilleuse, elle nous apporte toutes les 
bonnes choses à manger. Sans pluie, vous ne pourriez pas manger.”

Un père est assis à table en semaine, et dit à ses enfants : “Les 
enfants, disons ensemble : Nous T’aimons Hachem, pour nous avoir 
donné un si bon repas. Hodou LaHachem ! N’est-il pas plaisant de le 
manger ? Disons ainsi tous ensemble : Nous Te remercions, Hachem.”

“Dis-le, mon fils. N’aie pas honte. De quoi as-tu honte ? Tu devrais 
être fier. Tu as dit aujourd’hui Az Yachir, et maintenant, tu peux 
l’accomplir. Rehausse Hachem !”

Tel est notre rôle. Il ne s’agit pas simplement d’une obligation 
nationale. Vous ne pouvez pas vous appuyer sur votre voisin ou sur le 
reste du peuple dans ce domaine. Ce serment incombe à chaque individu 
וְאַנְוֵהוּ : קֵלִי   Je vais L’embellir ! Je L’embellirai en parlant de Sa“ – זֶה 
grandeur.” C’est la promesse faite lors de l’ouverture de la mer des Joncs.

Deuxième partie : Nous embellir
Moi et Lui

Cette explication de : “C’est mon D.ieu et je L’embellirai” est véridique 
et constitue le sens littéral, mais penchons-nous néanmoins sur le 
commentaire d’Abba Chaoul à ce sujet. Abba Chaoul était un expert du 
commentaire de la Torah et il donne une tournure différente à ces mots.

אוּל אוֹמֵר א שָׁ  Abba Chaoul dit : que signifie anvéhou ? Il l’explique – אַבָּ
ainsi : ּאַנְוֵהו peut se lire אֲנִי וְהוּא – “Moi et Lui.” C’est comme un jeu de mots 
: “Moi et Lui”; en d’autres termes : “Je vais Lui ressembler.”

Il donne un exemple pour nous aider à comprendre: ֹלו דּוֹמֶה  – הָוֵי 
Soyez similaires à Lui dans ses traits de caractère ; מָה הוּא חַנּוּן וְרַחוּם – Tout 
comme Il est aimable et compatissant, ה הֱיֵה חַנּוּן וְרַחוּם  Hanoun vient‘ – אַף אַתָּ
du terme ‘hen (grâce) ou ‘hinam ; les deux sont le même terme. Hachem 
agit gracieusement, même si vous ne le méritez pas, Il agit dans votre 
intérêt, car vous trouvez grâce à Ses yeux, bé’hinam, gracieusement. Tout 
comme Il agit ainsi, אֲנִי וְהוּא, je vais L’imiter. C’est le serment : Anvéhou : 
Ani véHou.



Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 7

Lorsque le drouch est le pchat

La plupart des hommes, lorsqu’ils étudient cette Guémara, estiment 
que ce n’est pas le véritable pchat. Ils pensent que le sens littéral est celui 
de glorifier Hachem et que Abba Chaoul propose un autre sens, un drach. 
Il s’éloigne du sens premier et injecte une toute nouvelle idée dans ces 
termes : “Je vais devenir comme Lui.”

Or, initiez-vous à un principe général sur les propos de nos Maîtres. 
Dans la plupart des cas, leur drach est, en réalité, une perspective plus 
profonde sur le simple pchat. Ainsi, si vous analysez plus profondément 
le sens littéral, vous découvrez qu’il renferme l’analyse d’Abba Chaoul. Il 
ne renonce pas au sens premier de “magnifier Hachem” ; mais il apporte 
un éclairage plus subtil au sens originel.

L’imitation est une flatterie

La nature humaine veut que lorsque vous admirez quelqu’un, vous 
avez tendance à l’imiter. Dans la vie de tous les jours, nous observons les 
pauvres tenter d’imiter les riches. Ils font ce qu’ils peuvent pour 
ressembler à ceux qu’ils admirent.

Si une star du cinéma coiffe ses cheveux d’une certaine manière, 
dans la rue, vous découvrez cent garçons avec la même coupe de 
cheveux. S’il porte un certain type de pantalons, tous les garçons veulent 
l’imiter et portent ces mêmes pantalons.

Quelle en est la signification ? Au sens premier : toute personne qui 
a un modèle tend à l’imiter. Ceux qui fréquentent les salles de cinéma 
admirent ces stars du cinéma et font tout pour les imiter. Ils s’habillent 
comme elles, se coiffent comme elles et parlent comme elles. Telle est la 
nature humaine : l’homme imite ce qu’il admire.

Des Shirley juives

Ils nomment parfois leurs enfants d’après ces stars. Il y a cinquante 
ans, en Amérique, toutes les filles juives se nommaient Shirley. Assis à 
côté de la fenêtre, toute la journée, j’entendais dans la rue : “Shirley.” On 
aurait dit que tout le monde s’appelait Shirley.

À cette époque, il y avait une actrice nommée Shirley, et, de ce fait, 
dans tout le pays, des femmes rentraient chez elle du cinéma et 
annonçaient à leur mari que lorsqu’elles auraient une fille, elles auraient 
l’honneur de la nommer au nom de cette actrice. Ce nom ne leur plaisait 



8 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h

pas particulièrement, mais elles étaient tellement éprises de Shirley 
qu’elles voulaient une fille comme elle.

Des bords de chapeaux

Dans le même ordre d’idées, chez les Juifs religieux aussi, on imite 
des hommes de plus haut niveau. Vous voyez tous les hommes de la 
mouvance Loubavitch porter leur chapeau avec un bord tourné vers le 
bas. Pourquoi ? Car le Rabbi porte le bord de son chapeau rabattu vers le 
bas. Leur Rabbi porte un chapeau avec le bord rabattu sur l’avant, donc 
tous les ‘Hassidim suivent la même mode.

Ce n’est pas propre aux Loubavitch. Tous les ‘Hassidim tentent de 
ressembler à leur Rabbi, partout. C’est l’une des grandes caractéristiques 
des ‘Hassidim. Chaque ‘Hassid tente de ressembler à un Talmid ‘Hakham 
ou à un Rabbi. Au début de la création du mouvement de la ‘Hassidout, 
tous les disciples étaient habillés comme leur Rabbi. Il ne s’agissait pas de 
prétendre être quelqu’un d’autre, mais c’était par admiration pour leur 
Rabbi. C’est un compliment pour leur Rabbi. Si vous aimez votre Rabbi, 
vous désirez lui ressembler.

Chauffeurs de camion Satmar

Prenons un chauffeur de camion qui livre du lait dans les magasins. 
Il n’est pas un lamdan, ni un grand tsadik. Il descend du camion et je vois 
qu’il ressemble à un Rabbi ‘hassidique. Vous voyez cette scène 
constamment. Qu’est-ce que cela signifie ? Un Rabbi ‘hassidique qui 
conduit un camion ? Non, ce n’est pas un Rabbi qui est conducteur de 
camion. C’est un camionneur qui s’évertue à ressembler à un Rabbi, car 
c’est son idéal ; c’est celui qu’il admire.

Et c’est le plus grand compliment que vous puissiez donner à 
quelqu’un. Si vous découvrez quelqu’un qui vous imite, qui s’habille 
comme vous et adopte vos manières, sachez que c’est un très grand 
compliment. Le fait que quelqu’un vous considère digne d’être imité est 
la preuve qu’il vous admire. Il vous rend remarquable.

Un peuple d’imitateurs

Ainsi, Abba Chaoul nous dit : “Tu veux glorifier Hachem ? Tu veux 
accomplir ta promesse de véanvéhou, de L’embellir et de Le magnifier ? 
Le meilleur moyen est ani véHou ! Je vais Lui ressembler. Si vous aspirez 
à glorifier Hachem, si vous désirez L’embellir davantage, prouvez alors 



Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 9

que vous appréciez Ses voies et appliquez-les à votre existence ; car il n’y 
a pas de plus grand compliment que celui d’imiter quelqu’un.

D’après Abba Chaoul, c’est le pchat simple de véanvéhou. Le sens de 
“Je vais L’embellir” est encore présent. Mais comment m’y prendre ? 
Comment vais-je Le glorifier ? Je vais chanter Ses louanges ? Bien 
entendu. Je viendrai à la synagogue à temps et réciterai les psouké 
dézimra ? Absolument. J’évoquerai auprès de ma famille Sa grandeur ? 
Cela va de soi.

Mais il existe une dimension qui dépasse cela. Ani Véhou : je vais 
tenter de L’imiter. Si vous désirez véritablement glorifier Hachem, vous le 
pouvez en imitant Ses voies et en les appliquant à votre propre existence. 
C’est plus percutant que toutes les paroles de l’univers. En m’évertuant à 
L’imiter, en imitant toutes Ses midot, tous les traits de caractère 
décrivant Hachem dans la Torah, je Le glorifie.

Imiter les babouins
Et le peuple juif s’y consacra ! Flavius Joseph en est témoin. Flavius 

Joseph, qui n’était pas un grand orateur, a compris ce principe. “Nous 
avons un D.ieu parfait, écrit-il, et, de ce fait, notre peuple suit Ses attitudes.”

Il parle des nations du monde et affirme que leurs divinités 
possèdent tous les vices et que ceux qui les vénèrent ont adopté ces 
vices. “Les Égyptiens vénéraient le babouin, dit-il, et, de ce fait, tout le 
peuple en Égypte devait imiter le babouin. Le peuple vient s’incliner 
devant lui et rapidement, ils se mettent à agir comme des babouins.” 
Vous devenez comme votre divinité ; telle est la nature humaine.

Il évoque également les divinités des Grecs. Leurs divinités étaient 
jalouses les unes des autres et s’emparaient des épouses des autres. L’un 
d’eux avait un concubin, un harem de concubines. Et de ce fait, ces 
divinités vénérées par les Grecs devinrent le modèle du peuple grec. Ils 
admiraient leurs divinités et naturellement, ils commencèrent à adopter 
leurs manières. Vous comprenez ce qui se passe lorsque les non-Juifs 
imitent leurs dieux.

Promesses faites, promesses tenues
Mais, poursuit Flavius Joseph, le peuple juif a le D.ieu parfait, doté 

de toutes les qualités exceptionnelles, les qualités les plus parfaites. Et 
comme c’était une nation, ils voulaient respecter le serment qu’ils avaient 
prêté – même si ce n’est pas facile. Imiter la perfection n’est pas aisé ; ce 



10 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h

n’est pas aussi facile que de ressembler à un babouin ou un dieu avec un 
harem – mais c’est un peuple qui a toujours tenté d’imiter Hachem dans 
le but de Le glorifier. Nous ferons tout pour nous parfaire, pour 
accomplir ce que nous avons promis : Tu es si élevé à nos yeux, que notre 
plus grand désir est de Te ressembler !

Il est remarquable pour un historien tel que Flavius Joseph de faire 
une telle déclaration. Mais c’était un idéal très connu parmi le peuple juif: 
Il est l’Être le plus parfait et je cherche autant que possible à Lui 
ressembler.

Vieux Juifs, nouvelles anciennes

Malheureusement, un grand nombre de Juifs aujourd’hui, même 
orthodoxes, n’ont jamais entendu parler de cela. Ils ont quelques notions 
sur le bon caractère, du tikoun hamidot, le travail sur soi, mais ils ne 
comprennent pas à quel point c’est essentiel. Mais le Juif ancien savait 
que c’était un idéal d’étudier les voies de Hachem et de s’évertuer à 
L’imiter, car c’est le meilleur moyen de Le rendre remarquable.

Pour nos esprits contemporains, c’est une idée extrêmement 
lointaine, qui semble impraticable pour nos esprits. Même les hommes 
les plus religieux sont très éloignés d’un tel idéal, de tenter d’imiter 
Hachem, de Lui ressembler.

En effet, nous avons une image floue de Hachem. Comme le 
prophète Yirmiyahou l’indique : פִיהֶם ה בְּ  ,Tu es près de leur bouche– קָרוֹב אַתָּ
לְיוֹתֵיהֶם מִכִּ  .mais Tu es loin de leur intérieur, de leur esprit (12:2) – וְרָחוֹק 
Nous devons admettre que nous ne pensons pas beaucoup à Hachem. 
Vous pouvez vous tester : pendant la journée, combien de fois marquez-
vous une pause pour méditer sur Hachem ? Certainement pas beaucoup.

Nous avons donc un travail qui nous attend ; nous montrer à la 
hauteur de cet idéal, ce rôle national que nos ancêtres ont accepté, 
lorsqu’ils se sont tenus au bord de la mer des Joncs et ont déclaré à 
l’unisson : “ּוְאַנְוֵהו קֵלִי   Nous sommes tellement remplis de !זֶה 
reconnaissance, Hachem, que nous nous engageons pour l’éternité, à 
embellir et à glorifier Ton Nom.”



Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 11

Troisième partie : Nous changer
Garder le serment

Nous commençons à entrevoir combien il est vital et urgent de 
transformer notre personnalité en imitant les voies parfaites de Hachem. 
Bien entendu, vous devez vous y mettre si vous voulez réussir dans ce 
monde ; même un Irlandais doit tenter de modifier son caractère s’il veut 
réussir sa vie.

Mais ce n’est pas notre sujet, ou plutôt notre sujet est bien plus 
vaste, car c’est aussi une question de ben adam laMakom, de notre 
relation à D.ieu. Car pour le peuple d’Israël, parfaire son caractère ne se 
réduit pas à garder son épouse ou son travail ; il s’agit de garder un 
serment – nous respectons le serment pris à l’égard de Hachem au Yam 
Souf. Nous avons fait la promesse de travailler toute notre vie sur le 
projet de L’imiter !

C’est pourquoi le sujet de la transformation du caractère parmi les 
Juifs est l’une des formes principales d’avodat Hachem. Car adopter une 
infime mesure des midot de Hachem est le moyen le plus vertueux 
d’embellir et de glorifier Hachem.

Chants à la synagogue
Voici un homme qui se rend à la synagogue pour la prière du matin 

pour entonner les louanges de Hachem. Il dit Az yachir à voix haute. Il se 
balance et loue Hachem : “ּזֶה קֵלִי וְאַנְוֵהו – C’est mon D.ieu et je L’embellirai.” 
Il le récite aussi avec une mélodie particulière. Il chante les mots.

Et ce doit être réalisé de cette manière ! Il n’est pas dit : ה ר מֹשֶׁ  .אָז שָׁ
Nos Maîtres affirment : נֶאֱמַר ר לאֹ  א ; Il n’est pas dit qu’ils chantent – שָׁ  אֶלָּ
יר  il est dit : “Ils chanteront”. Tu nous as sauvés de la destruction ce יָשִׁ
jour-là et ce fut une expérience tellement exaltante que nous ne 
cesserons jamais de chanter à ce sujet. ּוְאַנְוֵהו קֵלִי   Nous promettons – זֶה 
d’entonner Tes louanges à tout jamais. Et cet homme à la synagogue 
l’accomplit. Excellent !

Mais que se passe-t-il après la prière ? Il rentre à la maison et est 
frustré. “Où est mon petit-déjeuner ?!” Il est impatient. Il est en colère.

Ah ! Cet homme ne loue pas vraiment Hachem, ou pas de manière 
suffisante. Car il ne doit pas oublier l’enseignement d’Abba Chaoul. Vous 
savez comment réellement louer Hachem et Le glorifier véritablement ? 



12 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h

Lorsque vous rentrez à la maison de la synagogue et vous L’imitez. Lorsque, 
toute la journée, dans toutes vos interactions avec les autres, vous vous 
efforcez de Lui ressembler. C’est ce que vous avez dit à la synagogue : 
“C’est mon D.ieu et je Le rendrai remarquable en imitant Ses voies.”

Imiter la patience
Cet homme, de retour de la synagogue, réfléchit : “Qu’est-ce que je 

sais sur Hachem ? Je sais qu’Il est un Erekh Apayim, Il est lent à la colère.” 
Certains énoncent ces mots dans le Ta’hanoun : יִם אַפַּ  Il est très – אֶרֶךְ 
patient.

La patience est l’une des midot remarquables de Hachem. Comment 
je le sais ? Notre existence en est la preuve. S’Il n’avait pas fait preuve de 
patience à notre égard, nous ne serions plus en vie aujourd’hui. Il nous 
offre constamment une nouvelle chance, l’une après l’autre. “Il est ְאֶרֶך 
יִם יִם et de ce fait, je dois également être אַפַּ  Tout comme Hachem .אֶרֶךְ אַפַּ
est patient avec les hommes, il me faut aussi manifester de la patience 
envers les autres.”

Ah ! C’est ּוְאַנְוֵהו – Je Le loue ; c’est la plus grande louange de Hachem. 
Réciter des louanges se réduit parfois à des mots que vous prononcez et 
qui n’ont aucun sens. Mais l’imitation est un véritable éloge, un vrai 
compliment, qui vaut toutes les paroles du monde.

La patience dans le mariage
Prenons un homme qui se marie et s’attend à avoir une épouse 

toute de miel. Mais il découvre que ce n’est pas le cas. Elle l’importune 
parfois. Imaginons qu’elle bavarde beaucoup : c’est une femme, qui veut 
parler. Il se remémore alors Celui à qui il doit ressembler et s’entraîne à 
être patient. Il est silencieux, il l’écoute et sourit.

Une femme doit également être patiente avec son mari. Il est 
parfois borné. Elle ne se rend pas compte que tous les maris sont bornés, 
donc elle le regarde et se dit : “Que vais-je faire avec lui ? On dirait un 
taureau têtu. Il m’énerve vraiment.”

Puis elle se rappelle ce principe ; Ani véHou : je vais ressembler à 
Hachem. Je vais me retenir, garder la bouche close et être patiente. Et je 
vais lui préparer un bon dîner.

La patience partout
C’est un gros travail. Vous vous entraînez à être patient avec tout le 

monde. Si vous êtes un Rebbe et que le yetser hara veut vous pousser à 



Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 13

jeter un élève dehors, retenez-vous et faites preuve de patience. Pareil si 
vous avez un client difficile dans votre magasin, vous vous rappelez ceci : 
“Rav Miller a dit un mot à ce sujet, sur l’idée d’imiter Hachem en nous 
entraînant à la patience.” Puis agissez.

Je reçois de nombreux appels de parents à propos de leurs enfants. 
Un enfant refuse d’écouter. Le parent perd patience et parfois, il cesse 
d’exercer son influence sur l’enfant. Je leur dis : “Entraînez-vous à être 
patient. Il vous arrive parfois de ne pas écouter et Hachem est patient 
avec vous. Alors imitez-Le. N’abandonnez pas. Continuez à parler à votre 
enfant. C’est un être humain. Cela produit un effet sur lui. Persistez et, 
tôt ou tard, vous constaterez des résultats. Même au client le plus 
exigeant, continuez à parler. Caressez votre enfant lorsque vous lui 
parlez. Il vous écoutera un peu. La prochaine fois peut-être, il absorbera 
quelque chose et tôt ou tard, vos paroles pénétreront dans son cœur.”

Treize grands traités

J’ai mentionné la patience, mais ce n’est qu’un exemple. L’étude des 
voies de Hachem est un vaste sujet. Et il vous appartient de l’étudier, car 
impossible de s’y initier sans l’étudier. Il vous faut consulter la Torah à cet 
effet.

Lorsque Moché Rabbénou demanda à Hachem : ָרָכֶיך דְּ – הַרְאֵנִי נָא אֶת 
Daigne me révéler Tes voies, Hachem nomma treize attributs. Erekh 
Apayim est le quatrième sur la liste, mais il y en a d’autres : Hachem Kel 
Ra’houm (miséricordieux), ‘Hanoun (compatissant), Rav ‘Hessed (plein de 
bonté), etc.

C’est écrit dans le ‘Houmach et il est donc facile de l’appliquer. Un 
verset du ‘Houmach dit ceci : ָצִיוִתֶיך ר  אֲשֶׁ כַּ  tu dois procéder à – וְזָבַחְתָּ 
l’abattage comme Je te l’ai prescrit. Pouvez-vous devenir un chokhet 
(abatteur rituel) sur la base de la connaissance de ce verset ? Non, bien 
entendu. Vous devez étudier tout un chapitre du traité de ‘Houlin. Et 
même si vous connaissez ce traité, vous ne pouvez devenir en aucune 
façon chokhet. Vous devez connaître Yoré Déa et les lois de la Chékhita 
(abattage rituel).

De ce fait, s’il existe treize midot – voire plus – il faut beaucoup 
étudier pour imiter les voies de Hachem. Lorsque j’étais élève à Slabodka, 
Rav Avraham Grodzinsky, qui était alors directeur, traita pendant tout un 
hiver des treize midot et chaque session, il parlait pendant une heure et 



14 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h

demie. Et détrompez-vous, il n’a pas couvert tout le sujet. L’idée était de 
nous donner des notions, mais, en réalité, il s’agit de treize traités.

Le programme du Anvéhou
Et dès lors que vous commencez à observer Ses voies, élaborez un 

plan sur la manière de les mettre en pratique : quand et comment les 
appliquer. Il existe des conseils à ce sujet, des scénarios et des stratégies. 
Vous devez peut-être trouver des enseignants. Il existe de nombreux 
ouvrages disponibles qui peuvent vous renseigner. Entre autres : Tomer 
Déborah, ‘Hechbon Hanéfech, Or’hot Tsadikim, etc.

J’ai le souvenir qu’à la yéchiva de Slabodka, ces ouvrages étaient 
étudiés. Pareil dans les yéchivot en Europe, ces ouvrages étaient 
largement étudiés, à raison d’une session d’une demi-heure quotidienne 
de moussar. On plaçait ces livres de moussar sur la table et chaque élève 
choisissait celui qui l’intéressait. Parmi ces ouvrages se trouvait le Tomer 
Déborah, un livre qui traite en détail de ce sujet. Des générations de 
jeunes hommes idéalistes ont étudié ces ouvrages et, dans une certaine 
mesure, en ont profité.

Et aujourd’hui, vous pouvez les trouver aussi dans votre langue 
maternelle. Il est évident que tout le monde en profiterait s’ils étaient 
introduits dans le cursus des yéchivot et des Beth Yaakov aujourd’hui. 
C’est une évidence. Et si vous avez déjà quitté la yéchiva, vous devez 
certainement introduire cette étude dans votre vie. Nous y sommes 
tenus suite au serment. Du temps, de la pratique et des efforts sont 
nécessaires, mais c’est compris dans notre promesse.

La biographie de Benjamin
C’est une bonne idée d’élaborer un plan, un calendrier pour ce 

programme, qui ne doit pas être livré au hasard. Sachez que Benjamin 
Franklin l’a fait. Benjamin Franklin n’était pas un juste, mais dans un 
certain domaine de sa vie, il peut nous servir d’exemple, car il consacra 
beaucoup de temps à l’introspection. Il fabriqua un calendrier, sur lequel 
il inscrivit certaines attitudes qu’il désirait cultiver, comme la patience, 
l’humilité, la retenue dans le langage, etc.

Benjamin Franklin ne cherchait pas à imiter Hachem. Mais il voulait 
réussir sa vie et il identifia treize vertus qui pourraient l’aider à réussir à 
son poste d’homme d’État et à devenir populaire. Il mit en place un système 
de travail d’une attitude par semaine : il élabora un calendrier qu’il divisa 



Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 15

en quatre périodes sur l’année. Au terme de l’année, il avait répété les 
treize traits de caractère quatre fois. Pendant treize semaines, quatre fois 
par an, il s’évertuait à penser et à s’entraîner à acquérir ces vertus.

Vous voyez donc ici l’exemple de personnes sensées, même non-
juives, lehavdil, qui ont effectué un travail sur eux et ont acquis la 
prudence ; ils ont acquis l’habileté de gérer avec succès les relations 
interpersonnelles.

Mieux que Benjamin
Mais ce n’est encore rien. Lorsque vous prenez connaissance d’une 

telle histoire, votre obligation est d’autant plus grande, car un Juif de 
Torah peut acquérir encore bien davantage que Benjamin Franklin, 
lorsqu’il réserve du temps pour un tel projet. Un Juif qui suit cette voie 
dans la vie progresse et devient bien plus remarquable que le meilleur 
non-Juif, car il ne se prépare pas simplement à une vie réussie dans ce 
monde, pour s’entendre avec les autres. Son action dépasse largement ce 
cadre, car il accomplit ce grand serment prêté par nos ancêtres au mont 
Sinaï, de : ּזֶה קֵלִי וְאַנְוֵהו – c’est mon D.ieu et je vais Le glorifier.

Ce serment est très important et le peuple juif, tout au long de son 
histoire, s’est évertué à l’appliquer. “Nous sommes en vie grâce à Toi, 
Hachem, et nous promettons de consacrer nos jours à Te glorifier dans 
ce monde.” Ainsi, nous chanterons Tes louanges continuellement ! ּהוֹדו 
ים עֲלִילוֹתָיו מוֹ הוֹדִיעוּ בָעַמִּ שְׁ ם קִרְאוּ בִּ ׁ  Nous tentons de mettre Hachem en – לַהַשֵּ
avant dans nos vies et celle des autres. Nous enseignons l’existence de 
Hachem aux jeunes enfants. Ceux-ci doivent savoir que Hachem leur 
donne du pain. Il leur donne de la glace et des bonbons. “Hachem t’a 
donné les bonbons”, lui disons-nous. Nous devons aussi nous le répéter à 
nous-mêmes !

Mais surtout, ne perdons jamais de vue l’enseignement d’Abba 
Chaoul. Nous avons juré ce jour-là. “Ani Véhou : Nous allons Te 
ressembler !” C’est la plus belle louange de Hachem ! Nous allons tenter 
de notre mieux, au niveau humain, d’imiter Ses qualités parfaites et de 
Lui ressembler.

Passez un excellent Chabbath !



16 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de 
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le 

soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent à rapprocher 
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dès maintenant !

En pratique

Accomplir le serment du salut

Lorsque notre peuple a été sauvé de la destruction 
au Yam Souf, nous avons chanté avec enthousiasme. 
Et nous avons accepté un serment de : Anvéhou : je 
vais Le glorifier. Nous Le glorifions en Le louant en 
tout temps, à toute personne disposée à écouter, 
mais surtout à nous-mêmes. Cette semaine, bli 
néder, je choisirai un passage des psouké Dézimra à 
réciter lentement, avec l’intention d’accomplir ce 
serment.

Et comme la forme la plus élevée de véanvéhou 
consiste à imiter les voies de Hachem, cette semaine, 
bli néder, je consacrerai deux minutes par jour à 
étudier l’une des voies de Hachem, à penser et à 
planifier la manière de L’imiter dans ma vie.

Contribuez à diffuser ce 
sentiment aux Juifs du 

monde entier.

Vous vous sentez inspiré et stimulé ?

https://torahbox.com/8Vb3


