
Paracha Yitro

Pour s’abonner et le recevoir par email: francais@torasavigdor.org

Pour les sponsorisations ou toutes autres demandes d’informations: 

taeurope@torasavigdor.org

Nous remercions nos aimables sponsors de nous avoir permis 
de reprendre la traduction avec de nouveaux textes.  

Offert par un donateur anonyme afin de diffuser la lumière 
de la Torah du Rav Miller dans le monde !

Vous pouvez en imprimer quelques exemplaires et les disposer dans votre choule ou dans 
les commerces de votre quartier, etc. Pensez également à les envoyer par e-mail à vos amis, 

en soulignant combien cette lecture vous enrichit.

Réfoua chéléma véméhira 
à Rav Ron Moché ben Aviva

Torat Avigdor

Bien au-delà du devoir

יִתְרוֹ

Leilou nichmat 
claude hai ben daia barouch 

Roch hodech iyar 5780 

« Pour la protection du Peuple D’Israel »  
« Pour la guerison complete et rapide de Yehouda Ben Hai

et Rav Israel Ben Rachel »

Merci beaucoup et Chabbath Chalom
Faites passer le mot et bonne lecture !



2 Torat Avigdor : Paracha Yitro

ת יִתְרוֹ רָשַׁ פָּ

Première partie: Au-delà de la limite
La Torah de Yitro

Lorsque Yitro rendit visite à son gendre, Moché Rabbénou, il lui 
suggéra diverses idées sur le choix de juges et sur l’enseignement au 
peuple. Il lui conseilla, entre autres, ce qui suit: “ּרֶךְ יֵלְכוּ בָה – וְהוֹדַעְתָּ לָהֶם אֶת הַדֶּ
Instruis-les de la voie qu’ils ont à suivre, וּן יַֽעֲשֽׂ ר  אֲשֶׁ ה  עֲשֶׂ ֽ מַּ הַֽ  et de la – וְאֶת 
conduite qu’ils doivent tenir (Chemot 18:20).

Clarifions tout de suite que ces propos ne sont pas simplement ceux 
de Yitro ; Hachem a accordé à cet homme le privilège de prononcer des 
paroles de Torah. La raison de son mérite est un sujet à part ; mais ce sont 
des paroles de Torah, que nous étudions en tant que telles, exactement 
comme tout autre verset.

“Instruis-les de la voie qu’ils ont à suivre” signifie qu’il existe un dérekh, 
un mode de vie particulier, une manière de penser, des attitudes et 
conduites que le peuple juif doit être guidé à suivre ; une voie différente de 
celle des autres nations. Nous ne suivons pas la même voie que les Italiens 
ou les Américains, par exemple.

avec

R' Avigdor Miller Zt"l
D'après ses livres et cassettes et les écrits de ses élèves 

Bien au-delà du devoir

Table des matières
Première partie: Au-delà de la limite

Deuxième partie: Au-delà des lois
Troisième partie: Au-delà de la nature



Torat Avigdor : Paracha Yitro 3

La Torah de Volozyne
Il y a plus de soixante ans, l’un de mes maîtres étudiait le traité de 

Nédarim avec nous. C’était un grand érudit en Torah, ancien élève de la 
yéchiva de Volozyne. Un jour, nous nous sommes arrêtés sur le passage 
suivant de la Michna: …לְמִידֵי חֲכָמִים תַּ רֶךְ   c’est la voie d’un érudit en Torah – דֶּ
(Nédarim 10:4). Il était question d’une certaine halakha: si des érudits en 
Torah cherchent à déterminer si leur épouse ou leurs filles ont pris des 
nédarim, des vœux, ils disposent d’une méthode pour enquêter.

Mais mon maître de l’époque – puisse-t-il être béni pour toute 
éternité dans le Gan Eden – a tenu à s’arrêter et a déclaré: “לְמִידֵי חֲכָמִים רֶךְ תַּ  דֶּ
– Nous voyons que les talmidé ‘hakhamim suivent une voie différente des 
autres. Ils doivent adopter un dérekh, suivre une certaine voie.” Et il fit tout 
un développement sur le dérekh des érudits en Torah ; une manière de 
penser et d’agir différente de celle des non talmidé-’hakhamim.

Une voie nationale
J’ai oublié la Torah, les halakhot et les discussions talmudiques 

enseignées par cet enseignant, qui remonte à soixante ans. Mais je me 
souviens, jusqu’à aujourd’hui, de son explication sur le mode de vie qui 
caractérise le talmid ‘hakham. J’en fus vivement impressionné. Et l’idée est 
similaire ici: le peuple juif, nous dit la Torah, a une voie différente de celle 
du reste de l’humanité, une voie unique dans l’histoire.

Ainsi, Hachem s’exprime au sujet de notre patriarche Avraham ; Il le 
loue pour sa fidélité et Il dit: “Je te choisis, car Je suis persuadé que tu 
enseigneras à tes enfants  רֶךְ ה׳ מְרוּ דֶּ  à garder la voie de Hachem (Béréchit – וְשָׁ
18:19). Il existe donc une voie particulière, la voie du Juif, la voie de Hachem. 
Notre perspective sur le monde et notre manière de vivre dans le monde 
est unique.

Une voie unique
Décrire cette voie n’est pas notre sujet de ce soir. Mais nous avons 

une mission dans ce monde et pour l’accomplir, nous ne pouvons pas 
emprunter la voie des nations. La mode ou les attitudes de notre époque ne 
nous intéressent pas, car nous voyageons dans une certaine direction – une 
voie vers le Olam Haba, le monde futur – tandis que tous les autres 
avancent dans la direction opposée.

C’est la première remarque de Yitro: “C’est ton rôle, Moché, 
d’enseigner au peuple qu’il existe une certaine voie dans la vie, que le Juif 



4 Torat Avigdor : Paracha Yitro

est tenu de suivre.” Et Moché n’est pas le seul, les dirigeants doivent 
enseigner ce principe à tout le monde. Les pères doivent instruire leurs 
enfants et les maîtres, leurs élèves. Même entre nous: vous devez me 
l’enseigner et vice-versa. C’est la première condition: savoir que nous 
possédons notre propre voie, notre mission propre dans ce monde.

Au-delà du dérekh
Mais ensuite, Yitro ajoute un autre élément: וּן ר יַֽעֲשֽׂ ה אֲשֶׁ עֲשֶׂ ֽ מַּ  Et – וְאֶת הַֽ

tu dois aussi leur enseigner les actes qu’ils doivent effectuer”, c’est-à-dire 
que nous ne sommes pas uniquement un peuple de “voies, d’idées.” C’est le 
point de départ, mais il ne suffit pas de débiter de nobles platitudes, à 
l’instar de certains groupes de Juifs, qui parlent d’idéaux, mais lorsqu’il est 
question de pratique, ils vivent presque comme les non-Juifs.

Un dérekh, une philosophie de vie, ne suffit pas. Le dérekh juif existe, 
absolument, mais il existe aussi des actes juifs, que vous êtes tenus 
d’appliquer.

Vous vivez souvent ce scénario: vous exhortez un Juif à accomplir 
telle ou telle Mitsva, mais il rejette votre offre. “Je suis un Juif de cœur”, 
vous répond-il.

Imaginons ce Juif de cœur partir nager au bord de la mer. Il s’éloigne 
trop du rivage et, soudain, il crie à l’aide. Or, le sauveteur est assis sur la 
plage et observe la scène de loin.

Vous vous précipitez chez le sauveteur: “Un homme se noie !”

Il répond avec nonchalance: “Ah oui?”

Vous insistez: “Tu ne veux pas l’aider?!”

Il répond: “Bien sûr, je veux l’aider. Dans mon cœur, je veux l’aider.”

Des Juifs authentiques
Avec votre cœur, vous ne sauverez personne de la noyade. Et avec 

votre cœur, vous ne serez pas non plus juif. Un Juif respecte le Chabbath, 
autrement ce n’est pas un Juif. S’il ne mange pas Cacher et n’a pas de 
mézouza sur sa porte d’entrée, il ne peut se prétendre juif. Le cœur, le 
dérekh, n’a de sens que s’il s’exprime dans les actions.

En conséquence, il existe deux exhortations générales que Yitro 
suggéra à Moché: le dérekh et le ma’assé, l’action. Tout d’abord, le dérekh, 
suivi par: וּן יַֽעֲשֽׂ ר  ה אֲשֶׁ עֲשֶׂ ֽ מַּ הַֽ  on doit leur enseigner la pratique, qui est – וְאֶת 
primordiale.



Torat Avigdor : Paracha Yitro 5

Les actes et les actions
Tout ce que nous avons dit jusque-là est une introduction au sujet dont 

je voudrais parler ce soir, car dans le traité Baba Métsia (30b), la Guémara cite 
ces propos de Yitro: וּן יַֽעֲשֽׂ ר  אֲשֶׁ ה  עֲשֶׂ ֽ מַּ הַֽ  Et de la conduite qu’ils doivent – אֶת 
tenir et pose une question. Elle relève une redondance: “Vous devez leur 
enseigner la conduite” devrait suffire. Pourquoi cette suite: qu’ils doivent 
appliquer? Il va de soi que les actes correspondent à ce que nous faisons.

Or, la Guémara affirme qu’il s’agit de deux idées distinctes: ה עֲשֶׂ ֽ מַּ  אֶת הַֽ
Instruis-leur de la conduite, ין הַדִּ  désigne les exigences fondamentales – זֶה 
d’un Juif de Torah. Chaque Juif doit être initié aux exigences minimales 
auxquelles chacun est tenu. Chaque Juif, quel que soit sa situation, son 
niveau intellectuel, sa santé ou son âge, a certaines obligations.

C’est: ה עֲשֶׂ ֽ מַּ הַֽ  le minimum que chacun doit effectuer. Chaque Juif ;אֶת 
place une mézouza chez lui, mange Cacher et respecte le Chabbath. De 
même, le Juif s’abstient de porter un vêtement contenant un mélange de 
laine et de lin et ne se rase pas avec un rasoir à lames. Et mille autres règles.

Au-delà du minimum
Mais ensuite, la Torah ajoute une nouvelle obligation: וּן ר יַֽעֲשֽׂ  qu’ils – אֲשֶׁ

doivent respecter, ין וּרַת הַדִּ -en d’autres termes, ils doivent aller au – זוֹ לִפְנִים מִשּׁ
delà de la stricte loi. Ils doivent tout accomplir, absolument, mais c’est 
uniquement le début, le minimum. Vous devez leur enseigner également: 
וּן .de dépasser le minimum, au-delà du devoir ,יַֽעֲשֽׂ

La seconde partie du verset est tout aussi obligatoire que la première 
partie. Tout le monde est tenu d’aller au-delà du minimum. Bien entendu, 
les hommes de haut niveau sont obligés d’en faire davantage, mais personne 
n’a le droit de se dérober à ses responsabilités.

C’est une surprise pour nous. Car on pourrait juger qu’il est 
merveilleux d’aller au-delà du strict minimum. Mais de là à affirmer qu’il 
s’agit d’une obligation, un must?!

Le merveilleux Baal Téchouva
Réponse: absolument ! C’est וּן יַֽעֲשֽׂ ר  אֲשֶׁ ה  עֲשֶׂ ֽ מַּ  Vous devez .הַֽ

entreprendre ה עֲשֶׂ ֽ מַּ  c’est le din, le minimum – puis aller plus loin et –הַֽ
accomplir la suite du verset: וּן ר יַֽעֲשֽׂ .dépasser le minimum – אֲשֶׁ

Vous savez qui peut s’en sortir avec le minimum? Si vous habitez dans 
un lieu dénué de population juive, êtes issu d’une famille d’ignorants, et 
tout autour de vous, vivent des ennemis, qui vous rendent la vie amère. Or, 



6 Torat Avigdor : Paracha Yitro

vous accomplissez néanmoins le minimum: vous respectez le Chabbath, 
vous placez une mézouza, vous faites tout. Très bien, vous obtiendrez une 
grande récompense. En effet, tous vos amis sont en Inde, fument du 
haschich, ou pire encore, vont à l’université et se détruisent. Or, vous vous 
êtes détaché de tout cela et êtes revenu à la Torah et aux mitsvot ! Pour 
vous, le minimum est excellent ! C’est pourquoi, lorsqu’un homme vient du 
monde extérieur et commence à pratiquer les mitsvot, nous en faisons 
toute une histoire. Nous faisons son éloge: “Il est chomer Chabbath ; il 
respecte la Torah. Magnifique !”

Religieux est le minimum
En revanche, affirmer d’un Juif orthodoxe issu d’une communauté 

religieuse qu’il respecte les mitsvot est une humiliation pour lui, car on 
attend bien davantage de sa part.

Êtes-vous satisfait de tenir un foyer Cacher? Jusqu’à il y a cent 
cinquante ans, chaque Juif tenait un foyer strictement Cacher. Pas à mon 
époque – lorsque je vécus en Europe, c’était déjà différent. Mais autrefois, 
environ cinquante ans avant la Première Guerre mondiale, chaque foyer juif 
était Cacher. Et tout le monde portait un nom juif.

De ce fait, nous ne nous félicitons pas de respecter la Torah. C’est le 
minimum. C’est pourquoi Hachem affirme au tout début, avant même le 
don de la Torah, que le peuple doit apprendre la nécessité d’en faire 
davantage que la loi exige. En effet, contrairement à ce que nous pourrions 
penser, le lifnim méchourat hadin n’est pas un acte volontaire. יַעֲשׂוּן ר   – אֲשֶׁ
Votre obligation de le faire, ין וּרַת הַדִּ -évoque la nécessité d’agir au – זוֹ לִפְנִים מִשּׁ
delà du devoir.

C’est une introduction à une vie de Torah: “Pour tous les 
enseignements que vous puisez dans la Torah, dit Hachem, ne vous 
contentez pas d’accomplir les exigences minimales. J’attends de Mon 
peuple d’agir au-delà de ses obligations.”

Deuxième partie: Au-delà des lois
En pratique

Ce sera notre sujet de ce soir –Au-delà du devoir – mais nous devons 
expliquer son sens et son application, qui déroute de nombreuses 
personnes. Comment appliquer le lifnim méchourat hadin?



Torat Avigdor : Paracha Yitro 7

Il existe bien entendu de nombreux moyens. J’aimerais attirer votre 
attention sur une personne ici dans l’assistance qui a agi au-delà du cadre 
de ses fonctions. L’un de nos amis était coincé dans une grosse tempête de 
neige et cet homme s’est donné beaucoup de mal pour manifester son 
intérêt pour un autre Juif en lui prêtant assistance ! C’est inclus dans lifnim 
méchourat hadin, absolument, dépasser le cadre du devoir en faveur d’un 
frère juif. Mais nous allons découvrir ici un domaine totalement différent 
de ce sujet, qui n’est pas suffisamment abordé. Nous mentionnerons 
quelques exemples pour mieux cerner le sujet.

La loi du montant de la porte
La Torah nous demande de placer une mézouza sur le linteau de la porte 

– un parchemin contenant l’inscription de deux paragraphes du Chéma – et 
c’est pourquoi, dans chaque foyer fidèle à la Torah, on trouve des mézouzot 
sur le linteau de la porte. Il vous arrive parfois de dépenser une belle somme 
d’argent sur l’achat d’une mézouza très méhouderet, et parfois une boîte 
onéreuse pour l’y placer. Elle produit une belle impression à l’entrée.

Or, si un Juif place une mézouza, même la plus belle et la plus 
onéreuse, sachez qu’il n’accomplit pas tout ce que la Torah attend de lui ! Il 
se plie au din, à la loi minimale, mais il n’est pas à la hauteur de la Torah!

Les idéaux du Chema
Dans le Chéma, on nous enseigne les principes les plus essentiels 

d’une vie de Torah. Il est question de faire de Hachem notre unique intérêt, 
de L’aimer et de penser à Lui, d’énoncer des propos de Torah et de donner 
notre vie pour Lui, entre autres.

À propos de tous ces idéaux, la Torah dit: ה אֵלֶּ בָרַי  דְּ אֶת  ם  מְתֶּ  – וְשַׂ
Imprimez donc Mes paroles עַל לְבַבְכֶם – dans votre cœur, כֶם  et dans – וְעַל נַפְשְׁ
votre pensée (Devarim 11:18) ; en d’autres termes, imprimez-les dans votre 
esprit et votre caractère. L’un des moyens pour y parvenir consiste à placer 
une mézouza sur le linteau de la porte: ָיתֶך בֵּ מְזוּזוֹת  עַל  ם   Nous .וּכְתַבְתָּ
remarquons immédiatement que la mézouza ne nous est pas donnée à des 
fins décoratives. C’est une exhortation à la réflexion. Afin d’imprimer ces 
principes sur notre cœur et notre esprit, nous sommes tenus de fixer des 
mézouzot sur nos montants de porte.

Satisfaire Hachem
Nous comprenons, bien entendu, que le Sanhédrin vous contraindra 

uniquement à la fixer sur le linteau. Tant que l’homme est prêt à respecter 



8 Torat Avigdor : Paracha Yitro

les lois de la Torah de la manière la plus minimale, le Sanhédrin ne peut pas 
intervenir pour le blâmer. Après tout, la Torah s’adresse à une multitude. 
Tout le monde n’est pas doté de la même intelligence ; pas tout le monde 
n’est capable au même niveau. Donc, si le beth din entre chez vous et 
aperçoit des mézouzot, il ne vous importune pas ; ils sont satisfaits que vous 
respectiez le din.

Mais Hachem n’est pas satisfait ! “Est-ce pour cette raison que Je t’ai 
donné la mitsva?” demande-t-Il. “Uniquement pour la placer sur la porte et 
l’oublier? Je t’ai donné cette mitsva dans le but de te remémorer des 
principes de la Torah. Si tu veux rester un homme qui fonctionne au plus 
bas niveau et se satisfait d’une observance mécanique, alors certainement, 
tu transgresses l’objectif de Ma Torah. Tu ne te plies pas à Ma demande de 
lifnim méchourat hadin que J’attends de ta part.”

Le programme de la mézouza

Nous savons que les hommes sont humains et n’espérons pas qu’ils 
soient des anges. Mais est-ce pour autant que vous pouvez passer devant la 
mézouza, en entrant et en sortant de chez vous, sans réfléchir aux  
enseignements qu’elle renferme? Les leçons sont multiples. Allez-vous vous 
contenter du minimum? Non, la Torah exige plus de notre part.

Élaborez un programme: ouvrez le sidour au Chéma et lisez les deux 
paragraphes figurant sur la mézouza et préparez un plan: “Chaque jour, 
lorsque je passe devant la mézouza, au moins une fois, je vais choisir un 
sujet de réflexion.”C’est une vie conforme aux principes de la Torah. Moins 
que cela, Hachem dit: “J’aspire à davantage ! Pas seulement: ה עֲשֶׂ הַמַּ  Je  אֶת 
suis à la recherche de עֲשׂוּן תַּ ר   que vous dépassiez le cadre de vos ,אֲשֶׁ
obligations.”

Au-delà des fils

Mais ce n’est qu’un exemple. La mézouza est un bon exemple, car elle 
est disponible et sous-utilisée, mais il existe de nombreuses autres 
occasions. Prenons un garçon qui porte des tsitsit. Il accomplit le din, le 
minimum. Très bien !

Mais parfois, il ne sait rien de l’objectif des tsitsit. N’est-ce pas 
dommage? ּה׳ מִצְותֹ  ל  כָּ אֶת  ם   C’est un rappel de penser à toutes les – זְכַרְתֶּ
mitsvot (Bamidbar 15:39). Mais il n’y pense même pas une fois. N’est-ce pas 
dommage? Est-il si difficile d’y associer un peu de réflexion? Chaque jour, 



Torat Avigdor : Paracha Yitro 9

choisissez une mitsva sur laquelle méditer en voyant le tsitsit, et dans une 
certaine mesure, vous avez déjà une tête de plus.

Et pas seulement votre propre tsitsit ; ה אֵצֶל אֲחֵרִים רְאִיָּ נָהּ בִּ שְׁ יֶּ  le tsitsit – שֶׁ
vise aussi tout le monde (Ména’hot 43a). Prenons une mère de nombreux 
petits garçons à la maison. Elle a accompli le din, le minimum. Elle a acheté 
des tsitsit pour tous ses enfants et leur rappelle tous les matins de les 
porter. Mais la Torah exige plus de sa part. La Torah veut qu’en observant le 
tsitsit, nous nous remémorions Hachem. ֹאֹתו  ! Et vous Le verrez – וּרְאִיתֶם 
(Bamidbar 15:39). Vous devez vous remémorer Hachem en voyant le tsitsit.

C’est de cette manière que l’on peut devenir de plus en plus 
remarquable à chaque occasion, en intégrant l’idée que le tsitsit n’est pas un 
acte mécanique. Quel effet cela aurait-il sur le peuple juif s’il s’éveille et 
prend conscience des trésors que recèlent les mitsvot.

Au-delà du Cacher

Je vous mentionne encore un ou deux exemples. Par exemple, manger 
Cacher. Quel bon Juif ne veille pas à consommer uniquement de la 
nourriture Cachère? Il fait très attention à ce qu’il met en bouche et ne fait 
confiance qu’aux meilleurs tampons de Cacheroute.

Mais il ne se rend pas compte qu’il se satisfait du minimum. Car savez-
vous ce que recouvre le terme de Cacher? C’est explicite dans la Torah: 
מֵאָה הֹרָה לַטְּ הֵמָה הַטְּ ין הַבְּ ם בֵּ לְתֶּ  ,… et vous séparerez entre le pur et l’impur – וְהִבְדַּ
ים קְדוֹשִׁ לִי  אֲנִי ה׳ ,et vous serez saints pour Moi – וִהְיִיתֶם  קָדוֹשׁ  י   car Je suis – כִּ
saint, ים ל אֶתְכֶם מִן הָעַמִּ  pour – לִהְיוֹת לִי ,et Je vous ai distingué des nations – וָאַבְדִּ
que vous soyez à Moi (Vayikra 20: 25-26). Ceci s’applique aux animaux 
interdits.

“Il vous est interdit de consommer ces aliments, car Je vous ai séparés 
des nations pour être saint pour Moi.” La Cacheroute, c’est notre grandeur 
et notre marque de distinction.

La grandeur à la table du dîner

Vous prenez place à la table de la cuisine ; bien entendu, vous ne 
mangez que de la nourriture Cachère. Excellent ! Mais retenez que Hachem 
attend davantage: Il attend votre esprit ! Car en suivant le principe de 
dépasser le minimum, on doit se dire: “Merci, Hachem, de m’avoir accordé 
le privilège d’être une nation aristocratique, dotée d’un régime alimentaire 
royal.”



10 Torat Avigdor : Paracha Yitro

Même si c’est une friandise, vous pensez: “Ces chocolats Lieber sont 
une marque de fidélité, un signe de distinction par rapport aux nations du 
monde. “C’est le sens de ce petit symbole de Cacheroute ; c’est un badge de 
royauté éternel. En d’autres termes, à chaque fois que vous vérifiez la 
présence d’un signe de Cacheroute, ou à chaque fois que vous mangez, si 
vous associez cette pensée que c’est une preuve de votre grandeur, un 
rappel de votre statut élevé, c’est une manière d’appliquer ce principe de la 
Torah: ין וּרַת הַדִּ .לִפְנִים מִשּׁ

Au-delà du Chabbath

Un dernier exemple: prenons une famille religieuse, une famille 
nombreuse qui respecte le Chabbath. Ils respectent toutes les lois à la 
lettre. Ils sont bien habillés pour Chabbath, récitent le Kiddouch et 
prennent tous les repas du Chabbath. Profaner le Chabbath ne leur 
viendrait jamais à l’esprit. Même s’ils trouvent un crayon sur la table, 
personne ne penserait à le déplacer. C’est un immense accomplissement 
d’une famille très sainte.

Mais comparé à ce qu’ils auraient pu faire, c’est le minimum. Car 
quelle est l’essence du Chabbath? Est-il seulement question de respecter 
toutes les lois du Chabbath, de s’abstenir de travaux le Chabbath? C’est cela, 
bien sûr, mais c’est le minimum. N’est-il pas dommage de vivre votre 
judaïsme au minimum, alors que vous pouvez dépasser largement ce 
niveau?

Se remémorer le Créateur

Alors, quel est l’objectif du Chabbath? Le Chabbath, c’est: רִיאַת הָעוֹלָם  בְּ

 le monde est créé à partir du néant. Cela désigne autre chose, mais יֵשׁ מֵאַיִן
en premier lieu, le Chabbath veut vous faire réfléchir: “Hachem a créé le 
monde avec Sa parole et Sa parole continue à maintenir tout ce qui 
existe.”Le Chabbath désigne d’autres idées. C’est également: נֶה  le) עוֹלָם חֶסֶד יִבָּ
monde est construit sur la bonté) ainsi que: רָאֵל נֵי יִשְׂ ינִי וּבֵין בְּ  entre Moi et) .בֵּ
le peuple juif). Il existe de nombreux lifnim michourat hadin à accomplir le 
Chabbath.

Combien de fois y avez-vous pensé ce dernier Chabbath? Lorsque 
vous avez dégusté votre premier bout de ‘hala, avez-vous réfléchi? À rien? 
N’est-ce pas dommage? Ainsi, dans une large mesure, vous êtes défaillant 
sur le Chabbath. Bien entendu, vous respectez le Chabbath dans tous ses 



Torat Avigdor : Paracha Yitro 11

détails. Excellent ! Mais lifnim michourat hadin, c’est respecter l’objectif du 
Chabbath.

Un peuple d’idéalistes
Nous commençons à prendre conscience, avec ces quelques 

exemples, de la tragédie d’un Juif qui reste au niveau de l’observance 
mécanique et ne met pas à profit les mitsvot. Il pose une mézouza, respecte 
les lois du Chabbath et de la Cacheroute, et tout le reste. Et nous l’aimons à 
ce titre ; il obtiendra le monde futur, absolument ! Mais il n’accomplit pas 
encore la volonté de Hachem, car lifnim michourat hadin est en réalité une 
partie de la mitsva. La mitsva a un but qui peut être atteint uniquement si 
vous allez au-delà du simple devoir.

De ce fait, juste avant le don de la Torah, Hachem nous a enseigné ce 
rôle du peuple d’Israël. Car dépasser le cadre de la simple loi n’est pas une 
avancée mineure. Le but du peuple juif est de devenir un peuple d’idéalistes 
qui vit avec une certaine conscience de l’esprit ! En d’autres termes, le but 
du peuple juif est de devenir un peuple de lifnim michourat hadin – un 
peuple pas uniquement de ה עֲשֶׂ ר יַעֲשׂוּן mais aussi de ,הַמַּ .אֲשֶׁ

Troisième partie: Au-delà de la nature
Un nouveau champ

Nous touchons à un autre domaine du lifnim michourat hadin, un tout 
nouveau domaine qui dépasse le cadre du devoir. En effet, il existe deux 
Torah dans le monde. L’une d’elles, dont nous avons parlé jusqu’à présent, 
est celle que nous avons reçue au mont Sinaï. Et cette Torah contient 
toutes les lois et aussi lifnim méchourat hadin – l’obligation d’aller aussi loin 
que possible au-delà du devoir, et de mettre à profit la Torah pour ses 
objectifs réels, pour tous les idéaux qu’elle enseigne.

Mais il existe une autre Torah, ignorée par un grand nombre: la Torah 
de la Création. En effet, ce monde est une grande académie, ou mieux 
encore, une grande yéchiva de Émouna et chacun est tenu d’étudier autant 
que possible dans cette yéchiva. Nous sommes tenus d’acquérir de plus en 
plus d’Émouna par l’étude du monde qui nous entoure.

J’ai conscience que de nombreux Juifs religieux jugent cette étude 
superflue et certains affirment: “La simple émouna nous suffit”. En d’autres 



12 Torat Avigdor : Paracha Yitro

termes, dites: “Je crois” et il n’est pas nécessaire d’être convaincu plus que 
cela.

Plus de Émouna
Mais en vérité, même si vous y croyez, ce n’est que le simple minimum. 

Or, nous venons d’apprendre que le Juif ne vit pas du strict minimum. Être 
croyant et non-athée n’est pas encore suffisant..

De ce fait, quiconque dit: “J’ai la émouna pchouta et c’est suffisant” 
revient à dire qu’il se dérobe à ses responsabilités. Il accomplit le minimum, 
mais il fuit sa responsabilité de lifnim méchourat hadin. En effet, la émouna, 
une perception réelle et sensorielle de Hachem, n’a jamais de fin. On peut 
toujours viser plus haut.

Détails de Émouna
Telle est la valeur de la Création. En effet, pourquoi Hachem a-t-Il 

créé un monde aussi complexe? ֹעוֹלָמו רוּךְ הוּא בְּ דוֹשׁ בָּ רָא הַקָּ בָּ ֶ ל מַה שּׁ  Chaque – כָּ
détail qu’Il a créé, ֹא לִכְבוֹדו  Il ne l’a a créé que pour Son honneur – לאֹ בְרָאוֹ אֶלָּ
(Avot 6:11). L’honneur, c’est de Le reconnaître ; en un mot: la émouna.

C’est une déclaration qui englobe tout, une clé qui explique les 
phénomènes de l’univers. Chaque objet dans l’univers a un but: bien 
entendu, ils ont divers objectifs, mais tous ont un but commun: nous faire 
acquérir davantage de émouna et de conscience de Hachem.

Lorsque vous observez votre main, le but de la main est de vous faire 
acquérir plus d’émouna. Lorsque vous observez un arbre, le but est 
également de développer votre émouna. Même principe lorsque vous 
observez une pomme, un brin d’herbe, un nuage. Ils ont un but commun: 
nous faire devenir croyants.

Vous êtes ce que vous mangez
Chaque personne que vous croisez est un apprentissage. Cet homme 

que vous avez rencontré était autrefois un petit bébé de 3 kg, mais 
désormais, il pèse 80 kg. Vous vous dites: “D’où est-il venu?” Vous ne prenez 
pas de poids en respirant, mais vous grandissez grâce à la nourriture. Vous 
venez de la nourriture que vous consommez.

Et d’où vient la nourriture? Du sol. Vous savez ce qu’est le sol? Un 
matériel miraculeux. Une cuillère à soupe de sol contient plus d’organismes 
vivants que la population du Grand New York. Et ils se mobilisent tous 
ensemble pour produire de la nourriture.



Torat Avigdor : Paracha Yitro 13

Disons que vous marchez dans la rue demain matin. Arrêtez-vous et 
observez quelques instants le jardin de votre voisin ou un petit coin de 
terre autour de l’arbre. Vous vous émerveillez de la complexité du sol et de 
son caractère miraculeux. Je vais accroître ma Émouna grâce à ce sol, 
pensez-vous. Des éléments tombent au sol, pourrissent et redeviennent 
partie intégrante du sol. Même le corps humain, lorsqu’il est placé dans la 
terre, pourrit et redevient partie du sol. Le sol est un miracle: il crée et se 
recrée en permanence.

Et toute la terre est couverte de ce merveilleux matériau qu’aucune 
autre planète ne possède. Ni Mars, ni aucune autre planète n’en sont dotés. 
C’est un matériel miraculeux créé spécialement pour nous.

Utiliser votre tête
Mais pourquoi aller jusqu’au sol? Considérez votre tête. Comment se 

fait-il que le sol devienne de la nourriture et que la nourriture se transforme 
en cheveux? D’où proviennent vos cheveux? Mangez-vous les cheveux? 
Comment les cheveux sortent-ils de la peau, ou cette grande barbe qui 
pousse sur la peau de votre visage? Ils doivent bien venir de quelque part.

C’est un miracle ! La barbe est de la nourriture. C’est du pain, du 
fromage, du poulet ; ce que vous avez mangé s’est transformé en cheveux. 
On dirait une fable, un conte de fées, mais c’est de la chimie. En posant 
votre main sur vos cheveux, prenez conscience que vous touchez un 
témoignage de Hachem. Et faites-en usage pour prendre conscience de 
Celui qui l’a créé.

Hachem, le grand Concepteur, a été en mesure de vous nourrir et de 
transformer cette nourriture en tous les éléments nécessaires à votre 
corps. Le poulet et le pain que vous avez mangé deviennent vos oreilles, vos 
poumons, vos yeux et votre peau. Ils deviennent vos cheveux. Ainsi, lorsque 
nous nous observons les uns les autres, nous percevons la main de Hachem. 
Nous voyons אֵין לוֹ קֵץ .une sagesse infinie ,חָכְמָה שֶׁ

Fruit de la foi
J’aimerais conclure par un exemple de plus auquel nous devons penser 

à cette période de l’année où nous célébrons Tou Bichevat. Je comprends 
que certains ont mangé des fruits et ont récité des bénédictions. Très bien, 
mais réciter la berakha est le strict minimum.

Posez sur votre table une pomme rouge et passez quelques minutes à 
l’observer. La pomme est une preuve de la sagesse et de la bonté de 



14 Torat Avigdor : Paracha Yitro

Hachem ! Un tel fruit peut-il être manufacturé par des êtres humains? Quel 
magnifique paquet de nourriture ! Et de plus, c’est également une boisson ! 
Et elle est assemblée ingénieusement en cellules de sorte que lorsque vous 
coupez la pomme, le jus ne tombe pas, il est enfermé dans des milliers de 
petites cellules.

Et à l’intérieur, c’est merveilleusement sucré et délicieux. Pas trop 
sucré ni trop acide ! Le plaisir dans la pomme est exactement adapté à vos 
papilles. Et lorsque vous avez fini le délicieux contenu des fruits, vous 
découvrez à l’intérieur un coupon qui vous donne droit à un autre paquet: 
les pépins.

Cerveaux de pommes

Vous devez poser une question: ouvrons l’arbre et cherchons son 
cerveau. Comment a-t-il créé une telle merveille? Où est entreposée toute 
cette sagesse? Où se trouve la sagesse possédée par l’arbre pour créer des 
fruits et des pépins délicieux qui sont plus intelligents que les ordinateurs 
les plus perfectionnés? Dans quelle zone? Se trouve-t-elle dans l’écorce ou 
la graine? Où est la sagesse de l’arbre?

Réponse: l’arbre n’est rien du tout. Une Sagesse divine a tout planifié 
et sait tout. Le pépin de la pomme nous l’apprend, il s’exclame: “ Regarde 
mon Créateur ! ה אֵלֶּ רָא  בָּ מִי   Regarde Qui m’a créé!” C’est pourquoi je – רְאוּ 
recommande l’étude du pépin de la pomme. Je garde des pépins de pomme 
dans ma poche et lorsque je marche dans la rue, je les sors de temps en 
temps pour les observer et m’émerveiller. On m’écrit pour me demander 
d’envoyer ces pépins. Je vais à la poste et envoie les pépins à ceux qui me 
les demandent. Les pépins de pomme sont des miracles !

Je n’ai mentionné que quelques exemples pour éclairer le sujet. Mais il 
est important d’être attentif à ces exemples et de vous décider à consacrer 
votre carrière à devenir un maamin, un croyant. En effet, ce que vous 
pouvez accomplir dans votre vie est infini. Vous  pouvez devenir 
remarquable dans le domaine de la émouna, lorsque vous suivez le lifnim 
méchourat hadin, en faisant appel à tout ce que Hachem a placé dans la 
nature spécifiquement à cet effet.

Une Avoda pleine d’énergie

J’aimerais aborder un dernier point. Nous devons comprendre que 
votre présence ce soir n’est pas suffisante. Pour être lifnim michourat 



Torat Avigdor : Paracha Yitro 15

hadin, il faut une certaine énergie, un désir de s’améliorer et de dépasser 
ceux qui vous entourent.

C’est pourquoi, lorsque nous analysons la grammaire du verset dont 
nous parlons, nous relevons le terme: וּן  le terme qui enseigne le – יַֽעֲשֽׂ
principe de lifnim mchourat hadin – il contient un noun à la fin qui n’est pas 
vraiment nécessaire. Il aurait pu être écrit: ּר יַעֲשׂו  qu’ils feront. Le noun – אֲשֶׁ
à la fin, yaassoun, est employé pour souligner une idée. En d’autres termes: 
vous devez agir avec une certaine énergie supplémentaire pour aller au-
delà du devoir. Hachem a exhorté le peuple juif avant le don de la Torah: “Je 
veux que vous vous investissiez autant que possible pour Ma Torah !”

Une acceptation énergique
Et le peuple juif répondit de la même manière. Avant le don de la 

Torah, Hachem envoya Moché Rabbénou pour leur demander: “La voulez-
vous? Voulez-vous accepter la Torah?”

Et vous connaissez la réponse: “מַע וְנִשְׁ ה   Nous ferons et nous – נַעֲשֶׂ
entendrons.”Écouter revient à l’idée que nous écoutons et acquérons autant 
de connaissances que possible. Nous ferons et nous serons attentifs à tous 
les détails afin d’appliquer toutes les lois, conformément à Tes demandes.”

Ont-ils répondu: “Oui, nous l’acceptons” de manière polie? Lorsque 
vous êtes au tribunal et qu’on vous pose une question, vous ne criez pas de 
manière retentissante: “Oui !” Mais les Bné Israël ont tout donné. Leur “oui” 
a été si puissant que certains se sont évanouis. C’était une remarquable 
manifestation de bonne volonté et d’enthousiasme. Et c’était déjà une 
preuve de la volonté de dépasser la stricte loi, car le minimum ne vous 
demande pas de crier avec une telle passion.

Mais telle fut leur réaction, conforme à la voie du peuple de Hachem. 
Dès le don de la Torah, l’idée de dépasser le minimum germa. Et nous 
tentons de vivre à la hauteur de cet idéal. Naassé vénichma, c’est notre 
volonté de réussir dans ce monde en agissant au-delà du minimum. Nous 
sommes un peuple de ה עֲשֶׂ  faire tout ce qui est requis de notre part– אֶת הַמַּ
et ר יַעֲשׂוּן .être motivé pour faire davantage que ce qui est requis – אֲשֶׁ

Passez un excellent Chabbath !



16 Torat Avigdor : Paracha Yitro

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de 
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le 

soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent à rapprocher 
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dès maintenant !

En pratique

Aller au-delà

Le Rav mentionne plusieurs exercices pratiques pour 
dépasser la pure obligation. On peut méditer sur les 
idéaux enseignés par la mézouza, le tsitsit, la 
Cacheroute, le Chabbath. On renforce sa Émouna en 
réservant du temps pour la méditation sur la grandeur 
des créations de Hachem, etc. Cette semaine, bli néder, 
je prendrai du temps chaque jour pour m’appliquer à 
ce sujet et prouver mon désir d’aller au-delà du devoir 
en me soumettant à la volonté de Hachem.

Contribuez à diffuser ce 
sentiment aux Juifs du 

monde entier.

Vous vous sentez inspiré et stimulé?

https://torahbox.com/8Vb3


