
Paracha Terouma

Pour s’abonner et le recevoir par email: francais@torasavigdor.org

Pour les sponsorisations ou toutes autres demandes d’informations: 

taeurope@torasavigdor.org

Nous remercions nos aimables sponsors de nous avoir permis 
de reprendre la traduction avec de nouveaux textes.  

Offert par un donateur anonyme afin de diffuser la lumière 
de la Torah du Rav Miller dans le monde !

Vous pouvez en imprimer quelques exemplaires et les disposer dans votre choule ou dans 
les commerces de votre quartier, etc. Pensez également à les envoyer par e-mail à vos amis, 

en soulignant combien cette lecture vous enrichit.

Réfoua chéléma véméhira 
à Rav Ron Moché ben Aviva

Torat Avigdor

Images de jeunesse

רוּמָה תְּ

Leilou nichmat 
claude hai ben daia barouch 

Roch hodech iyar 5780 

« Pour la protection du Peuple D’Israel »  
« Pour la guerison complete et rapide de Yehouda Ben Hai

et Rav Israel Ben Rachel »

Merci beaucoup et Chabbath Chalom
Faites passer le mot et bonne lecture !



2 Torat Avigdor : Paracha Terouma

רוּמָה ת תְּ רָשַׁ פָּ

Première partie: L’énergie de la 
jeunesse

Des images fautives

J’aimerais relever un phénomène remarquable dans la paracha de 
cette semaine, mais pour saisir son caractère remarquable, je voudrais, au 
préalable, commencer par une brève introduction.

Nous savons que la Torah insiste pour interdire au peuple d’Israël 
toute forme de pessel, de représentation. C’est l’un des premiers 
commandements prescrits par Hachem au mont Sinaï: פֶסֶל לְךָ  ה   – לאֹ תַעֲשֶׂ
Façonner une image est une terrible faute.

Cette interdiction s’étend au-delà d’une représentation idolâtre: 
même une représentation Cachère est interdite. Prenons par exemple le 
pessel de Mikha (Choftim 17): un certain Mikha fabriqua une image taillée 
pour servir Hachem. Lorsqu’il eut fini de la fabriquer, il déclara: “À pré-
sent, Hachem va me bénir, car j’ai créé un pessel en Son honneur.” Et 
Mikha l’avait façonnée léchem Chamayim. Or, ce fut considéré comme une 

avec

R' Avigdor Miller Zt"l
D'après ses livres et cassettes et les écrits de ses élèves 

Images de jeunesse

Table des matières
Première partie: L’énergie de la jeunesse

Deuxième partie: Les bénéfices de la jeunesse
Troisième partie: Le bonheur de la jeunesse



Torat Avigdor : Paracha Terouma 3

grave faute. Toute forme de représentation est interdite, quelles que 
soient vos intentions.

Images de chérubins
Mais dans notre paracha (Chemot 25:18-22), nous découvrons une 

contradiction flagrante à cette idée. Car sur le kodèch hakodachim, le 
Saint des saints, au-dessus de l’Arche de l’alliance, se trouvaient deux 
kerouvim – des représentations, des figurines d’anges avec des ailes – 
attachés au kaporet (propitiatoire). C’est incroyable! Une sculpture! Et qui 
se situe où? Dans le kodech hakodachim. Deux figurines dans le lieu le plus 
saint! C’est une très grande énigme.

Avant de poursuivre, j’aimerais ajouter une pièce au puzzle. La 
Guémara (‘Haguiga 13b) s’interroge: à quoi ressemblait le chérubin?  רָבְיָא  כְּ
– il ressemblait à un jeune garçon. C’est curieux, car si vous créez une 
image, pourquoi ne pas opter pour des hommes âgés portant de longues 
barbes, les anciens d’Israël, les bras levés en supplication? Ce serait une 
représentation digne d’orner le dessus de l’arche de l’alliance! Mais de 
jeunes enfants?!

Je vous rapporte ici les propos d’un grand homme à ce sujet. Rabbi 
Israël Salanter explique que les kerouvim ont été conçus sous la forme de 
jeunes garçons pour nous enseigner une leçon. Cette leçon est si 
essentielle qu’il vaut la peine de faire cette exception à cette loi interdisant 
la représentation. En effet, Il désire que nous étudiions ces figurines 
lorsque nous venons Le servir.

Les jours de jeunesse
Dans le Livre de Kohélet, le roi Chlomo nous exhorte: ָוּזְכרֹ אֶת בּוֹרְאֶיך 

חוּרתֶֹיךָ ימֵי בְּ  Souviens-toi de ton Créateur au jour de ta jeunesse. Tentons– בִּ
de comprendre cette exhortation, car nous sommes censés nous souvenir 
de notre Créateur également plus tard, lorsque nous sommes plus âgés et 
même avant de mourir. En vérité, c’est le moment où vous devez vous 
souvenir de Lui au maximum, car vous êtes sur le point de Le rencontrer 
bientôt!

Quel est le sens de cette mention: “Les jours de ta jeunesse”?

Expliquons-le comme suit: ָבּוֹרְאֶיך אֶת   Souviens-toi de ton – וּזְכרֹ 
Créateur, ָחוּרתֶֹיך ימֵי בְּ  dans les jours de ta jeunesse, car c’est la période où – בִּ
une personne qui désire se souvenir de son Créateur peut réussir au 
mieux.



4 Torat Avigdor : Paracha Terouma

Mûr à dix-huit ans
Examinons les propos de Rabbi Israël Salanter, que son souvenir soit 

béni, prononcés à un âge avancé. “Toute la crainte du Ciel et la piété que 
je possède, je les ai acquises avant l’âge de dix-huit ans.”

En vérité, nous avons du mal à le croire. Nous ne le prenons pas au 
mot, car nous connaissons des histoires à son sujet: il a été un célèbre 
serviteur du Tout-Puissant toute sa vie, et nous savons qu’il continua à 
acquérir de la crainte du Ciel jusqu’à son dernier jour. En vérité, dès l’âge 
de dix-huit ans, une vague l’avait soulevé et la crête de cette vague 
continuait à le porter ; l’élan de ses jeunes années continua à le propulser 
en avant tout au long de sa  vie.

La jeunesse a une certaine vitamine, ou plutôt un enzyme, un 
catalyseur. La jeunesse a un agent catalyseur qui peut tout transformer 
en idéalisme, en véritable prouesse. C’est donc le meilleur moment pour 
faire des progrès et surtout pour se souvenir du Créateur.  ָבּוֹרְאֶיך  זְכרֹ אֶת 
חוּרתֶֹיךָ בְּ ימֵי   La période de la jeunesse est celle où vous possédez le plus .בִּ
d’enthousiasme et d’énergie.

Un don doté d’un sens
C’est la raison pour laquelle Hachem nous l’a offert! Le don de la 

jeunesse nous est donné, car notre présence dans ce monde a un but. 
Prenons l’exemple de l’abeille. Tout le monde sait que les abeilles ont un 
but. À Roch Hachana, lorsque vous trempez un bout de pomme dans le 
miel, vous vous remémorez: “D’où vient ce miel? De l’abeille, dont c’est la 
raison d’être!”

Au passage, l’abeille sert également à la pomme. Sans abeille, vous 
n’auriez pas de pommes. L’abeille est très utile: aux pommes, aux pêches, 
aux cerises et aux fleurs: sans abeille, vous n’aurez aucun d’eux. Cent mille 
espèces de fruits et de fleurs sont produites par la petite abeille et sa 
fonction miraculeuse de pollinisation.

Comme les abeilles ont une raison d’être, le Créateur qui les a créées 
dans ce but, les a dotées de tout l’équipement nécessaire. Elle possède 
des outils: si vous observez ses pattes, vous découvrirez des brosses et 
des paniers intégrés. Arrivée devant une fleur, l’abeille brosse le pollen 
avec ses brosses et le pousse dans ses paniers de pollen sur ses pattes. 
Puis elle emporte ce pollen vers sa ruche, prend le nectar qu’elle mélange 
avec le pollen. De plus, l’abeille possède une petite usine dans son corps 
qui lui permet de produire de la cire d’abeille.



Torat Avigdor : Paracha Terouma 5

L’abeille a de nombreux autres outils et instincts qui l’aident à jouer 
son rôle. Elle a été créée dans un certain but et a été superbement 
équipée par son Créateur pour mener sa mission à bien.

La finalité de l’humanité
Si cette idée est valable pour la petite abeille, à plus forte raison 

l’est-elle pour nous-mêmes. Notre présence sur terre a un but. Tout 
d’abord, qu’est-ce que l’homme doit produire? Si le but des abeilles est de 
produire du miel, quel est le but de notre séjour sur terre? L’homme doit 
certainement produire quelque chose dans ce monde! Il doit certainement 
mener à bien une certaine mission! Quel est le miel de l’homme et quels 
sont les fruits qu’il doit polliniser?

Certains répondront: de l’argent et des biens, ou une paie à la fin de 
la semaine. Mais ce n’est pas le fruit de l’homme. C’est utile – il n’y a rien 
de mal à gagner de l’argent, mais ce n’est pas notre finalité.

Vous me répondez alors: des enfants, une famille. Non. Bien entendu, 
les enfants sont très importants et plus vous en avez, plus vous réussissez 
votre vie. Mais ce n’est qu’un dérivé.

Les véritables fruits des efforts de l’homme sont l’amélioration de 
soi. C’est notre but sur terre. C’est notre miel: nous vivons dans le but de 
nous polliniser et de produire le miel et le fruit doux de la perfection de 
soi.

Équipé pour réussir
Si notre rôle est la perfection de soi, ainsi, tout comme l’abeille, nous 

sommes équipés pour jouer notre rôle. Nous sommes superbement 
équipés par le Créateur pour réussir. Nous ne possédons pas de paniers 
ou de brosses, mais Il nous a conférés une série d’outils et d’instincts pour 
nous aider à remplir notre mission.

Parmi ces instincts, on relève l’enthousiasme de la jeunesse. Les 
“jours de la jeunesse” sont un outil important qui nous a été conféré dans 
le but de la perfection de soi. Il est destiné à être utilisé dans le but de 
nous immerger pleinement dans les idéaux de la Torah.

C’est pourquoi Hachem a donné à la jeunesse ce magnifique présent 
de l’enthousiasme. Vous avez besoin d’énergie pour réussir avec Hachem! 
Vous avez besoin de jeunesse pour vous battre aussi contre vous-même. 
Un grand ennemi est logé en vous: le yetser hara est toujours en poste et 
il vous faut le combattre.



6 Torat Avigdor : Paracha Terouma

Notre service militaire
Comme Yov l’a affirmé (7:1): הֲלאֹ צָבָא לֶאֱנוֹשׁ עֲלֵי אָרֶץ – l’homme sur terre 

a-t-il un service militaire? Tout homme dans ce monde effectue son 
service militaire. Nous menons la bataille dans notre service du Tout-
Puissant. Et pour vaincre des batailles, il faut posséder du cran, avoir un 
feu sacré en vous. Un homme faible ressemble à une serpillère usée, il 
n’accomplit rien dans la vie.

Et vous, jeunes hommes qui possédez encore de l’énergie, 
réjouissez-vous et assurez-vous d’en faire usage. C’est la raison pour 
laquelle vous bénéficiez de la jeunesse.

Ne vieillissez pas
Dès qu’un jeune gars de soixante ans entend ces paroles, il décide 

que c’est trop tard. Il pense pouvoir prendre sa retraite, il a entendu que 
ses efforts sont inutiles. Non, un homme peut s’y mettre, même à un âge 
avancé.

Ne perdez jamais cet esprit de jeunesse. Ce n’est pas aussi facile, 
mais chacun peut puiser dans ses réserves d’énergie de la jeunesse et 
rejeter la lassitude artificielle adoptée par les personnes plus âgées, 
lorsqu’il est question de bonnes résolutions.

En effet, une bonne partie de cette faiblesse n’est que le résultat de 
la tentation du yetser hara. Comment se fait-il que lorsqu’il est question 
de gagner de l’argent, l’homme n’est jamais trop âgé? Et lorsqu’il est 
question de taavot, lorsqu’il recherche des plaisirs, il n’est jamais trop 
tard? Lorsqu’il est question d’aller à la pêche, vous voyez des personnes 
âgées revêtir des pantalons blancs et une casquette et se diriger d’un pas 
vif vers le bord de la mer. Pour la pêche en eau profonde, pour le bon 
temps, ils sont jeunes.

Une énergie sélective
Prenons un vieil homme à la synagogue ; il n’a pas d’énergie. Le 

Chabbath, il peine à assister à la prière de Min’ha. Il n’a pas la force de se 
rendre au cours. Mais le dimanche, je le vois activement laver sa voiture ; 
il est prêt à conquérir le monde!

Réponse: il n’est vieux que pour certaines choses. C’est une tactique 
du yetser hara. De ce fait, que vous soyez un jeune homme de dix-huit ans 
ou de quatre-vingts ans, c’est la qualité de la jeunesse qui fait avancer 
l’homme dans la vie. C’est la leçon enseignée par les kerouvim. Hachem 



Torat Avigdor : Paracha Terouma 7

s’adresse à nous entre les kerouvim, car Il souhaite nous faire puiser cette 
énergie de la jeunesse afin de Le servir au maximum de nos capacités.

Deuxième partie: Les bénéfices de la 
jeunesse

Éducation précoce
On peut certes accomplir à un âge avancé, mais ayons toujours à 

l’esprit l’enseignement de Kohélet, stipulant que le meilleur moment est la 
jeunesse, car ces idées pénètrent en nous. Et le plus tôt est le mieux. 
N’attendez pas un seul jour!

On raconte qu’un jour, une femme prit conseil auprès de Rabbi 
Sim’ha Zissel sur l’éducation des enfants. Rabbi Sim’ha Zissel était un élève 
de Rav Israël Salanter et était hautement qualifié pour répondre à une 
telle question.

Elle lui posa tout d’abord cette question: “À quel âge dois-je 
enseigner à mon jeune enfant le dérekh erets?”

-      Quel âge a l’enfant? demanda Rav Sim’ha Zissel.

-      Trois ans.

Rav Sim’ha Zissel s’exclama: “Rentre à la maison! Presse-toi de 
rentrer chez toi, car tu es très en retard. C’est déjà tard, mais presse-toi 
et fais ce que tu peux.”

Chaque jour compte
Sachez que les propos de Rabbi Sim’ha Zissel étaient mesurés. Donc, 

s’il a dit: “Dépêche-toi, car tu es en retard”, il était sérieux.

De ce fait, nous devons nous interroger: comment est-il possible 
qu’à l’âge de trois ans, il soit déjà tard pour enseigner à un enfant? On 
peut inculquer beaucoup de valeurs et de principes à un enfant de trois 
ans! Il était encore jeune! Avez-vous déjà vu un garçon de trois ans 
précoce? Il ressemble à une éponge, qui peut encore absorber de 
nombreuses idées!

Or, Rav Sim’ha Zissel nous enseigne une leçon capitale. Chaque jour 
de votre jeunesse compte! Ce sont les jours les plus adaptés à la réussite ; 
les fleurs estivales de la réussite ne peuvent pousser que grâce à la 



8 Torat Avigdor : Paracha Terouma

chaleur de la jeunesse. C’est le moment idéal pour planter toutes les idées 
de la Torah dans le jardin de votre esprit.

Rejeter et accepter
Cette idée ne se limite pas à l’âge de trois ans. Trente-trois est aussi 

bien. C’est mieux que quarante, qui vaut mieux que cinquante. Dès que 
possible, il faut planter les idéaux dans le jardin de notre esprit, car le 
moindre délai est préjudiciable lorsqu’il est question de l’avodat Hachem.

Abayé nous enseigne ce principe. Je vous rapporte un récit de la 
Guémara (Chabbath 21b). Abayé était l’un des Sages du Talmud et un jour, 
on lui rapporta un enseignement de Torah de Rabbi Yirmiya. Ce dernier 
était un homme important – il est célèbre dans la Guémara et ses propos 
ont du poids – mais Abayé refusa d’accepter son avis.

Quelque temps s’écoula et plus tard, on rapporta la même idée à 
Abayé, et cette fois-ci, il reconnut sa justesse et l’accepta. Il l’étudia en 
profondeur jusqu’à ce qu’elle fasse partie intégrante de son répertoire de 
connaissances en Torah. Or, nos Sages nous dévoilent que par la suite, 
lorsqu’Abayé se remémorait cet incident, il exprimait le regret de ne l’avoir 
pas accepté dès la première fois. Il déclara: “Si j’avais été méritant, je 
l’aurais intégré dès la première fois.”

Relativement jeune
La Guémara s’interroge: quel mal a-t-il été commis? Il vient 

d’intégrer cet enseignement et le connaît désormais. Qu’est-ce que cela 
peut faire? La Guémara réplique: cela change tout de l’avoir appris dès le 
plus jeune âge. Étudier lorsqu’on est jeune est totalement différent, et de 
ce fait, Abayé regretta de n’avoir pas accepté cet enseignement la 
première fois.

Le terme de ‘jeune” est relatif, car Abayé n’était pas jeune lorsqu’il 
prit connaissance de cet enseignement la première fois. Il devait avoir au 
moins atteint la fleur de l’âge. Autrement, comment aurait-il été en 
mesure de réfuter l’enseignement de Rabbi Yirmiya, qui était l’un des 
grands Sages de la génération précédente? Il était plus jeune, mais pas un 
enfant.

Malgré tout, Abayé considérait toujours avec regret le fait de n’avoir 
pas intégré cet enseignement lorsqu’il était plus jeune, compte tenu de 
cette grande différence. Plus vous intégrez tôt un enseignement, plus le 
bénéfice est grand pour vous.



Torat Avigdor : Paracha Terouma 9

Des graines de diamants
Imaginez que vous placez un diamant dans une boîte, que vous 

dissimulez dans un tiroir. De nombreuses années plus tard, vous ouvrez la 
boîte: vous ne découvrirez que ce que vous avez placé: le diamant n’a pas 
eu de bébé. Dans le meilleur des cas, vous retrouvez le diamant.

Or, admettons que vous mangiez une pastèque dans votre jardin, et 
comme cela se produit fréquemment, l’une des graines glissantes vous 
échappe et atterrit sur la terre meuble. Si personne ne piétine ce jardin et 
que vous le revisitez trente ans plus tard, vous découvrirez qu’il est rempli 
de vignes de melon! Car une graine bien plantée produit des générations 
et des générations de récoltes.

Une réflexion ressemble à cela: lorsqu’une pensée est introduite 
dans l’esprit humain, elle n’ y reste pas sans progéniture, comme un 
diamant. Cette pensée va prendre racine et tant qu’on l’arrose et qu’on en 
prend soin, elle produira des fruits avec ses propres graines ; et ces 
graines produisent d’autres plantes. Elle se ramifie dans tous les domaines 
de votre pensée et devient partie intégrante de votre personnalité. Un 
millier de pensées résultent d’une pensée première. Il ne s’agit pas 
uniquement des lois ; chaque pensée de Torah, chaque attitude et idéal de 
Torah, est une graine qui, au fil du temps, se diversifie pour produire un 
beau fruit. Et plus vous plantez tôt, plus elle se développera en un jardin 
d’idéaux et d’attitudes de Torah.

Pas de temps à perdre!
Je comprends que la majorité des hommes se satisfont du minimum, 

se contentent de remplir leurs obligations, mais un homme avisé 
comprend que tout son avenir dans le Monde futur dépend de son esprit, 
et de ce fait, il vise à construire dans son esprit un beau jardin rempli de 
délicieux fruits. C’est la perfection de l’humanité – créer un esprit plus 
parfait – et si vous commencez dans vos jeunes années, vous avez déjà 
pris un meilleur départ.

Lorsque nous parlons des jeunes années, nous y incluons des 
personnes de soixante-cinq ans: ils sont dans leurs jeunes années s’ils en 
sont au début. Mais vous avez encore de l’espoir: si vous écoutez, vous 
découvrirez qu’un homme de soixante-cinq ans peut accomplir 
énormément dans sa vie, même sans vivre cent soixante-cinq ans.

Ainsi, si vous êtes dans cette tranche d’âge, pressez-vous. Garçons 
et filles, hommes et femmes, quel que soit votre âge, prenez-vous en 



10 Torat Avigdor : Paracha Terouma

main. Il n’y a pas de temps à perdre. Si vous êtes un vieil homme de dix-
huit ans, vous avez déjà beaucoup perdu de temps. Pressez-vous et 
assurez-vous de planter les bonnes graines afin de produire un 
merveilleux jardin luxuriant, rempli de fraises, de pastèques, de pommiers 
et de pêchers, de poiriers et de cerisiers.

Des idées inhabituelles
Bien entendu, vous devez savoir choisir votre plantation. La majorité 

des hommes ne le font pas dans leur jeunesse et c’est souvent parce qu’ils 
ne savent pas ce qu’ils doivent planter. Or, étudier de véritables idées de 
Torah n’est pas si facile. Vous devez les chercher et vouloir les écouter. 
C’est pourquoi, lors de nos rencontres ici, vous n’entendez pas toujours 
un écho de vos pensées. Que vous soyez un citoyen ordinaire, un homme 
de yéchiva ou même un Rav, ne vous attendez pas à entendre les mêmes 
idées que les vôtres.

Déçu de Torat Avigdor
Je le sais par expérience: certains ne reviennent plus ici, car les idées 

qu’ils ont entendues ne leur ont pas plu. Ce sont des hommes qui ont 
perdu la plasticité de la jeunesse et ne peuvent plus changer. Ils ont posé 
des questions et ont été déçus, car ils n’ont pas apprécié les réponses. Ils 
voulaient entendre autre chose, qui correspond à leurs notions 
préconçues. Ce n’est pas la Torah. La Torah, c’est prendre des idées et les 
implanter dans votre esprit.

En vérité, si on n’investit pas de temps dans l’étude du Chaar 
Habékhina, on ne sait rien de la békhina. Si on n’a pas planté les graines de 
la reconnaissance de Hachem dans la Création, il nous manque un élément 
crucial, et il sera très difficile de commencer à planter à un âge avancé. 
L’énergie n’est plus présente ; l’homme n’est plus malléable et il est très 
difficile de façonner un esprit qui s’est déjà figé dans ses habitudes.

La plus grande réalisation
De ce fait, la plus grande réalisation consiste à acquérir des idées 

véridiques. Toutes les grandes vérités du ‘Hovot Halévavot, du Méssilat 
Yécharim, du Rambam et du Kouzari ; toutes les grandes vérités des 
richonim et des a’haronim, qui ont été nos grands enseignants.

C’est notre rôle essentiel dans la vie: insérer des graines dans nos 
esprits et planter des jardins, le plus tôt possible. Lorsqu’un homme s’y 
met dans sa jeunesse, il peut puiser dans ce réservoir de force juvénile et 



Torat Avigdor : Paracha Terouma 11

pendant le restant de sa vie, il est un système autonome de la nature. 
Toutes les graines qu’il a plantées avec l’énergie de son enthousiasme 
juvénile, toutes les idées qu’il a placées dans son esprit avec ardeur 
prennent racine, grandissent et produisent des fruits, des fleurs et des 
graines qui se multiplient. C’est de cette façon qu’il se développe pour 
devenir un homme parfait.

Troisième partie: Le bonheur de la 
jeunesse

L’ingrédient secret
Pour conclure, abordons un exemple d’une graine plantée avec un 

enthousiasme juvénile. Il existe un ingrédient presque instinctif à la jeunesse 
et particulièrement essentiel pour réussir à devenir un éved Hachem.

En un mot, c’est la sim’ha, le bonheur! C’est le secret d’une vie 
réussie. C’est pourquoi Kohélet dit (11:9): ָיַלְדוּתֶיך בְּ חוּר  בָּ מַח   réjouis-toi– שְׂ
jeune homme, dans ta jeunesse, ָבְחוּרוֹתֶך ימֵי  בִּ ךָ  לִבְּ  que ton esprit soit– וִיטִיבְךָ 
en fête au temps de ton adolescence. C’est le conseil du roi Chlomo: lorsque 
vous êtes jeune, apprenez à profiter de la vie!

Profiter de la vie? Vous n’entendez peut-être pas ce genre de propos 
ailleurs. Mais c’est pourquoi vous devez venir ici: ici, nous vous 
encourageons à apprendre à profiter de la vie ; c’est une graine très 
importante qui produit de délicieux fruits.

Les joies de la jeunesse
Vous marchez dans la rue? Profitez-en! Vous vous promenez sans 

effort dans la rue sur vos deux jambes saines? Aucun signe d’arthrite 
encore? Apprenez le bonheur d’avoir des joints sains qui fonctionnent si 
parfaitement, comme s’ils étaient lubrifiés par de l’huile. Ah, c’est un 
plaisir. Quel bonheur!

Apprenez à apprécier le cadeau de l’ouïe. Entendre est un miracle. 
Même aujourd’hui, personne ne peut expliquer ce processus miraculeux 
où des ondes sonores arrivent jusqu’à vos oreilles. Plus qu’un miracle, c’est 
un bonheur. Il est amusant d’entendre vos amis et vos enfants. Nous 
vivons par l’audition. L’audition est la vie! Comme l’indique la Guémara 
(Baba Kamma 85b): si vous avez rendu l’esclave de votre prochain sourd, 



12 Torat Avigdor : Paracha Terouma

vous devez payer pour la totalité de l’esclave, car par la surdité, c’est 
comme s’il avait cessé d’exister.

Lorsque vous êtes encore jeune et en bonne santé, que vous avez 
des dents saines et votre audition intacte, lorsque vous pouvez marcher 
sans effort, c’est le meilleur moment pour profiter de la vie. Lorsque vous 
êtes jeune, à l’aube de l’existence, l’ensemble du monde vous paraît plus 
beau ; tout a l’air plus attrayant. Même sans argent et sans célébrité, vous 
êtes heureux.

Une joie délibérée
Mais être un gars heureux n’est pas suffisant. Il existe un but. Le but 

de la jeunesse n’est pas simplement de vivre plus heureux, de se promener 
en voiture, de manger et de jouer à des jeux. C’est une erreur très 
fréquente ; ils estiment que la jeunesse nous est accordée comme une 
commodité dont il faut profiter. C’est du gâchis – c’est comme une abeille 
qui se rend dans des mines de sel et rassemble du sel avec ses brosses de 
pollen. Elle remplit ses paniers de sel: c’est une catastrophe.

La sim’ha est le haut indice de puissance qui vous permet de décoller 
du sol. Grâce à la joie, vous pouvez progresser en avodat Hachem ; vous 
pouvez prendre de la vitesse et réaliser de grandes choses. C’est 
l’enseignement du roi Chlomo: “Réjouis-toi, jeune homme”: car tel est le 
carburant qui fait réussir l’homme! Ce bonheur et cette énergie sont le 
catalyseur pour de grandes réalisations!

Un chagrin utile
C’est pourquoi le yetser hara s’acharne pour le combattre. Il nous 

insinue: “Quel bonheur?! Tu n’es pas heureux maintenant. Tu as seulement 
des joints sains. Tu n’as que trois repas par jour, quelques vêtements et un 
toit sur la tête, ainsi qu’une maison chauffée en hiver, un lit et un oreiller. 
Tu as de l’eau chaude et froide. Tu as des toilettes à la maison. Tout le 
monde possède aussi toutes ces commodités. Ce n’est pas le bonheur. Ce 
n’est rien!”

Rien? Dans ce cas, quel est le bonheur? Il ne vous dit pas ce qu’il est, 
mais il insinue que c’est ce que vous ne possédez pas actuellement. Et 
c’est pourquoi l’homme est malheureux.

Prenons un homme aux mains du yetser hara. Il se sent malheureux. 
Il a le sentiment que la vie n’est qu’une suite de déceptions et toutes ses 
journées se déroulent dans le chagrin.



Torat Avigdor : Paracha Terouma 13

En quoi cette attitude est-elle problématique, vous demandez-vous? 
Elle l’est en tous points. En effet, vivre heureux est le fondement de toute 
avodat Hachem. Ce n’est pas simplement un catalyseur – c’est le 
fondement de tout. Toute la Torah repose sur le sentiment de gratitude! 
En échange de toutes les bontés que Hachem nous confère, nous sommes 
inspirés à Le servir. Mais si nous sommes malheureux et ne percevons 
aucune bonté, pourquoi Le servir?

La base de la Torah
L’ensemble de la Torah repose sur la reconnaissance. Depuis le tout 

début et jusqu’à la fin, la Torah repose sur l’attitude de remerciement à 
l’égard de Hachem, que nous servons compte tenu de toutes Ses bontés à 
notre égard. Comme c’est le fondement de toute la Torah, le yetser hara 
s’évertue autant que possible à combattre cette idée. La plus grande 
attaque que le yetser hara peut mener contre l’homme – qui dépasse 
même l’attaque contre la Torah et les mitsvot – consiste à convaincre les 
gens qu’ils ne sont pas heureux présentement.

Mais si vous pouvez vous initier à profiter du présent – à dix-huit ou 
soixante ans – cette attitude perdurera jusqu’à la vieillesse et vous 
réussirez à devenir quelqu’un.

Conseils aux personnes âgées
Dans son Chaaré Téchouva, Rabbénou Yona fait une remarque 

essentielle liée à ce sujet. Il explique qu’avec l’âge, l’homme est parfois 
découragé et abattu, car il est privé de l’amusement de sa jeunesse. De 
nombreux plaisirs de sa jeunesse ne sont plus à sa portée. Même la 
nourriture! À l’époque de Rabbénou Yona, à la vieillesse, vous n’aviez plus 
suffisamment de dents pour bien manger. Votre digestion n’était plus 
aussi bonne. Ainsi, une bonne partie du bonheur de la vie disparaissait.

Mais, dit Rabbénou Yona, ce n’est pas possible, car si vous ne profitez 
pas de la vie, vous ne pouvez être un éved Hachem. Il vous faut posséder 
une certaine joie, une certaine énergie pour servir Hachem. Un homme 
âgé a besoin d’un carburant de bonheur et de gratitude pour réussir. 
Quelle est la solution? demande-t-il. Soyez attentifs.

Il cite un extrait de Kohélet (11:7): הָאוֹר  ,Douce est la lumière – וּמָתוֹק 
מֶשׁ ׁ הַשָּ אֶת  לִרְאוֹת  לַעֵינַיִם   .et il est bon pour les yeux de voir le soleil – וְטוֹב 
Rabbénou Yona s’interroge: quel est le but de ce verset? Le roi Chlomo ne 
s’exprime pas en vain.



14 Torat Avigdor : Paracha Terouma

Il affirme que ce verset est lié au précédent, où il est dit: קֶר זְרַע אֶת בֹּ  בַּ

יָדֶךָ dès le matin de la vie, fais tes semailles – זַרְעֶךָ ח  נַּ תַּ אַל   mais au – וְלָעֶרֶב 
crépuscule de ta vie, ne cesse pas de planter. Jusqu’au bout, vous devez être 
actifs dans votre service divin.

Profiter du soleil
Le roi Chlomo adresse des propos encourageants à l’homme âgé. 

“Profite de la lumière du soleil! “Et même si ton bonheur est désormais 
plus limité –vous souffrez de douleurs et de maladies – utilisez encore 
toutes les occasions encore disponibles. Et il nous recommande ceci: 
“Apprenez à profiter de la lumière!”

Vous savez que la lumière du jour est un plaisir? Les gens ignorent 
que la lumière du jour est un bonheur. Je vais vous dire comment vous le 
découvrez. À l’hôpital, un homme est alité. Ses jours sont comptés et il 
regarde par la fenêtre en direction de la rue. Je parle de rues dépourvues 
d’arbres et de jardins, mais malgré tout, la rue lui paraît attirante. Il voit la 
lumière du jour et sait qu’il ne pourra plus en profiter longtemps. Il se 
rend alors compte combien il est bon d’être en vie et de voir la lumière du 
jour.

Bien entendu, il est préférable de commencer dans votre jeunesse et 
d’étudier le bonheur de la lumière. Lorsque vous êtes âgé, que vos os sont 
douloureux en raison de l’arthrite et que vos jours sont comptés, il est un 
peu tard pour commencer à apprécier la lumière du jour.

Le bassin d’or
Si vous commencez à vous entraîner dès votre plus jeune âge, vous 

profitez des bontés de Hachem immédiatement, vous vous initiez au 
bonheur de la lumière du jour! Lorsque vous marchez sur une partie du 
trottoir baignée de soleil, vous avez le sentiment de traverser un bassin 
rempli de pièces d’or ; c’est un grand bonheur!

Il est amusant de patauger dans un bassin rempli d’or. Imaginez une 
grande piscine de la taille de cette pièce, remplie de pièces d’or. On vous 
dit: pataugez et ramassez autant que possible. C’est de cette façon que 
vous devez apprendre à profiter de la lumière du soleil.  Vous voyez le 
soleil briller, une journée lumineuse, et c’est un plaisir. Un bonheur!

Vous me regardez avec stupeur, comme si je venais de tomber de la 
lune. Mais l’auteur du Kohelet affirme que c’est dû au fait que nous 
sommes gâtés! Nous voulons de la glace! Si vous pensez que tout le plaisir 



Torat Avigdor : Paracha Terouma 15

de la vie se résume au gâteau au chocolat, et qu’en vieillissant, votre 
estomac ne le supporte plus, alors quel est le sens de la vie?

Le plaisir à rechercher
Mais si vous apprenez à apprécier la lumière du soleil, entre autres ; 

apprenez aussi à apprécier votre vision. La vision est un plaisir. Vous 
prenez constamment des photos avec vos yeux: des photos en couleur et 
des films. C’est un plaisir de pouvoir voir.

Le plaisir de dormir! Le sommeil est un grand plaisir! Vous posez 
votre tête sur l’oreiller et vous vous retrouvez au pays des rêves. Tout le 
monde n’a pas la faculté à s’endormir directement. Si vous en êtes capable, 
vous êtes riche. Le sommeil est un luxe!

Quel plaisir dans les battements de votre cœur qui fonctionnent! 
Quand l’homme se rend-il compte de ce plaisir? Lorsqu’il ressent un 
problème et que le médecin, que D.ieu préserve, lui dit: “Nous devons 
procéder à un angiogramme.” Il considère alors avec nostalgie les bons 
jours passés où il profitait d’un cœur sain. “Ah, pourquoi n’en ai-je pas 
profité tant que je l’avais?!”

C’est le moment
L’homme doit apprendre, lorsqu’il est jeune et heureux, à apprécier 

les événements qui se déroulent chaque jour. N’attendez pas le moment 
où vous rêvez de la retraite et de vous retrouver dans un palais en Floride, 
lorsque vous aurez beaucoup d’argent et ne devrez pas travailler et que 
vous pourrez en profiter. Qui sait si vous vivrez jusque-là? De plus, d’ici là, 
vous souffrirez de divers maux. Vous serez occupé à aller chez des 
médecins chaque jour. Qui sait ce qui adviendra d’ici là? Mettez-y vous 
dès aujourd’hui: initiez-vous au bonheur dès maintenant! Et le meilleur 
moment est ce mois d’Adar, celui où l’on multiplie la joie.

Et si vous commencez dès votre jeunesse – même si vous êtes un 
jeune homme de soixante ans – si vous vous entraînez à devenir heureux 
de votre sort, il va de soi que le bonheur juvénile authentique et 
l’enthousiasme perdureront toute votre vie. C’est le cas d’un homme qui a 
assimilé la leçon des kerouvim, les images de jeunesse, placées au-dessus 
du aron brit, qui enseignent une leçon éternelle au peuple d’Israël.

Passez un excellent Chabbath !



16 Torat Avigdor : Paracha Terouma

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de 
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le 

soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent à rapprocher 
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dès maintenant !

En pratique

La leçon des kerouvim

Les kerouvim, la source apparente de la voix de 
Hachem, ont été conçus de sorte à ressembler à 
des enfants. Ceci nous enseigne l’importance 
d’une énergie juvénile dans Son service. Plus 
nous commençons tôt à planter des graines de 
Torah, plus les fruits produits seront riches. 
Cette semaine, bli néder, je passerai une minute 
par jour à apprécier la lumière du soleil. Tandis 
qu’une joie s’élève dans mon cœur, je serai prêt à 
servir Hachem avec ardeur.

Contribuez à diffuser ce 
sentiment aux Juifs du 

monde entier.

Vous vous sentez inspiré et stimulé?

https://torahbox.com/8Vb3


